
In dieser Ausgabe 
 

1.   Leitartikel: Sein und handeln in der Gegenwart 

 von M. Govindan Satchidananda 

2.  Die Kumbha Mela und ihre asketischen Teilnehmer oder  

 Warum eine Pilgerreise kein Touristentrip ist – Teil 2 

 von M. G. Satchidananda 

3.  Champlains Traum 

 von M. Govindan Satchidananda 

4.  News und Notizen 
 

b a b a j i ’ s  k r i y a  y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 
 

1. Leitartikel: Sein und handeln in der Gegenwart 
von M. Govindan Satchidananda 

 

Kürzlich sind wir von einem zweimonati-
gen Aufenthalt in Indien zurückgekehrt, bei 
dem wir die meiste Zeit auf der Kumbha Mela 
in Hardwar waren. Es war wirklich ein Segen 
für mich, in der Gesellschaft von zehntausen-
den Sadhus, heiligen Entsagten, Millionen 
von Devotees und mehr als 200 in Kriya Yoga 
Eingeweihten zu sein, wobei letztere aus mehr 
als 15 Ländern und aus ganz Indien angereist 

waren. Es war wirklich wundervoll, von „tun“ 
auf „sein“ umzuschalten. Die ganze Zeit auf 
der Kumbha Mela ging es um die „Präsenz“, 
Das war greifbar in der Gegenwart so vieler 
außergewöhnlicher Wesen. 

Der spirituelle Pfad beginnt damit, dass 
man nach „besonderen“ spirituellen Erfahrun-
gen sucht. Wie die meisten menschlichen 
Anstrengungen ist diese Suche motiviert 

Jahrgang 17 – Nr. 1              Frühjahr 2010 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

 and Publications, Inc. 
196 Moutain Road � P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca � journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de � info@babaji.de 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

2 

durch das Bedürfnis des Vitalkörpers nach 
Freude, wie unintelligent der Impuls oder das 
Verlangen auch sein mag. Für die mit einem 
starken Ego wird es schnell zu einem Streben 
danach, „besonders zu sein“, nach Anerken-
nung durch Andere, danach, in irgendeiner 
Weise besser oder bewundernswert zu sein. 
Für manche ist es schlicht das Bedürfnis, 
geliebt zu werden. Aber wenn man auf dem 
Pfad fortschreitet und erkennt, „Ich bin nicht 
der Körper, die Emotionen, die Wünsche und 
Gedanken“, sondern „Ich bin nur reines Be-
wusstsein“, gibt es eine radikale Wende hin 
zum formlosen Wesen in der eigenen Mitte 
und weg von dem Impuls, etwas neues und 
anders draußen in der Welt zu finden! Man 
erkennt, dass das Streben danach, besonders 
zu sein oder besondere Erfahrungen zu haben, 
lediglich Trennung verursacht, wenn der Geist 
das Eine in die Vielen aufteilt, und einen von 
der Erleuchtung, andauernder strahlender 
Selbst-Erfahrung, wegführt. 

An diese Wahrheit wurden wir ständig von 
den Sadhus auf der Kumbha Mela erinnert. 
Wir saßen zusammen mit einem außerge-
wöhnlichen Naga Baba im Juna Akhada 
Camp, wohin ich Andrew Cohen, den Lehrer 
„Evolutionärer Erleuchtung“ und seine Be-
gleiter geführt hatte. Er schien ca. 50 Jahre alt 
zu sein und war 1,95 m groß, sehr schlank 
aber muskulös und völlig nackt. Als ich ihn 
nach seinem Alter fragte, sagte er, er wäre 
„93“ und würde seit seinem 20. Lebensjahr 
als Naga Baba leben. Einige Tage später als 
ich mit einer anderen Gruppe zu ihm zurück-
kehrte, bat ich denselben Baba, uns eine 
Geschichte aus seinem Leben zu erzählen. Er 
hielt inne und blickte in das kleine Feuer vor 
sich, das er schürte und antwortete „dies ist 
mein Leben“. Womit er meinte, dass dies alles 
sei, was für ihn von Bedeutung ist. Unnötig, 
die Vergangenheit wieder aufleben zu lassen, 
unnötig nach der Erfüllung irgendeines neuen 
Wunsches zu streben. Einfach jetzt Hier Sein 
und die Asche des Feuers wenden. 

Wir saßen zusammen mit einem anderen 
Naga Baba aus Himal Pradesh in den Höhen-
lagen des Himalaja. Auf meine Frage hin 
sagte er, er sei 73 Jahre alt, obwohl er so 
wirkte, als sei er um die 45 Jahre alt. Ich 
fragte ihn, wie es ihm gelungen sei, die 
„Angst“ zu überwinden. Er antwortete, er 

habe keine Angst, weil er noch nie in seinem 
Leben etwas Falsches gemacht habe. Es war 
eine einfache Lektion über das Handeln, über 
„Karma“, die Lehre, dass Handlungen, Worte 
und Gedanken Konsequenzen haben, und dass 
wir nichts zu befürchten haben, wenn wir 
sorgsam damit umgehen. „Sein“ und „Tun“, 
Sat und Karma, sind eng verwandt, zumindest 
für die Erleuchteten. Für den typischen Men-
schen aus dem Westen, der motiviert durch 
die Impulse und Wünsche seines Vitalkörpers 
ständig „Tut“, ist „Sein“ sehr fremd. Aber 
wenn man anfängt, einem spirituellen Pfad zu 
folgen, wird es zum Ziel. Aber paradoxerwei-
se ist es nie weit weg. Dieser Naga Baba wies 
in einfacher Sprache darauf hin, dass du, 
wenn du mehr „Sein“ willst, darauf achten 
musst, dass alle deine Handlungen (und Ge-
danken und Worte) wahr und gut sind. Reini-
gung. Dies ist keine moralische oder theoreti-
sche Wahrheit für ihn. Er hatte keine Besitz-
tümer, nicht einmal Kleidung. Er hatte nichts 
zu verlieren, nichts zu bedauern, keine Schuld 
und dadurch auch nicht zu befürchten. 

 

Einfaches Leben und hohes Denken 

Das Beispiel solcher Entsagten spricht 
Bände. Wir mit unserer westlichen, materia-
listischen Konsumentenkultur mit all unserem 
materiellen Komfort, unseren Problemen und 
krisengetrieben müssen uns auf den Wert 
„Einfachen Lebens und hohen Denkens“ 
besinnen, ein Rezept, das mein Lehrer oft 
wiederholt hat. Als junger Mann war er dem 
gerecht geworden, als er ein Anhänger von 
Mahatma Gandhi wurde. Und deshalb bat er 
uns, einfache, handgesponnene Baumwoll-
kleidung aus Khadituch, eine Art Tracht der 
Anhänger Gandhis, zu tragen, insbesondere, 
wenn wir in Indien waren, und einen einfa-
chen Lebensstil anzunehmen: auf dem Fuß-
boden schlafen, vegetarisch zu essen und 
zwar mit den Fingern, unserer Leben an der 
yogischen Sadhana auszurichten, aber auch 
unseren Beitrag für die Gesellschaft zu leis-
ten. Er sagte oft, Babaji liebt die Sadhus, aber 
da sie der Welt entsagen, kann er nicht durch 
sie wirken. Mein Lehrer war deshalb, wie 
auch Gandhi, ein Mann der Tat, ein Karma 
Yogi. Wenn er auch viele materielle Dinge 
hatte, so dienten doch all diese Dinge seiner 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

3 

Mission. Er hatte keinen Bedarf an Unterhal-
tung oder Ablenkung. Zum Ende seines Le-
bens nahm ich eine Beständigkeit in seiner 
Annahme von Gandhis Vorgaben wahr. 

Ich bekomme immer noch Inspiration von 
ihm für mein eigenes Leben. Unsere Besitz-
tümer sollten unserer Zielsetzung dienen, 
sonst passiert das Gegenteil und wir werden 
Sklaven unserer Besitztümer, unseres Verlan-
gens mehr zu bekommen und der Schulden, 
die wir beim Kauf eingehen. Die vielen der-
zeitigen Krisen in der Welt resultieren direkt 
oder indirekt daraus, dass man diese Tatsache 
ignoriert. 

Die Meditationspraxis, insbesondere die 
Übungen, die in Babajis Kriya Yoga in der 
ersten Einweihung gelehrt werden, ist der 
Schlüssel zum „loslassen“ dessen, was nicht 
unseren Zielen, unserem Dharma, der Mani-
festation des Wahren, Guten und Schönen und 
der Glückseligkeit dient. 

 

Satsang: an der Wahrheit teilhaben lassen 

Die Kumbha Mela ist zweifellos die größte 
Versammlung von Menschen auf der Welt. 
Einer ihre Zwecke ist Satsang, ein Sanskrit-
Wort, das bedeutet, „an der Wahrheit teilha-
ben zu lassen“. In dieser außergewöhnlichen 
Versammlung war es einfach, ein hohes Level 
an Bewusstheit zu halten und in jedem Au-
genblick voll präsent zu sein. Aber man muss 
nicht zur Kumbha Mela gehen, um Satsang zu 
haben. „Immer wenn zwei oder mehr in mei-
nem Namen versammelt sind“ sagte Jesus, 
„dann bin ich auch dabei“. Jesus meinte na-
türlich nicht seine körperliche Gegenwart 
oder seine Persönlichkeit, sondern seine 
wahre Identität, Reines Bewusstsein. Wenn 
„zwei oder mehr in meinem Namen versam-
melt sind“, also mit dem Ziel, sich daran zu 
erinnern, was heilig ist, was passiert dann? 
Unser Bewusstsein geht auf eine höhere 
Ebene, weg von den Wünschen des Vitalkör-
pers und hin zum Streben der Seele nach dem 
Wahren, Guten und Schönen und der Glück-
seligkeit. Deshalb ist es so wichtig für jeden, 
der auf dem spirituellen Pfad ist, sich nicht zu 
isolieren, sondern sich zu treffen und in der 

Gegenwart verwandter Seelen zu sein. Die 
Aktivitäten können Gruppenmeditation, Le-
sen heiliger Texte, Chanten oder Singen, 
Gebete, Diskussionen oder Yogahaltungen 
sein. Aber unabhängig von der Aktivität 
besteht das essentielle Element darin, das 
Zeugenbewusstsein zu kultivieren und in 
jeden Augenblick voll präsent zu sein. 

Währung der Kumbha Mela trafen sich un-
sere Sadhaks jeden Morgen in unserem Camp, 
um 4 Stunden lang den fünffachen Pfad von 
Babajis Kriya Yoga zu üben, mit Asanas, 
Pranayama, Meditation, Bandhas, Mantras 
und Bhakti. Und an den meisten Abenden 
noch einmal einige Stunden. Wir hatten ein 
Zelt mit einem Blechdach, das etwa 35 mal 8 
Meter groß war. Es war über 3 km von unse-
rem Hotel entfernt, also sind wir viel gelau-
fen, zweimal am Tag hin und zurück durch die 
Camps der Sadhus und Naga Babas. Nachmit-
tags, wenn wir freie Zeit hatten zum spazieren 
gehen, besuchten wir verschiedene Camps der 
Sadhus. Ich hatte jeden Tag mindestens ein 
Gespräch zu einem anderen Thema zur 
Kumbha Mela aber das zentrale Thema war 
die Gelegenheit, die wir hier auf der Kumbha 
Mela hatten, den spirituellen Pfad als unsere 
Lebensweise zu wählen und „ruhig aktiv und 
aktiv ruhig zu sein“. Während der Weg der 
Entsagung sehr zu bewundern ist, war das 
Ziel unseres Besuchs nicht, eine besondere 
Erfahrung zu haben, jemanden zu finden, der 
uns erleuchtet oder etwas besonderes zu 
werden. Im Gegenteil ging es darum, in jedem 
Augenblick die Präsenz zu realisieren. Gott ist 
nicht abwesend. Wir sind nicht abwesend, 
wenn wir vergessen, in gegenwärtigen Au-
genblick zu leben, mit tiefer Würdigung des 
Wunders, das das Leben ist. Unser Besuch 
soll uns lehren, dass wir, wenn wir nach Hau-
se zurückkehren um zu „tun“, uns erinnern, 
„Wer bin ich“ und danach streben, uns dem 
Göttlichen hinzugeben, so dass unser Potenzi-
al realisiert wird und wir als Instrumente 
Seinem Ziel dienen. Unsere Arbeitsplätze, 
unsere Familien und unsere Freunde und 
Gemeinschaften sind der Bereich in dem wir 
uns bemühen, Sein Ziel zu verwirklichen.

 

 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

4 

2. Die Kumbha Mela und ihre asketischen Teilnehmer 
oder Warum eine Pilgerreise kein Touristentrip ist – 

Teil 2 
von M. G. Satchidananda 

Sekten und Sampradayas oder Orden der 
Asketen 

 

1.  Dasanamis oder Shankara Shaiva Aske-
ten.  

Wie in der letzten Folge erwähnt, hat 
Shankara Acharya (Shankaracharya) die 
Shaiva Asketen in 10 verschiedenen Orden 
organisiert. Sie sind als Sampradayas bekannt. 
Während seines kurzen, nur 32 Jahre dauern-
den Lebens leistete er eine unglaublich um-
fangreiche Arbeit. Durch seine Aufzeichnun-
gen, seine Reisen, und seine öffentlichen 
Debatten mit Lehrern konkurrierender religiö-
ser Sekten und Philosophien versetzte er 
damals in Indien dem Buddhismus den Todes-
stoß. Er reformierte und organisierte den 
Hinduismus in einer Art und Weise, die bis 
heute Bestand hat. Als Asket, der er selber 
war, entsagte er der Welt im Südwesten In-
diens (heute Kerala) schon in seinen frühen 
Lebensjahren. Shankaracharya gründete 
mönchsklösterliche Zentren in Badri im Nor-
den, Dwaraka im Westen, Sringeri im Süden, 
und Puri im Osten. Sie sind bekannt unter den 
entsprechenden Namen als Jyoti oder Joshi, 
Sarada, Sringeri, und Govardhan. Er gruppier-
te die Shaiva  Asketen in 10 Orden, und be-
nannte diese (1) Aranya, (2) Asrama, (3) 
Bharati, (4) Giri, (5) Parvata, (6) Puri, (7) 
Sarasvati, (8) Sagara, (9) Tirtha, und (10) 
Vana. Jeder Samnyasi hängt einen dieser 10 
Namen an seinem angenommenen Namen an, 
wobei diese spezielle Bezeichnung vom 
Zentrum abhängt, in dem er initiiert wurde, 
oder an welchem er spezifisch im Namen 
seines Lehrers angeschlossen ist. Wie dies 
genau geschah, ist nicht bekannt. Gemäß 
einem Bericht können diese Namen bis zu den 
10 Schülern der 4 Schüler Shankaras zurück-
verfolgt worden, die er in die 4 Regionen 
gesandt hatte.  

Die oben aufgeführten 10 Orden sind spe-
zifisch auf die mönchischen Centers ausge-

richtet. Dem Zentrum in der Nähe von Badri-
nath, Joshi Math, sind die drei Orden Giri, 
Parvata, und Sagara zugeordnet. Dem Sarada 
Center in Dwarka sind die Orden Asrama und 
Tirtha verbunden. Bharathi, Puri, und Saras-
vati gehören zum Sringeri Zentrum im Süden. 
Die Aranya und Vana Orden sind dem Go-
vardhan Kloster in Puri angeschlossen. Shan-
karacharya hatte nicht bloß die Organisation 
der Samnyasis in Sinn, sondern auch die 
spirituelle Wohlergehen der indischen Bevöl-
kerung, denn jeder Organisation waren spezi-
fische Territorien zugewiesen. Jedes der vier 
monastischen Zentren hat außerdem seine 
speziellen männlichen und weiblichen 
Schutzgottheiten: Joshi bei Badri hat Naraya-
na und Purnagiri (eine ziemlich unbekannte 
Gottheit). Dasanamis grüßen einander im 
Allgemeinen durch das Sagen von „Namo 
Narayanaya“ (was „Verneigung vor Naraya-
na“ bedeutet). Die Dandis aber, und nur die 
brahmanischen Dasanamis der Orden der 
Asrama, Bharati, Sarasvati, und Tirtha ver-
wenden einen anderen Gruß: „Namah Shi-
vaya“ (Verneigung vor Shiva). Zwei wohlbe-
kannte Formen von Shiva und Parvati, be-
kannt als Siddhesvara und Bhadrakali walten 
über das Sarada Zentrum. Kamakshi, auch mit 
Sarada identifiziert, ist eine weibliche Göttin 
in Sringeri, und Shankara hat dort für sie 
einen schönen Tempel erbaut. Adivaraha, die 
3. Inkarnation von Vishnu, ist die männliche 
Gottheit. Jagannnatha, eine Form von Vishnu, 
ist die männliche Gottheit in Puri, zusammen 
mit der Göttin Vimala. Obwohl die Dasanami 
Samnyasis, welche Nachfolger der monasti-
schen Form des Vedanta sind (bekannt als 
Advaita), wie durch Shankaracharya gelehrt, 
über das formlose Höchste Wesen meditieren, 
akzeptieren sie aber Verehrung verschiedener 
Aspekte der Gottheit in mehr oder weniger 
menschlicher Form. Es ist charakteristisch für 
die hinduistische religiöse Synthese, dass 
Shankaracharya, der große Logiker und Me-
taphysiker, Verehrung von menschlichen 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

5 

Formen Gottes als einen Schritt zur letzten 
spirituellen Realisierung verordnete. 

Jedem der vier Zentren war eine unter-
schiedliche meditative Formel, ein Sinnspruch 
zugeordnet, der die Wahrheit des reinen Mo-
nismus ausdrückt: (1) Joshi Math hatte „Ayam 
Atma Brahma“ (Dieses Selbst ist Brahma), 
(2) Sarada Math hatte „Tat Tvam Asi“ (Du 
bist Das), (3) Sringeri Math hatte „Aham 
Brahma Asmi“ (Ich bin Brahma), und (4) 
Govardhana Math hatte das höchst unpersön-
liche und abstrakte „Prajnanam Brahma“ 
(Wahres Wissen ist Brahma). Diese vier Ma-
havakyas oder große Aussagen kommen in 
den Hayagrivopanishad in einem Satz vor. 

Es ist das Bestreben der meisten Samnya-
sis, alle gut bekannten Pilgerorte der Hindus 
vom einen bis zum anderen Ende des Landes 
wenigstens einmal zu besuchen. Als mindes-
tes ist es zwingend, als Samnyasis einmal die 
Kumbha Mela zu besuchen. Gemäß ihrem 
Glauben kommen die nektargleichen Wasser 
der heiligen Flüsse auf mysteriöse Weise an 
gewissen günstigen Daten und Zeiten zusam-
men. Für Laien ist die Gelegenheit der Ge-
sellschaft mit solch großen Heiligen von 
großer religiöser Bedeutung.  

Die Dasanamis werden aufgrund der Far-
ben ihrer Kleider unterschieden. Die Farbe 
Ocker bedeutet Entsagung, und ein Zeichen 
auf der Stirn, Tilak genannt, ist aus 3, gele-
gentlich 2 horizontalen Strichen zusammen-
gesetzt und aus geweihter Asche, Vibhuti 
gemacht. Nicht nur diese, sondern alle Arten 
von Shaiva  Asketen werden auf diese Weise 
von Anhängern von Vishnu unterschieden. 
Letztere, die sog. Bairagis, tragen weiße 
Farben, sita, und Stirnzeichen aus einem oder 
drei vertikalen Linien. Idealerweise wird das 
Zeichen an 32 unterschiedlichen Orten des 
Körpers angebracht. Jeder Novize/jede Novi-
zin bekommt bei ihrer Initiation den Kopf 
kahlgeschoren. Die Mehrzahl lassen daraufhin 
ihre Haare und Bärte wachsen und das Haar 
verfilzte Locken an den Schultern bilden oder 
winden es zu Knoten auf dem Scheitel. Sie 
werden ebenso unterschieden durch das Tra-
gen der Kette aus Rudraksha-Perlen, auch 
Rosenkranz. Diese können ebenfalls an ver-
schiedenen Orten des Körpers getragen wer-
den. Sie tragen oft auch einen Wassergefäß, 

bekannt als Kamandalu und eine Schale zum 
Sammeln von Almosen. 

Im Allgemeinen werden Aspiranten beim 
Erreichen ihres Erwachsenenalters, oder in 
dessen zeitlicher Nähe in diese Orden initiiert. 
Gewöhnlich gehören sie einer der 3 Kasten-
gruppierungen an: Brahmane, Kshatriya 
(Kriegerkaste), und Vaisya (Händler und 
Bauern). Angehörige der tiefen Kaste, Shud-
ras, werden gewöhnlich zu einer Gruppe 
genannt Naga („nackt und kämpfend“) ver-
wiesen. Frauen, von Shankaracharya nie in 
einen Orden aufgenommen, sind inzwischen 
ordiniert worden, sind aber eine kleine Min-
derheit geblieben. Der Kandidat fastet, ist 
kahlgeschoren, und dann beginnt die Weihe-
zeremonie mit der Verehrung von Ganesha. 
Die Initiation wird üblicherweise in ungenutz-
ten tiefen Wassern durchgeführt. Der Kandi-
dat muss entkleidet, also nackt 7 Stufen stei-
gen. Dann wird eine Shraddha, eine beerdi-
gungsähnliche Zeremonie durchgeführt. Dies 
symbolisiert den fiktiven Tod des weltlichen 
Lebens, und die Wiedergeburt in das spirituel-
le Leben. Nach Mitternacht wird eine Opfer-
feuer Zeremonie bekannt als Viraja durchge-
führt. Dem Novizen wird eröffnet, dass er 5 
Lehrer habe, die er verehren solle, und die ihn 
schulen würden: (1) das ockerfarbene Ge-
wand, (2) das Entfernen der Haare, (3) die 
Vibhuti Asche, (4) der Rudraksha Rosen-
kranz, und (5) das Mantra, das er vom Lehrer 
erhält. Das Mantra ist eines der 4 Sinnsprüche 
oder Mahavakyas, wie oben erwähnt. Dann 
erhält der Novize als Asket einen neuen Na-
men. Obwohl nicht aufgeführt in der Liste der 
5 Lehrer, wird ihm ein Danda oder  Stab 
gegeben. Bevor die Asche auf der Stirn des 
Novizen angebracht wird, verneigt sich der 
Lehrer vor dem Novizen tief. Dann beginnt 
die erste Stufe des Noviziats. Auf einer späte-
ren Stufe kann – oder auch nicht - der Lehrer 
dem Schüler den Zustand von Digambara 
(Himmelskleid) zuordnen, was den Anschluss 
an die Naga Gruppe der nackten Asketen 
bedeutet. 

Ein Dasanami kann ein einem festen Ort 
leben oder umherwandern. Entscheidet er sich 
für einen festen Ort, ist dies üblicherweise ein 
Mönchskloster, das zum Dasanami Orden 
gehört. Wandert er, so darf er gewöhnlich 
nicht mehr als drei Tage am selben Ort blei-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

6 

ben. Er kann Zuflucht in Shaiva  Klöstern 
finden, falls vorhanden, anderenfalls muss er 
um Essen betteln. Bei Gelegenheiten von 
religiöser Bedeutung reisen sie oft in Gruppen 
von 10 bis 20. An Pilgerorten haben Anhänger 
Herbergen eingerichtet, bekannt als Dharma-
salas oder Annachatras. Dort erhalten solche 
Asketen Unterkunft und ein adäquates Essen. 
Diejenigen, die in Mönchsklostern leben, 
nehmen an den Verehrungsritualen der dorti-
gen Gottheit teil, praktizieren ihr Mantra, 
studieren, und halten religiöse Belehrungen 
(Reden), wenn sie einen hohen Rang haben. 
Das Praktizieren von Yoga Asanas oder Kör-
perhaltungen ist für Dasanamis verboten, weil 
es die Sorge um, und die Beschäftigung mit 
den Bedürfnissen des physischen Körpers 
impliziert. 

Neben den vier Maths oder Mönchsklo-
stern haben die Dasanamis bedeutende 
Mönchsklöster in Haridwar, Rishikesh, Vrin-
davan, Prayag, Benares, Ujjain, Girnar, und 
bei Nasik. Die Vorsteher („Äbte“) werden von 
ihren Vorgängern berufen, oder von ihren 
Schülern gewählt. Sie müssen ein beachtli-
ches Eigentum verwalten, religiöse und philo-
sophische Literatur publizieren, und sich als 
Sprachlehrer engagieren. Sie verpflegen die 
besuchenden Schüler, zivile Besucher, und 
Bettler, wenn diese zur Essenszeit eintreffen. 
Gastfreundschaft ist eines ihrer herausragen-
den Markenzeichen. Es gibt Berichte zurück 
bis ins 11. Jahrhundert über einige Maths, die 
sich mit erzieherischen und gemeinnützigen 
Aktivitäten befassen. Sie sind deshalb Teil des 
Rückgrates der Sanatana Dharma, „der ewi-
gen Wahrheit“, wie bezeugt durch reichhaltige 
Wandteppiche der Hindu Tradition. 

 

2. Dasanami Nagas oder Militante Samnya-
sis 

Viele extreme Gruppierungen der asketi-
schen Orden in den Shaiva , Bairagi und Jain 
Traditionen befolgen lebenslang das Gebot 
der Nacktheit als Teil ihrer asketischen Dis-
ziplin. Diese werden Nagas genannt. Solche 
Asketen sind weit zurück bis zur Rig Veda, 
den ältesten religiösen Texten der Hindu 
Tradition erwähnt. Im Rg Veda gibt es auch 
Bezug zum erigierten Genital von Shiva, und 
aus jener Zeit stammt auch die Verehrung des 

Lingams als Repräsentation von Shivas eri-
giertem Genital. Die Naga Klasse der Samny-
asis war lange bekannt durch ihren Gebrauch 
von Waffen zum Angriff oder zur Verteidi-
gung. Im Jahr 1266 nach Chr. berichten alt-
überlieferte historische Aufzeichnungen von 
einem entscheidenden Sieg der Naga Samny-
asis über die Asketen der Bairagis (Vishnava). 
Im 16. Jahrhundert organisierte Madhusaudan 
Sarasvati, ein berühmter asketischer Schrift-
steller des mönchischen Vedanta, mit der 
Erlaubnis des muslimischen Herrschers Akbar 
(des Großen), das erste Korps asketischer 
Krieger, um die Asketen vor den muslimi-
schen Asketen, bekannt als Fakire, zu schüt-
zen. Um eine genügende Anzahl Krieger zu 
rekrutieren, musste er über die 3 obere Kasten 
hinausgehen,  zur Shudra  Kaste. Seit jener 
Periode werden einige Orden von Dasanamis 
als „unrein“ betrachtet. Im Jahr 1760 errangen 
Naga Shaiva  Samnyasis in Haridwar nach 
einer gewaltigen Schlacht, bei der es darum 
ging, wer den Vortritt bei den Prozessionen 
während der Kumbha Mela haben solle, einen 
entscheidenden Sieg über die Vaishnava 
Bairagis. Bis die Britten die Kontrolle über 
jenes Gebiet erlangten, also Jahrzehnte später, 
durften die  Bairagis nicht einmal die religiö-
sen Feste (der Kumbha Mela) besuchen. 
Seitdem führen die Naga Samnyasis die Pro-
zessionen der Kumbha Mela an.  Ein anderer 
Bericht erzählt, wie 1796 in Haridwar 5000 
Shaiva  Asketen in einer Schlacht gegen Sikh 
Asketen getötet wurden. Die Naga Samnyasis 
wurden von Hindufürsten auch zu Söldnerar-
meen formiert, welche die muslimischen 
Herrscher während des Mittelalters bekämpf-
ten. In ihren Mönchsklöstern in Haridwar und 
anderswo kann man an den Wänden noch 
immer rostende Waffen aller Art sehen. Dieser 
Aspekt ihrer Geschichte ist demjenigen des 
militanten christlichen Ordens der Templer 
nicht unähnlich, welche die Muslime während 
der Kreuzzüge vom 11. bis 13. Jahrhundert 
bekämpften. Unglücklicherweise versuchten 
die Briten, die Nagas dazu zu zwingen, ihre 
Genitalien zu bedecken, als sie Indien im 
späten 18. Jahrhundert zu beherrschen began-
nen. Sogar die Briten schafften es nicht, ihre 
Nacktheit während der Prozessionen an den 
Kumbha Melas zu verbieten. 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

7 

Der traditionelle Name, der den Naga 
Samnyasis Organisationen gegeben wird ist 
Akhada oder „militärisches Regiment“. Heu-
te, wo es etwa 6 Akhadas gibt, sind nur einige 
Gruppen, von denen einige Nagas sind, nack-
te Asketen. Bevor diese nachfolgend be-
schrieben werden, ist es wichtig sich zu ver-
gegenwärtigen, dass Mitgliedschaft in diesen 
davon unabhängig ist, zu welcher der oben 
beschriebenen 10 Orden der Dasanamis sie 
gehören. Man kann dazu gehören, auch wenn 
es einige Parallelen gibt. 

(1) Der Juna Akhada, wie heute bekannt, 
auch „alte“ Akhada hat Dattatreya, einen 
Aspekt von Vishnu, als seine Gottheit. Früher 
wurde er Bhairava Akhada genannt, und 
Bhairava ist ein Aspekt von Shiva. Er wird 
von einem alten shivaistischen Orden von 
Asketen abgeleitet, den Kapalikas, die Yogis 
waren. Er umfasst auch eine Gruppe nackter 
asketischer Frauen, bekannt als Avadhutanis. 
Sein Math Zentrum ist in Benares, mit Zweig-
stellen in Haridwar, Prayag, Ujjain, und nahe 
Nasik. Heute umfasst er geschätzt etwa 
500.000 asketische Mitglieder, was ihn zur 
größten Gruppe macht; (2) der Avahana Ak-
hada wird als der älteste angesehen, gegrün-
det 547 nach Chr.; (3) der Niranjani Akhada, 
gegründet 907 nach Chr., hat sein Zentrum in 
Prayag, seine Gottheit ist der Kriegsgott 
Skanda; (4) der Ananda Akhada, gegründet 
856 nach Chr. mit dem Feuer als Gottheit; (5) 
der Mahanirvani Akhada mit seinem Zentrum 
in Benares rettete das umkämpfte Benares im 
Jahr 1684 vor der Zerstörung durch die Armee 
des Mogul Kaisers Aurangzeb. Er verehrt den 
großen Weisen Kapila, der die Samhkya 
Philosophie entwickelte. (6) Ihm zugeordnet 
ist der kleine Akhada Atal, mit seinem Zent-
rum in Benares, der Ganapati verehrt. Außer-
dem gibt es auch noch andere kleinere Akha-
das. Es gibt auch Sub-gruppen jedes der 
Akhadas. 

Die Mitgliedschaft in den Akhadas be-
stimmt den Platz des Sadhus während der 
Prozessionen der Kumbha Melas. Die Nagas 
gehen zuerst. Jeder, der gegen die Rangord-
nung verstößt, muss damit rechnen, gründlich 
verprügelt zu werden. Außerdem wollen sie 
nicht fotografiert werden. Wenn jemand also 
dies zu tun versucht, soll er diskret vorgehen, 
aus der Distanz, sonst werden die Nagas seine 

Kamera schnappen und zerstören, oder es 
passiert noch schlimmeres. Die Anwesenheit 
der Indischen Armee garantiert nicht nur 
Ordnung unter den Pilgern, sondern hilft 
einen Ausbruch sektiererischer Konflikte, wie 
oben beschrieben, zu vermeiden. 

Die Nagas konzentrieren sich meist auf die 
physische Buße: schwierige Körperhaltungen, 
ihre Arme für viele Jahre hochhebend, in der 
Sonne sitzend innerhalb eines Kreises von 
Lagerfeuern, um unempfindlich gegenüber 
physischem Schmerz zu werden. Das ist ihr 
Erlösungsweg. Da die Naga Gruppe haupt-
sächlich aus der Shudra  Kaste rekrutiert 
wurde, und dort, wie beschrieben die physi-
sche Anstrengung über der mentalen Anstren-
gung steht, hatten sie als kämpferische Söld-
ner einen Vorteil im Kampf gegen die Musli-
me. Dadurch waren sie jedoch unvorbereitet 
für philosophische Debatten in neuen Spra-
chen mit christlichen Missionaren. Deshalb 
warben die Nagas  gelehrte Paramahamsas 
von andern  Dasanami Orden höherer Kasten 
an, um die Führerschaft zu übernehmen. 
Getreu ihrem Ideal, die Kaste zu transzendie-
ren, haben einige Brahmanen die gewöhnli-
chen Vorurteile über Bord geworfen. Diese 
sind als die Mandalesvaras, „Bevollmächtig-
te“, bekannt geworden. In alle Akhadas zu-
sammen gibt es heute davon über 100. Ihre 
eigenen Lehrer werden Mahamandalesvaras 
genannt. Ein Bekannter des Autors (dieses 
Textes), Dr. Ushbard Arya, ein ehemaliger 
Professor für Sanskrit an der Universität von 
Minnesota und Schüler von Swami Rama, 
wurde vor einigen Jahren ein solcher Manda-
lesvara eines Akhada. Solche Mandalesvaras 
sind inzwischen prominente Persönlichkeiten 
mit Samnaysis Schülern, und einem Ashram 
oder Sthana (Zentrum). Wenn auf eine solche 
Position berufen, werden sie als spirituelle 
Lehrer des Akhada betrachtet. Als ein Acha-
rya sind auch verantwortlich für das Lehren 
der Glaubenssätze des Akhada. 

Der Leiter des Akhada wird wie der Leiter 
eines Klosters (Math) Mahant genannt. Wäh-
rend der Prozession reiten Mahants gewöhn-
lich Elefanten, auf dem höchsten Punkt sit-
zend, und tragen Banner mit den Insignien 
ihres Akhada. Ihnen folgen ihre Schüler, von 
denen einige Speere tragen und Pferde reiten. 
Alle Mahants haben ein Lager an der Kumbha 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

8 

Mela, und während sie alle einen ockerfarbe-
nes Banner am Eingang haben, so haben nur 
die Lager der Mahants der Akhadas in den 
Boden gerammte Lanzen und verschiedene 
Flaggen mit ihren Insignien an ihrem Ein-
gang, die ihre Funktion als Krieger andeuten. 

 

3. Kanphata Yogis 

Die Namen dieser Sekte von Asketen, der 
Yogis oder Jogis, endet üblicherweise mit –
natha. Dies aus dem Grund, dass die meisten 
Goraknath, den Autor der Hatha Yoga Pradi-
pika, als den Gründer ihrer Sekte betrachten. 
Sie werden Goraknathis genannt. Nicht alle 
Goraknathis sind im Zölibat lebende Asketen. 
Viele sind Familienväter. Sie mögen, während 
sie Shiva verehren, durch ihre äußere Er-
scheinung, bedeckt mit Asche und dem Shai-
va  Tilak sowie Ocker tragend und mit Rud-
raksha-Ketten behängt, von den Dasami-
Orden nicht zu unterscheiden sein – philoso-
phisch sind sie weit davon entfernt. Sie sind 
tantrische Samnyasis. Sie betonen die Praxis 
verschiedener yogischer Techniken und Tapas 
(intensive Praxis), um Siddhis (Kräfte) zu 
erwerben, während die Philosophie der Dasa-
namis monistischer Vedanta (Advaita) ist und 
diese Shankaracharya verehren. Diese Yogis 
repräsentieren die älteste Schule des indischen 
Asketentums. Sie haben sehr viel gemeinsam 
mit den antiken Kapalikas, den wandernden 
tantrischen Asketen. 

Gorakh war ein Wundertäter und außerge-
wöhnlicher Lehrer, der vermutlich nicht spä-
ter als 1200 n.Chr. lebte. Sein literarisches 
Hauptwerk, das Goraksasatak, ist eine Kreu-
zung aus Yoga- und Tantra-Lehren. Yoga 
wurde schon mehr als 1000 Jahre vor Gorakh 
von Patanjali in seinen Yoga Sutras definiert. 
Er wurde sogar noch früher in den älteren 
Upanishaden wiederholt erwähnt sowie in der 
Bhagavad Gita kurz zusammengefasst. Dieser 
Yoga wird generell Raja Yoga genannt, im 
Gegensatz zu Hatha Yoga. Der Erwerb mysti-
scher Kräfte wird als das Ende des Hatha 
Yoga betrachtet. Gorakh hat seine Lehre des 
Hatha Yoga wohl aus der Lehre der Nadis, 
Chakras und Kundalini Tantra sowie durch 
die Hilfe seines Lehrers Matsyendranath 
entwickelt. Wie andere tantrische Lehren 
strebt er danach, die Schlangenkraft Kundali-

ni und die psycho-energetischen Zentren, die 
Chakras durch Atemkontrolle zu erwecken 
und okkulte Kräfte zu entwickeln. 

Die Nathapanthis oder Anhänger Gorakh, 
können in ihrer äußeren Erscheinung von 
anderen Shaiva Samnyasis unterschieden 
werden. Sie tragen, anders als Vaishnavas, 
ockerfarbene Kleidung und haben eine Schale 
ohne Henkel - oft eine Kokosnuss, deren 
Abstammung als vom menschlichen Schädel 
herrührend erklärt wird. Um ihren Hals haben 
sie ein heiliges Band, zwei Fuß lang und aus 
schwarzer Schafwolle hergestellt, mit einer 
Rudraksha-Perle in der Mitte, sowie eine 
Pfeife aus dem Horn eines Hirsches oder 
Nashorns, die nur zu Beginn einer Mahlzeit 
geblasen wird. Zusammen werden diese 3 
Gegenstände Saili genannt. Sie haben eventu-
ell außerdem ein oder zwei Rosenkränze aus 
Kristall- (Sphatika-)perlen und tragen ein paar 
langer eiserner Zangen als auch große Ohrrin-
ge oder Ohrscheiben in der Ohrmuschel. Im 
letzten Stadium ihrer Initiation treibt der 
Lehrer ein großes Messer durch diesen Teil 
jedes Ohres. Wenn die Wunden heilen, wer-
den die Ringe, die bis zu 18 cm groß sind und 
Mudras genannt werden, eingesetzt. Der 
Gruppenname dieses Ordens, Kanphata, ist 
von diesen Ohrringen abgeleitet. Sie konsu-
mieren oft große Mengen giftiger Kräuter 
oder rauchen Ganga, um Mängel in ihrer 
Yogapraxis zu beseitigen. Größtenteils sind 
sie Vegetarier, fasten aber nur während Ma-
hashivaratri. Sie sind bekannt für ihr Wander-
leben und sind bestrebt, den Narmada-Fluss 
barfuß und ohne Geld komplett zu umrunden. 

Einige Naths leben in einem ihrer zahlrei-
chen Klöster, bekannt als Akhadas. Keines 
dieser Klöster liegt südlicher als Na-
sik/Bombay oder östlicher als Benares. Das 
Anwachsen der Vaishnava-Sekten und des 
Islam begrenzte ihre Ausbreitung gen Süden 
und Osten. 

In den Klöstern, die oft neben Friedhöfen 
liegen, wird als Hauptgottheit Bhairava ver-
ehrt, ein Aspekt Shivas. In vielen wird Go-
raknath ebenfalls verehrt wie eine Gottheit. 
Das wichtigste Merkmal eines solchen Zent-
rums ist die Anwesenheit eines beständigen 
Feuers in einer Dhuni genannten Grube. Die 
Samadhis genannten Gräber ihrer Führer sind 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

9 

an der Frontseite des Zentrums und dienen 
auch als Erinnerung an die Vergänglichkeit 
des Lebens. Der Mahant wird Pir genannt, 
eine Bezeichnung für einen muslimischen 
Heiligen. Durch die Übernahme dieses Titels 
mag einer Vernichtung durch den Islam vor-
gebeugt worden sein. Die wichtigsten Natha-
panthi-Zentren waren in vorwiegend muslimi-
schen Gebieten. Dazu gehören Kandahar in 
Afghanistan und Tilla im West-Punjab. Der 
Goraknath-Tempel in Gorakpur wurde von 
den Moslems dreimal zerstört. 

Alle 12 Jahre wird in Haridwar eine Wahl 
für ein ausführendes Zentralorgan namens 
Bhek Baraa-Pantha, das die Klöster über-
wacht, abgehalten. Sein Führer wird Yogesva-
ra genannt. Abgesehen von einigen Ausnah-
men in letzter Zeit und trotz der bestehenden 
Organisation haben die Nathapanthis den 
modernen Lebensbedingungen keine Wert-
schätzung entgegengebracht. Sie haben ihre 
Art zu leben weder geändert noch erzieheri-
sche und spirituelle Aktivitäten für ihre Mit-
glieder aufgenommen. Auch sind sie nicht, 
wie andere Orden, im Bereich sozialer Ent-
wicklung aktiv geworden, von dem Anbieten 
von Mahlzeiten zur Essenszeit für Besucher 
der Zentren einmal abgesehen. 

 

4. Bairagis: Verehrer von Ram und Krish-
na etc. 

Wir betreten eine komplett andere Welt bei 
den Vaishnava-Asketen. Shaiva-Asketen 
nennen Vaishnavas Mayavadins, Anhänger 
des monistischen Vedanta. Samnyasis-
Asketen sind Shaivisten (Shiva-Anhänger). 
Vaishnava-Asketen sind bekannt als Bairagis. 
Bairagis tragen weiß. Ihr Tilak oder Stirnzei-
chen ist eine Variante von drei vertikalen 
Linien. Es wird niemals Asche für das Tilak 
verwendet. Ihr Haar kann lang und verfilzt 
sein, auf jeden Fall sind sie nicht kahl rasiert. 
Es gibt vier wesentliche Sampradayas oder 
Orden der Bairagis. Sie verehren alle ver-
schiedene Formen oder Inkarnationen Vish-
nus, und philosophisch gibt es große Unter-
schiede. Drei große Acharyas haben die Un-
terschiede in den Lehren definiert. 

Die vier Orden sind: 

(1) Anhänger Ramnujas, des ersten großen 
Vaishnava Acharyas, der in der Tempelstadt 

Srirangam in Trichy im heutigen Bundesstaat 
Tamil Nadu, lebte. Sie verehren Vishnu in 
seinem Aspekt als auf der Schlange Sepa 
liegend. Die wenigen verbliebenen Asketen 
dieses Ordens bleiben in ihren Klöstern im 
Süden und nehmen selten an der Kumbha 
Mela teil. Diese philosophische Schule be-
heimatet auch Anhänger Ramanadas, bekannt 
als Ramvats. Sie verehren Ram und Sita, die, 
anders als Vishnu, das imaginäre Ideal Rama-
nujas, tatsächlich lebten wie im Ramayana 
beschrieben. Sie bilden die große Mehrheit 
aller Bairagi-Asketen auf der Kumbha Mela. 

(2) Nimbarkis-Asketen, deren philosophi-
sche Schule die Prinzipien der Dualität und 
Non-Dualität kombiniert, und deren ältester 
Orden bis in das 12. Jahrhundert zurückda-
tiert, und 

(3) asketische Anhänger von Vallabha 
Acharya, die strenge Monisten sind. 

Sowohl Nimbarkis als auch Vallabhacaris 
verehren Rada und Krishna. Krishnas Helden-
taten sind beschrieben im Mahabharata. 

(4) Die Anhänger des tamilischen Madhva 
Acharya aus dem 12. Jahrhundert, die Mad-
haviten, sind Dualisten, verehren aber jede 
Form Vishnus wie auch die fünf Hauptgott-
heiten des Hindu Pantheons und der Bhagava-
ta Purana. 

Die Alvars lebten im vierten und fünften 
Jahrhundert n.Chr. in Tamil Nadu und waren 
die ersten Vaishnava-Asketen. Die ersten drei 
der zwölf Alvars hatten die Bezeichnung 
Muni an ihren Namen angehängt. Das ver-
weist darauf, dass sie Yogis waren, die 
Schweigen einhielten. Die Vaishnava Aske-
ten-Orden entstanden im neunten Jahrhundert 
nach Shankara Acharya. 

Ramanuja, der erste Acharya, lebte im 13. 
Jahrhundert. Er war ein Schüler Yamunacha-
ryas, der wiederum der Enkel Nathamunis 
war. Der berühmte zeitgenössische Yogameis-
ter und Guru von BKS Iyengar und Pattabhi 
Jois, der verstorbene Krishnamacharya aus 
Chennai, führt an, seinen Yoga nach der Ent-
deckung eines von Nathamuni geschriebenen 
Palmblattmanuskriptes entwickelt zu haben. 
Fast alle Vaishnava-Sekten waren philoso-
phisch-religiöse Ausdrucksformen der Lehren 
der Gründungs-Acharyas zur Förderung der 
Erleuchtung ihrer Laien-Anhänger. Die einzi-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

10 

ge Ausnahme bildet die Sekte Vishnuswamis, 
die nicht für Asketen entwickelt wurde. 

Die wichtigste Vaishnava-Sekte mit den 
meisten Anhängern ist die der Ramavats oder 
Ramanandis. Philosophisch teilen sie den 
qualifizierten Dualismus, Ramanujas, dessen 
Shri Sampradaya der erste und älteste Vaish-
nava-Orden ist. Ramananda, ihr Gründer, 
wurde 1300 n.Chr. in Prayag geboren. Seine 
zwölf wichtigsten Schüler gründeten zwölf 
Zweige, deren Zentren als Dwaras oder Gadis 
bekannt sind. Einige, in Rajasthan, Uttar 
Pradesh und dem Punjab gelegene, können 
auf eine mehr als fünf Jahrhunderte währende 
ununterbrochene Tätigkeit zurückblicken. 
Eines der wichtigsten Zentren ist in Ayodhya, 
dem traditionellen Heim Ramas und Sitas. 

Ramananda Bairagis können in drei Grup-
pen unterteilt werden: 

(1) Sthanadhar, die in ihren Klöstern blei-
ben, 

(2) Khalsa, die wandern und unterrichten, 
und 

(3) Akhadamalla, die Naga- oder Kampf-
einheit. 

Zur Initiation erhält der Novize fünf Din-
ge: Name, Halsketten-Rosenkranz aus Tulsi, 
Stirnzeichen der Sekte, charakteristischen 
Abdruck (Mudra) und Mantra. Der Abdruck 
oder das Mudra ähnelt Pfeil und Bogen, mit 
zwei vertikalen Linien, die sich an der Na-
senwurzel treffen, und einer roten oder wei-
ßen Linie, die von der Stirn zur Nasenwurzel 
hinunter verläuft, oder einem roten Punkt statt 
der Mittellinie. 

Das Mantra ist das siebensilbige Sri Ram 
Jai Ram Jai Jai Ram. Manche stellen Om 
voran. Die Kleidung ist üblicherweise weiß, 
gelegentlich gelb. Der Gruß ist Jaya Sitaram. 
Es können auch Frauen ordiniert werden. Die 
Namen enden mit –dasa (gesprochen: –das) 
oder bei Frauen –dasi. Das bedeutet ‚Diener 
von‘. 

 

Fortsetzung folgt 

 

3. Champlain´s Traum 

von M. Govindan Satchidananda 

 

Babajis Kriya Yoga fordert jeden von uns 
heraus, Visionär zu werden, unser Dharma zu 
finden, unsere Mission im Leben, und ihr treu 
zu bleiben. Während wir vielleicht insbeson-
dere mit den Techniken, die in der ersten 
Einweihung gelehrt werden, damit anfangen, 
werden wir nur dann ein Instrument einer 
höheren Macht, wenn wir anfangen, konkrete 
Schritte zu unternehmen, unser Dharma auf 
der körperlichen Ebene zu manifestieren. 

Damit uns dies gelingt, ist es lehrreich, 
sich das Leben der großen Visionäre zu anzu-
sehen, die zur Verwirklichung ihres Traums 
enorme Hindernisse überwunden haben. 
Gerade habe ich das Buch „Champlains 
Traum“ von dem Gewinner des Pulitzer Prei-
ses David Hacket Fischer zu Ende gelesen, 
einen Wälzer mit mehr als 800 Seiten, der 
2008 bei Simon & Schuster erschienen ist. Es 
ist die Biographie von Samuel de Champlain, 

dem Gründervater von Neufrankreich in 
Nordamerika. Von 1603 bis zu seinem Tod 
1635 machte er 28 riskante Seereisen über 
den Atlantik zwischen Frankreich und dem, 
was heute Quebec, New England und die 
maritimen Provinzen von Kanada sind. Es tat 
dies, um diese Gegenden zu erkunden, zu 
kartographieren, und letztendlich autarke 
Kolonien zu etablieren, wo Europäer in Frie-
den, Harmonie und Wohlstand in der neuen 
Welt leben könnten. 

Anders als die Spanier, die die indiani-
schen Ureinwohner versklavten oder ausrotte-
ten, oder die Briten, die sie aus ihren Siedlun-
gen vertrieben, strebte Champlain an, die 
Einwanderer auf allen Ebenen mit ihnen zu 
vereinen. Nachdem er mit vielen nordameri-
kanischen Stämmen zusammen gelebt hatte, 
betrachte er sie im Vergleich zu den Europä-
ern in Bezug auf die Intelligenz als gleichwer-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

11 

tig und in manch andere Weise als überlegen. 
Kanada ist zumindest bis heute Erbe seiner 
Vision, nicht nur in Bezug auf den relativ 
hohen Status der Indianer dort, sondern auch 
in seiner offiziellen Politik, die den Multikul-
turalismus fördert, der mit dem Ideal der 
Einheit in der Verschiedenheit“ im Yoga 
vergleichbar ist. Kulturelle und ethnische 
Gemeinschaften werden innerhalb des Rah-
mens der Respektierung der Menschenrechte 
für alle ermutigt, ihre Einzigartigkeit zu erhal-
ten. 

Schon in seinen frühen Jahren war Champ-
lain mit den Konsequenzen kultureller Kon-
flikte konfrontiert. Geboren 1567 diente er 
zunächst dreißig Jahre  lang Heinrich dem IV., 
dem König von Frankreich, in drei aufeinan-
der folgenden Bürgerkriegen zwischen den 
Katholiken und den protestantischen Huge-
notten als Soldat und Matrose. Sein Geburts-
ort Saintonge an der französischen Westküste 
wechselte ein halbes Dutzend Mal zwischen 
den beiden Kriegsparteien. Jedes Mal waren 
die Einwohner mit der schwierigen Entschei-
dung konfrontiert, entweder zu konvertieren 
oder bei der Folter zu sterben. Schreckliche 
Taten wurden in großem Maßstab von beiden 
Seiten verübt. Mit großer Geschicklichkeit 
und Geduld beendete Heinrich der IV. diese 
Kriege mit einer komplexen Vereinbarung, 
dem Edikt von Nantes, das den Protestanten 
die freie Ausübung ihres Glaubens im katholi-
schen Frankreich erlaubte. Nach 30 Jahren 
Krieg hatte Champlain die Gelegenheit, die 
neue Welt zu erkunden, zunächst zwischen 
1599 und 1601 an Bord von Spanischen 
Galeonen, die nach Kuba und Mexiko fuhren 
und danach bei Reisen  in die Regionen, die 
später New England, Maritime Provinzen und 
Quebec genannt wurden. 

„In seinen Gedanken und Taten finden wir 
immer eine verzehrende Neugierde in Bezug 
auf die Welt. Hier war ein Geist, der die west-
liche Welt im 16. Jahrhundert durchfegte. Ein 
Teil davon war verbunden mit der protestanti-
schen Reformation und der katholischen 
Gegenreformation und mit der Suche nach 
dem Geist Gottes in der natürlichen Welt. Ein 
anderer Teil kam von der Renaissance und 
ihrem Hunger nach Wissen. Mit ihr kamen die 
Vorstellung von der disziplinieren Untersu-
chung, ein systematischer Geist der Beobach-

tung, eine Liebe zum Studium und der tiefe 
Glaube, dass Wissen sofort nützlich und 
segensreich sein würde.“ (Fischer, S. 145) 
Damit einher ging eine Leidenschaft dafür, 
seine Entdeckungen mit anderen zu teilen, 
was er mit eine Reihe von Büchern über seine 
Reisen tat, die mit wunderschönen Karten 
gefüllt sind. 

Bei seiner ersten Reise in das heutige 
Quebec kam er zufällig während einer großen 
Zusammenkunft vieler Indianerstämme in 
Tadoussac am Zusammenfluss des Saguenay 
und das St.-Lorenz-Stroms an. Mehr als 1000 
Indianer waren mit 200 Kanus von weit her 
gekommen, sogar von den großen Seen weit 
im Westen. Champlain ging mutig mit zwei 
indianischen Übersetzern, die in Frankreich 
gewesen waren, in das Camp. Die Häuptlinge 
boten ihre Gastfreundschaft an und Champ-
lain bot seine Freundschaft, die Vorteile des 
Handels und die Unterstützung der Franzosen 
gegen ihre Todfeinde, die Irokesen im Süden. 
Es wurde eine Allianz gebildet, die auf ein-
vernehmlichen Eigeninteressen beruhte und 
mehrere Jahrzehnte Bestand hatte. Dies wurde 
essentiell für das Wachstum der Kolonie, die 
sich in den folgenden Jahren langsam entwi-
ckelte. Von diesem ersten Treffen an behan-
delten sich diese Führer mit Würde, Langmü-
tigkeit und Respekt. Sie begannen, eine At-
mosphäre des Vertrauens zu schaffen, die 
grundlegend war für die Beziehungen zwi-
schen den Europäern und den Indianern. Und 
sie ließen das Vertrauen wachsen. Als das 
Vertrauen stark war, waren viele Dinge mög-
lich. Wenn es verloren war, ließ es sich 
schwer wieder schaffen. Dieses Treffen war 
wichtig für diesen Geist wie auch für das 
Wesentliche. Es markierte den Beginn einer 
Beziehung, die einzigartig war in der langen 
Geschichte der Kolonisation Amerikas durch 
die Europäer. Etwas von diesem Geist hat im 
Verhältnis zwischen den Europäern und den 
Indianern immer noch Bestand in Kanada – 
eine außergewöhnliche Errungenschaft. 

In den nächsten drei Jahrzehnten zeichnete 
Champlain den größten Teil Nordostamerikas 
bis zu den großen Seen in Karten auf und 
studierte die Flora und Fauna und die Kultur, 
Sprachen und Landwirtschaft der Indianer. Er 
schrieb Bücher, um Unterstützung für seine 
Bemühungen zu bekommen, die Neue Welt 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

12 

sowohl durch Kaufleute als auch durch den 
königlichen französischen Hof zu kolonisie-
ren. Er überwand den Widerstand der Kauf-
leute, die sich von seinen Reisen lediglich 
schnelle Gewinne im Pelzhandel und Fisch-
fang versprachen und die sich gegen die 
großen Investitionen wandten, die notwendig 
waren, um eine Kolonie zu errichten. Er warb 
um die Unterstützung von Kirchenleuten, 
sowohl Katholiken als auch Protestanten aus 
verschiedenen europäischen Ländern. Die 
erste europäische Heirat in der neuen Kolonie 
fand zwischen einem protestantischen Schot-
ten und einer französischen Katholikin stand. 
Er ermunterte die Europäer und Indianer 
dazu, untereinander zu heiraten. Ihre Nach-
kommen gehen heute in die Millionen. Er 
unterstützte die nomadischen Stämme und 
überzeugte sie davon, ihr Jagen und Zusam-
mentreffen saisonal durch Landwirtschaft zu 
ergänzen. Er pflegte Beziehungen mit und 
bekam Unterstützung von vielen einflussrei-
chen Leuten in Frankreich, die in seinen 
Kolonien investierten. 

Champlain war ein Beispiel für noble Ei-
genschaften wie Selbstaufopferung, Mut, 
Geduld, grenzenlose Energie und Selbstkon-
trolle angesichts der zahllosen Hindernisse, 
wie lange Seereisen, während deren er großes 
Können als Seefahrer, Navigator und Karto-
graph entwickelte. Geboren als Protestant, 
vielleicht sogar ein illegitimer Sohn von 
König Heinrich dem IV., wurde zu einem 
gläubigen Katholiken und zu einem Humanis-
ten im wahren universellen Sinne des Wortes. 
Ich bin sehr beeindruckt davon, wie Sameul 
de Champlain in der Lage war, das Funda-
ment einer neuen Weltordnung zu etablieren, 
die auf seinen humanistischen Werten basier-
te. Sein Glaube an Gott, sein wissenschaftli-
cher Verstand, seine Liebe zum Wissen und 
seine Fähigkeit, das Beste aus anderen her-
auszuholen, waren Schlüssel zu seinem Er-
folg. In einem Zeitalter des Zynismus, der 
Genusssucht und der Angst können wir alle 
viel Inspiration aus Champlains Geschichte 
ziehen. Er war wirklich der erste Kanadier! 

 
 

News und Notizen 

 
Schweigeretreat vom 15. bis 19. September  
2010 im Ashram in Quebec. Alle Initiierten 
sind eingeladen, daran teilzunehmen. Teil-
nehmer, die nicht die kompletten 4 Tage 
dabei sein können, sind ebenfalls willkom-
men, sie sollten aber mindestens 2 Tage und 
Nächte dabei sein. Es gibt Hatha Yoga in der 
Gruppe mit Durga und inspirierende Gesprä-
che am Abend mit M. Govindan, viel freie 
Zeit, um die Natur zu genießen, sich auszuru-
hen und zu verjüngen. Teilnehmer, die länger 
bleiben möchten, sind auch willkommen. 
Wegen der momentanen wirtschaftlichen 
Situation bitten wir um einen Beitrag von 50 
$ pro Tag, für mindestens 2 Tage. 

Kriya Yoga Pilgerreise 2010/11 nach Süd-
indien vom 31. Dezember 2010 bis 17. 
Januar 2011 mit M.G. Satchidananda and 
Durga Ahlund . Wegen des überwältigenden 
Interesses an den Pilgerreisen 2009 werden 
M. G. Satchidananda und Durga Ahlund 
wieder eine Gruppe von Kriya Yoga Schülern 
auf eine Pilgerreise zu heiligen Orten, Ash-

rams und interessanten Orten in Südindien 
führen. Es wird eine unvergessliche Erfahrung 
im Heimatland des Yoga, die Dich inspirieren 
und in die Lage versetzen wird, die reichhalti-
ge kulturelle Welt zu verstehen, die Babajis 
Kriya Yoga hervorgebracht hat. Der Reiseplan 
wurde geändert, was die Teilnehmer früherer 
Jahre sicher interessieren wird. 

Auf einer Pilgerreise versucht man, dem 
Göttlichen durch Meditieren an heiligen 
Plätzen näher zu kommen, die eine irdische 
„Tür“ zum Unendlichen und Absoluten bie-
ten. Man kann die „göttliche Präsenz“ an 
solchen Plätzen leicht spüren, die durch die 
spirituelle Praxis von vielen Yogis und Heili-
gen geheiligt worden sind. Während der 
Pilgerreise werden wir eine Auswahl dieser 
Orte besuchen. Wir werden mindestens zwei-
mal am Tag Kriya Yoga in der Gruppe prakti-
zieren, um das Erlebnis zu vertiefen.  

Wir haben diese Pilgerreise so geplant, dass 
sie in eine Jahreszeit fällt, in der das Wetter 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

13 

am angenehmsten ist: warm, aber nicht zu 
heiß. Die Hotels wurden sorgfältig ausge-
sucht, alle sind in westlichem Stil mit entspre-
chendem Komfort. Der Transport wird in 
einem komfortablen Bus mit Klimaanlage 
stattfinden.  

Reiseroute: Chennai (Ramakrishna Kloster 
und von Swami Vivekananda gebaute Medita-
tionshalle, Kapaleeswarar Shiva Tempel), 
Pondicherry, (Sri Aurobindo Ashram), Chi-
dambaram (Tempel von Nataraja (Tanzender 
Shiva), Teilnahme an einer speziellen Puja, 
die extra für uns durchgeführt wird), Aurovil-
le (Meditieren in der Matri Mandir Kuppel), 
Tiruvannamalai (Ramana Maharshi Ashram, 
Shiva Tempel von Tiruvannamalai, Aufstieg 
zum Arunachala Berg und Erkundung der 
historischen, Tanjore (Britheeswar Tempel, 
Schrein von Siddha Karuvoorar), Palani 
(Murugan Schrein, Samadhi-Schrein von 
Siddha Boganathar, Ashram von Boganathars 
Schüler Pulapani), Coimbatore (Isha Yoga 
Ashram, gegründet von Satguru Jaggi Vasu-
dev, Dhyana Mandir, der ohne Zement erbaut 
wurde), Mysore (Ashram von Sri Ganapathy 
Satchidananda, Palastes von Mysore), Banga-
lore. 

Kriya Yoga Einweihungen 2010  
 
1. Einweihung  
  
Mit Nandi Devar 
Berlin           27.08. - 29.08.2010  
Düsseldorf  12.11. - 14.11.2010  
Nürnberg     19.11. - 21.11.2010 
Email Antina antina.gutenberger@gmail.com  
Tel.: +49/0 177 2331038 
 
2. Einweihung 
 
mit M.D. Satyananda 
Kapellenhof bei Frankfurt 13. - 15.08.2010 
 
3. Einweihung 
 
mit MG Satchidananda  
Estland                 15.-22.8.2010 
e-mail ave@loodusjoud.ee, tel. +37-
(0)2.56.49.91.99 
 
Kapellenhof bei Frankfurt 22.05. - 29.05.2011 

Lehrerausbildung 

mit Durga Ahlund und MG Satchidananda 

Kapellenhof bei Frankfurt    05.-15.08.2011 

Der Kurs umfasst einen Lehrplan von 280 
Stunden und erfüllt damit die Bedingungen 
der Yoga Alliance Zertifizierung. Vertiefe dein 
Verständnis von Yoga auf allen Ebenen und 
lerne, deine Liebe zu Yoga mit anderen zu 
teilen. Das Programm kann man unter 
www.babajiskriyayoga.net einsehen. 

 

Der Bau der Ashrams in Badrinath wird im 
Mai wieder aufgenommen. Wir hoffen, dass 
wir in diesem Sommer das Erdgeschoss fertig 
stellen können. Die nächste Pilgerreise nach 
Badrinath wird im September 2011 stattfin-
den.  

Die Website www.babajiskriyayoga.net 
wird überarbeitet und um Seiten in Ara-
bisch, Dänisch, Russisch und Bulgarisch 
ergänzt. In den letzten 4 Monaten haben 
David and Nicole Lavoie im Ashram in Que-
bec gewohnt. David, der jetzt “Devadas” 
heißt, ist es gelungen, unsere Website mit 
Drop-down-Menüs, neuer Formatierung und 
einigen neuen Seiten zu verbessern, und zwar 
für alle Sprachen. Mit der Hilfe von Elena 
Harder, Jeeva Jyoti, Moksha, und Ahmed 
Loutfy, die unsere Seiten übersetzt haben, 
haben wir jetzt auf unserer Website zusätzlich 
folgende Sprachen: Arabisch, Dänisch, Rus-
sisch und Bulgarisch. Auf der neuen arabi-
schen Seite kann jeder Besucher Ahmed 
hervorragende Übersetzung des Büchleins mit 
den 18 Yogahaltungen ins klassische Ara-
bisch downloaden. Unsere Bemühungen 
stehen im Einklang mit den Sprüchen von 
Tirumular: „Alle Länder sind mein Heimat-
land und alle Völker meine Familie.“ und 
„Mögen Alle an der Freude teilhaben, die ich 
erlebe“. Schaut es euch an! 

Neue CD: “Om Kriya Babaji Stuti Manja-
ri”. Wir freuen uns, die Veröffentlichung 
einer neuen Sammlung von Liedern bekannt-
zugeben, die von  Bhavani Ramamoorthy 
gesungen wurden, deren schöne Stimme 
zusammen mit den Arrangements die Worte 
bekannter Kriya Yoga  Mantras auf höchste 
Ebenen der Inspiration hebt. Die Arrange-
ments folgen traditionellen südindischen 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

14 

Formen mit machtvollen Rhythmen und 
Intonationen. Einige Mantras sind einzigartig 
und wurden uns  von Babaji im Buch “Voice 
of Babaji” gegeben. Bhavani wird von den 
Stimmen anderer Kriya Yoga Sadhaks aus 
Chennai begleitet, wo die CD professionell 
aufgenommen und von Kriya Yoga Publicati-
ons koproduziert wurde. 

Neue Veröffentlichungen: Wir freuen uns, 
die Veröffentlichung von zwei neuen Büchern 
bekannt geben zu können: 

Babaji’s Kriya Yoga: Deepening Your 
Practice, (Deine Praxis vertiefen) von Durga 
Ahlund und Marshall Govindan. Dieses Buch 
bietet detaillierte Anweisungen, Diagramme 
und Fotos für die Übung einer Reihe von 18 
Yoga Asanas oder Stellungen, die „Babajis 
Kriya Hatha Yoga“ genannt wird. Die Essays 
und Anweisungen erlauben es dem Übenden, 
über die Verbesserung der Gesundheit des 
Körpers hinaus zu gehen und die Asana-
Praxis in eine spirituelle Praxis zu verwandeln 
und dabei eine höhere Ebene des Bewusst-
seins hervorzurufen. Anders als frühere Veröf-
fentlichung zum Hatha Yoga wird dieses Werk 
Dir zeigen, wie Du Deine Hatha Yoga Praxis 
in ein Mittel zu Selbst-Verwirklichung ver-
wandeln kannst. Es führt Yogaschüler in den 
fünffachen Pfad von Babajis Kriya Yoga ein. 
Diese Buch ist sowohl für Yogaschüler ge-
dacht, denen Kriya Yoga neu ist, als auch für 
eingeweihte Yogaschüler, die ihre Praxis 
vertiefen wollen. 150 Seiten mit farbigen 
Diagrammen, Preis $17.95 

Kailash: In Quest of the Self, von Swami 
Vedananda Saraswati, überarbeitet von Durga 
Ahlund, ist eine seltene spirituelle Abenteuer-
geschichte einer Pilgerreise zu Fuß zum 
Mount Kailash in Tibet. Es berichtet von 
bemerkenswerten Treffen mit einem 700 
Jahre alten Siddha und außergewöhnlichen 
Asketen sowie spirituellen Erfahrungen und 
Herausforderungen auf dieser Reise. Der 
Autor ist ein Anhänger von Shirdi Sai Baba. 
Viele Bilder, 130 Seiten, Preis $15.95 

Persönliche Retreats im Ashram in Que-
bec: Wir haben jetzt das Personal, um jeden 
Eingeweihten, der in diesem Winter sein 
persönliches Retreat im Ashram in Quebec 
machen möchte, unterstützen zu können. 
David und Nicole Lavoie werden Deine Gast-

geber sein. Santosh wird Dich beim Üben der 
18 Stellungen und bei der Meditation anleiten. 
Es wird um eine Spende von C$55 täglich 
gebeten. 

Besuche unsere elektronische Handels-
seite www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 
American Express oder Mastercard alle Bü-
cher und andere Produkte von Babaji´s Kriya 
Yoga Publications zu beziehen, oder für 
Spenden an den Order of Acharyas. Deine 
Kreditkarten-Information wird verschlüsselt 
und geheim gehalten.  

Büchershop: Viele Bücher in deutsch oder 
englisch sowie einige weitere Artikel, wie 
etwa die Hatha Yoga DVD können bei Dorit 
Jaeger, die in den deutschsprachigen Ländern 
für den Vertrieb zuständig ist, bezogen wer-
den. Das vollständige Angebot findet ihr unter  

 http://www.babaji.ca/german/bookstore.htm 

Die Kontaktdaten sind per Mail savit-
ri@babaji.de und per Telefon 02104/73141. 
Ihr könnt ihr auch schreiben: Dorit Jäger, 
Innstr. 1, 40822 Mettmann. 

Die meisten Artikel früherer Ausgaben des 
Babaji´s Kriya Yoga Journals sind jetzt auf 
unserer Webseite zu finden: 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic
les.php 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals um die jährliche Zahlung 
von 12 Euro auf das deutsche Konto von 
M.G. Satchidananda für das Abonnement.  

 

Die Kontodaten: 

 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

Bezieher des deutschen Kriya Yoga 
Journals mögen bitte Prem informieren, 
wenn sie ihr Abo verlängern wollen. 


