
Jahrgang 17 – Nr. 2                          Sommer 2010 
 

In dieser Ausgabe 
 

1.  Leitartikel: Die Manifestation der Gnade erkennen   

 von M. Govindan Satchidananda 

2.  Die Kumbha Mela und ihre asketischen Teilnehmer oder  

 Warum eine Pilgerreise kein Touristentrip ist – Teil 3 

 von M. G. Satchidananda 

3.  Mach das, woran dein Herz hängt, und das Geld wird folgen 

 von M. Govindan Satchidananda 

4.  Verkauf der neuen monumentalen Ausgabe des Tirumandiram 

5.  News und Notizen 
 

 
 
 

b a b a j i ’ s  k r i y a  y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 

1. Leitartikel: Die Manifestation der Gnade erkennen   
von M. Govindan Satchidananda 

 

Sie kennen nicht das Ausmaß der Gnade, 
die überall vorherrscht 

Sie begreifen nicht, wie Gnade zu Ambro-
sia wird, wenn erfahren 

Sie bedenken nicht die subtile fünffache -
Wirkungsweise der Gnade 

Niemand begreift, dass die Gnade zu den 
Augen wird, die überall sehen 

-   Tirumandiram, Vers 1798 

Wir sind alle Reisende in dieser Welt und 
leiden an der Unvollkommenheit unserer 
menschlichen Natur, da unser Geist durch 
Karma, Verblendung und die Unwissenheit, 
die der Egoismus hervorruft, eingefärbt ist. 
Wenn uns dieses Leiden zu Suchern des Wah-
ren, Guten und Schönen werden lässt, suchen 
wir das Wissen, das solche Verfärbungen 
entfernt und uns Glückseligkeit bringt. Die 
heiligen Schriften aus der ganzen Welt bieten 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

 and Publications, Inc. 
196 Moutain Road � P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca � journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de � info@babaji.de 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

2 

uns solches Wissen. Wenn das Ziel des Wis-
sens ist, das menschliche Leid zu beseitigen, 
dann ist ein solches Wissen, das es gänzlich 
beseitigt, das höchste Wissen. Die heiligen 
Schriften berichten, dass Gott uns liebt und 
dass es uns mit Seiner Gnade möglich ist, 
unser menschliches Leid zu überwinden und 
das Wahre, Gute und Schöne zu finden. Was 
ist diese Gnade? 

Die Gnade ist, ungleich Karma, ist nicht 
abhängig von Verdienst. Sie hängt nicht da-
von ab, ob wir etwas besonderes Gutes geleis-
tet haben. Gnade ist eine Antwort des Herrn 
auf das Streben der Seele, ihre Bitte, von der 
Verfärbungen des Egoismus, schlechten Ge-
wohnheiten und Täuschungen befreit zu 
werden, die Trennungen zu überwinden, die 
der Geist kreiert hat, und sich mit dem Herrn 
wieder zu vereinigen. Tirumular berichtet uns 
in seinem monumentalen Werk Tirumandi-
ram, dass der Herr, weil er die Seele liebt, 
fünf Handlungen verrichtet, so dass die Seele 
von diesen Verfärbungen 
gereinigt wird, die Malas 
genannt werden. Durch 
diese Läuterung enthüllt 
die Gnade das Wahre, 
Gute und Schöne. 

 

Die Gnade und die fünf 
Handlungen des Herrn 

Der obige Vers aus 
dem Tirumandiram sagt 
uns, dass die Gnade das 
eigentliche Ziel der fünf 
Handlungen des Herrn ist. 
Diese fünf Handlungen 
sind Schöpfung, Erhal-
tung, Vernichtung, Ver-
schleierung und das Ge-
währen der Gnade selbst. 

Der Herr erschafft die Welt derart, dass 
die Seele einen Körper erhalten und ihre 
karmischen Wünsche abarbeiten kann, von 
den Erfahrungen lernt und an Weisheit 
wächst. Der Herr bewahrt viele Beziehungen, 
deren sich die Seele in der Welt erfreut, so 
dass die Seele deren Früchte genießen kann. 
Die Vernichtung des Körpers bringt der 
Seele die Ruhe vor der Zerstreuung und dem 
Leid in dieser Welt. Die Verschleierung 

verdeckt die wahre Identität der Seele als das 
reine Bewusstsein, und verpflichtet die Seele, 
zum Sucher des Wahren, Guten und Schönen 
zu werden. Die fünfte Handlung, die Gnade, 
durchdringt deshalb alle Aktivitäten des 
Herrn, und drückt die Liebe des Herrn zur 
Seele aus. Wenn man dies als Mystiker er-
kennt, wird man des Herrn im Innern bewusst, 
als ewiger Zeuge all der mannigfaltigen Dra-
men in der Welt. Man nimmt den Herrn über-
all wahr. Man sieht, dass alles sein Handeln 
ist. 

Das allumfassende Prinzip, durch das sie zu 
Shiva werden, wenn sie ihm treu bleiben, 

gewährt die Weisheit, das absolute Bewusst-
sein zu erreichen, 

Verlangen, Organe durchstoßend, und ver-
schmelzend,  

Formt sich als Weisheit mitten unter den 
Dienern 

-   Tirumandiram, Vers 1799 

Wenn man von der 
Sichtweise des Egos auf 
die der Seele oder des 
Zeugen übergeht, beginnt 
man wahrzunehmen, dass 
die Gnade des Herrn alles 
durchdringt. Nachdem die 
Verunreinigungen, die 
oben genannten „Verfär-
bungen“, entfernt sind, 
stellt man fest, dass es 
außer dem Herrn nichts 
gibt. Aber wer ist dieser 
Herr? Tirumular und 
andere Siddhas vermieden 
grundsätzlich, das „Das“, 
was grenzenlos ist, durch 
Definitionen zu begren-
zen. Bestenfalls würden 

sie sagen, dass der Herr Sat Chit Ananda – 
absolutes Sein, absolutes Bewusstsein und  
absolute Glückseligkeit ist. Und weil die 
Seelen individualisiertes Bewusstsein sind, 
können sie, wenn gereinigt,  Shiva werden. 
Das drückt der Mahavakya oder große Aus-
spruch der Siddhas aus: „Jiva (die individuali-
sierte Seele) wird zu Shiva“. Dieser Prozess, 
der dazu führt, dass man vollkommen  oder 
göttlich wird, erfolgt dadurch, dass der Ein-
zelne durch seine Sinnesorgane eine Matrix 

 
Tirumular 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

3 

von Vorlieben und Abneigungen erfährt und 
letztendlich gleichgültig ihnen gegenüber 
wird. Dadurch beginnt die Weisheit sich zu 
entfalten, die aus dem Gleichmut entsteht, 
und man wird in die Gesellschaft der Weisen 
eingeführt, die Diener des Herrn in dieser 
Welt sind, woraus sich weiteres Wachstum 
ergibt. 

In Gnade wurde die Seele gebildet, in Gnade 
wuchs sie 

In Gnade stirbt und ruht sie und ist verschlei-
ert 

Sie wird von der Seligkeit der Ambrosia ge-
nährt, die Gnade ist 

In Gnade hat mein Nandi den inneren Raum 
betreten 

-   Tirumandiram, Vers 1800 

Tirumular versichert uns an dieser Stelle, 
dass der Herr aufgrund seiner Gnade veran-
lasst, dass die Seele in diese Welt hineingebo-
ren wird. Durch seine Gnade bewirkt er, dass 
die Seele in einem Körper erhalten bleibt, 
durch den physischen Körper und die Sinnes-
organe an Erfahrung wächst, und dass nur 
aufgrund seiner Gnade  die inkarnierte Seele 
stirbt und sich ausruht von den Zyklen von 
Tod und Geburt. Nur aufgrund seiner Gnade 
ist die Seele der Verschleierung mit all ihrer 
Verwirrung und Zerstreuung ausgesetzt, so 
dass man Ihn jenseits der Dualitäten von 
Anhaftung und Ablehnung suchen muss. 

Aber man kann die Göttliche Gnade auch in 
seiner fünften Handlung erfahren, die oben als 
die ambrosische Glückseligkeit und als anhal-
tender Zustand der Gnade beschrieben wird. 
Das geschieht, wenn der Herr, weil er die 
Seele liebt, den „inneren Raum“ betritt, das 
spirituelle Herz, so erreichbar wird, und die 
Seele von innen als Guru leitet. Die Weisen 
sagen “Guru, Gott und das Selbst sind eins.“ 

 

Von Dualität zu Non-Dualität 

Es ist seine Gnade, die mich in Anhaftung 
führte 

Es ist die Gnade, die mich von den Fesseln 
der Anhaftung befreite 
In dieser Verbindung 

ist es seine Gnade, die Befreiung gewährt 
In dieser geknüften Vereinigung 

ist es seine Gnade, die diesen Zustand der 
Nicht-Verschiedenheit hervorbrachte 

- Tirumandiram, Vers 1802 

Wir werden von so vielen Sachen wie Be-
sitztümern, Beziehungen, Status und  physi-
scher Bequemlichkeit abhängig. Wenn wir sie 
verloren haben oder wenn sie verschwinden 
oder kaputt sind, leiden wir törichterweise, 
und sind überrascht, dass sie nicht anhielten! 
Aber nichts hält an. Alles ist unbeständig. 
Wenn jemand seine Wünsche und Träume in 
Dinge investiert, die keinen Bestand haben, 
dann wird er enttäuscht werden und den Ver-
lust bedauern. Und lange bevor sie verloren 
gehen, leidet man an der Verlustangst. Ähn-
lich leidet man bei Abneigungen, bei den 
Sachen, die man nicht mag, bei Ängsten, 
Zweifeln, Kritik oder bei allem, was einen 
aufregt. Folglich ist man in einem unendli-
chen Kreis von Vorlieben und Abneigungen 
gefangen. Durch die Gnade des Herrn beginnt 
man, sich aus der Dualität der Vorlieben, aus 
der Falle des Egos, zu befreien, und findet 
einen Zustand der Gelassenheit, wird gleich-
gültig gegenüber den Wünschen des vitalen 
Körpers, Ängsten, Emotionen und Impulsen. 
Man kann in seinem Streben sogar den Vital-
körper mit dem Streben der Seele nach dem 
Wahren, Guten und Schönen, verbinden. Man 
sieht, was die Siddhas als „Civam“ oder 
„Güte“ bezeichneten in allem. Man transzen-
diert die Dualität des Verstandes: Vorliebe und 
Abneigung, Gewinn und Verlust, Ruhm und 
Scham, Lob und Tadel, Freude und Trauer. 

 

Das Erscheinen der Gnade erkennen 

Demzufolge muss man nicht weiter leiden, 
man muss nicht mehr besitzen, mehr errei-
chen, mehr erfahren, mehr tun, um sich besser 
zu fühlen, man braucht noch nicht einmal die 
Gnade des Herrn zu finden. Aber man braucht 
das Bestreben, diese Flamme der spirituellen 
Begeisterung,  die Paare der Gegensätze zu 
überwinden, die Vorlieben des Egos, und die 
Begrenzung des Geistes zu transzendieren. 
Dieses Bestreben wird das Herz für die Liebe 
öffnen, uns von unserer menschlichen Natur 
läutern, und uns ermöglichen, zu erkennen, 
dass Gott jeden von uns liebt. Nähre diese 
Flamme dadurch, dass Du alles in sie hinein-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

4 

wirfst, was egoistisch ist und was sich der 
Manifestation des Wahren, Guten und Schö-
nen widersetzt. Nähre diese Flamme, indem 
Du jede Tat mit der stillen Sicht des ewigen 
Zeugen darbringst. Nähre diese Flamme, 
indem du den Geist beruhigst, Dich nach 
innen kehrst, und höre intuitiv auf die Füh-
rung zur Lösung jeder Schwierigkeit oder 
Verwirrung und jeden Widerstands gegen das 
Aufkommen des Glanzes des Selbst. Nähre 
diese Flamme mit dem im Herzen gefühlten 
Wissen, dass der Herr Dich liebt und leitet. 
Nähre diese Flamme mit dem ständigen Ruf 
nach der Herabkunft der allmächtigen Gnade, 

die Dich in ein perfektes Instrument verwan-
delt. Die Flamme ist nicht nur eine Metapher 
für das Bewusstsein, sondern auch ein Mittel 
der Transformation selbst. Wenn in der Un-
wissenheit alles, mit dem Du Dich identifi-
zierst, fort ist oder in der Weisheit, alles, was 
Du nicht bist, hingegeben wurde, was bleibt 
dann? In dem Du alles, was Du nicht bist, in 
die Flamme des Bestrebens opferst, wirst Du 
die Wahrheit des Mantras „na ma shi va ya“ 
erkennen: das Resultat des Opfers ist Glück-
seligkeit, oder „Shiva, das Höchste Wesen bin 
ich“.

 

2. Die Kumbha Mela und ihre asketischen Teilnehmer 
oder Warum eine Pilgerreise kein Touristentrip ist – 

Teil 3 
von M. G. Satchidananda 

 

Bairagis folgen dem Weg der Hingabe an 
den Herrn, oder Bhakti. Das wird ausgedrückt 
durch Chanting (Kirtan), die Wiederholung 
des Mantras (Japa), Pilgerreisen (Yatri) und 
Verehrung (Puja). 

Es gibt fünf wechselnde mentale Zustände 
bei der Hinwendung zum Herrn, die solche 
Praktiken begleiten: 

(1) Srngata (erotische Liebe), in der der Asket 
sich mit der Rama liebenden Sita identifiziert 
und sogar weibliche Kleidung trägt, 
(2) Sakhya (freundlich), 
(3) Vatsalya (Liebe der Eltern), wo der Asket 
ein Bildnis Ramas im Schoß trägt, 
(4) Dasya (Dienstbarkeit) und 
(5) Santa (glückselig), das sich mit dem Ent-
wickeln ungestörten Gleichmutes den Stadien 
des Samadhi nähert. 

Der Tapasi Sakha (oder Buße-Zweig), ge-
gründet von Pavahari Krishnadasa, einem 
vormaligen Natha-Yogi, verfolgt weiter eine 
rigorose Yoga-Praxis. Aber für die meisten 
Asketen besteht ihr Sadhana aus Mantra 
Japa, Verehrung der Gottheit sowie dem 
Lesen und Chanten heiliger Literatur wie 
beispielsweise dem Ramayana. In ihren Zent-
ren haben sie außerdem verschiedene Pflich-

ten zu erfüllen, wie Kochen, Gartenarbeit, den 
Tempel säubern und die Versorgung alter 
Sadhus. Die Mahants sind verantwortlich für 
die Versorgung mit Essen, sorgen für Schutz 
sowie die Aufrechterhaltung der Ordnung. 

Militärische Orden oder Akhands wurden 
im späten 18. Jahrhundert als Reaktion auf 
Konflikte mit militärischen Shaiva-Orden 
gebildet. Dazu gehören Nagas und nackte 
Asketen. Heute kann man sie in der Prozessi-
on sehen, wie sie großen Bannern in fünf 
Farben und mit den abgebildeten Insignien 
ihrer Armee (Ani), folgen: das Bildnis Hanu-
mans, des Affengottes, auf einer Seite, und die 
Sonne auf der anderen Seite. Die Insignie der 
Ramanandis ist ein umgedrehter Topf (Kala-
sa). Die Insignie der drei anderen Sekten ist 
der göttliche Adler (Garuda). 

Die aufgerollten Banner sind auch an den 
Eingängen jedes der vielen Camps der Bairagi 
Akhands zu sehen. Die Essenszeit wird mit 
dem alle Willkommen heißenden Rufen von 
‚Hari Hara‘ oder ‚Vishnu Siva‘ angekündigt. 

Eine dieser Sekten, die Madhva Gaudiya 
Caitanyaiten, verehrt Krishna und Radha. Ihr 
Lehrer Caitanya, der außergewöhnliche ben-
galische Asket aus dem 15. Jahrhundert, 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

5 

entwickelte mit der Hilfe von sechs Goswa-
mi-Schülern ein großes Zentrum in Vrinda-
van. Er wird bis heute von seinen Anhängern 
als ein Avatar Radhas und Krishnas verehrt. 
Die Hare Krishna Caitanya-Sekte beansprucht 
die Mitgliedschaft von Madhava Acharya für 
sich, obwohl Gottheit, Bräuche und Glauben 
sehr unterschiedlich sind. Caitanyas größte 
Anhängerschaft befindet sich in Bengalen, 
Assam und Orissa, und hat dort ihre eigene 
Gottheit Radha-Krishna als Hauptverehrungs-
objekt eingesetzt. Für die Suche nach Erlö-
sung gehen sie nach Golaka, dem himmli-
schen Wohnsitz von Radha und Krishna, um 
ihnen dort weiter zu dienen. Es gibt keine 
Kastenunterschiede.  

Madhva Gaudiyas können, wie Krishna, an 
der dreisträngigen Tulasi-Mala erkannt wer-
den, die sie eng am Hals tragen. Die meisten 
Madhva Asketen tragen weiß, aber einige 
Gaudiyas haben angefangen, ocker zu tragen, 
möglicherweise aufgrund des Einflusses der 
Mönche der Ramakrishna Mission. Ihr Tilak 
auf der Stirn besteht aus zwei senkrechten 
Linien, die sich über der Nasenwurzel kreu-
zen, von wo sich eine weitere weiße Linie 
über den Nasenrücken zur ihrer Spitze fort-
setzt. Die Namen der männlichen Asketen 
enden mit –dasa und die der weiblichen mit –
dasi. Sie lassen weibliche Asketen zu, die 
getrennt von den männlichen leben. Es gibt 
mehr als zwölf Untergruppierungen der Mad-
hva Gaudevaras. 

Die Philosophie Ramanandas stellt einen 
Aufstand gegen die vom Kastensystem be-
stimmte Organisation Ramanujas dar. Eine 
andere wichtige reformorientierte Bairagi-
Sekte, die Kabirpanthis, wurde gegründet von 
Kabir, der 1518 n. Chr. starb. Er predigte 
gegen die Verehrung von Götterbildern, Riten 
und Rituale und lud sowohl Hindus und Mos-
lems in seine Gemeinde ein. Sein Schüler 
Bhagodas sammelte seine Aussagen, die als 
Bijaka bekannt sind. Es besitzt die gleiche 
Bedeutung für seine Anhänger wie das Buch 
Guru Granth Sahib von Guru Nanak für die 
Sikhs, die sich zur etwa gleichen Zeit von der 
Bilderanbetung trennten. Kabir predigte 
vegetarische Ernährung, Vermeidung von 
Genussgiften, Sinnenkontrolle und die Ableh-
nung persönlicher Dienste von anderen. Es ist 
nicht bekannt, ob der Sadhana dieser Sekte, 

der ‚Surat-Sabda-Yoga‘, von Kabir entwickelt 
wurde oder später entstand. Es bezieht Medi-
tation auf das Licht des Bewusstseins und den 
göttlichen Klang mit ein. Die als Radhaos-
wami bekannte Haushälter-Sekte befolgt die 
gleiche Lehre und das gleiche Sadhana. Ob-
wohl zu Pilgerreisen nicht ermutigt wird, 
kommen viele Kabirpanthi-Asketen zur 
Kumbha Mela. Man kann sie an ihren weißen 
pyramidenförmigen Hüten, weißer Kleidung 
und einem Stirn-Tilak erkennen, das aus zwei 
weißen vertikalen Linien besteht - mit oder 
ohne Punkt, der manchmal schwarz ist und 
sich zwischen den Linien befindet. Sie tragen 
Tulasi-Perlen. Es gibt zwei Asketen-Orden. 
Der größere hat sein Hauptquartier in Bena-
res, der andere in Bihar. Es gibt auch einen 
Haushälter-Orden, der seinen Sitz in Chhitts-
gad hat. Der wichtigste Brauch der Kabir-
panthis ist ein Gruppengebet, das zusammen 
mit dem Schwenken von Licht, bekannt als 
Arti, mit einer Lampe mit Öl und Kampfer 
ausgeführt wird. Das wird jeden Sonntag nach 
Sonnenuntergang vor einer großen Cauka 
genannten Grube getan. Verschiedene Opfer 
werden gemacht, die dann an die Gläubigen 
verteilt werden. Frauen werden in diesem 
Asketen-Orden akzeptiert. 

Heute ist die Swaminarayana-Sekte mit 
über 500 Asketen einen der größten und 
wichtigsten Orden der Bairagis. In früheren 
Jahren wurden mit der Unterstützung seiner 
Hunderte von Millionen Haushälter-
Anhängern Dutzende von riesigen, teuren 
Tempelkomplexen in vielen Ländern gebaut. 
Sie wurde 1781 von Narayanamuni in der 
Nähe von Ayodhya gegründet und predigt die 
vedantisch-qualifiziert-dualistische Philoso-
phie Ramanujas. Ihre wichtigsten Lehrsätze 
sind Ahimsa (Nicht-verletzen) und Varnasra-
ma Dharma (die Pflichten in jedem der vier 
Lebensabschnitte). Narayanamuni schrieb 
eine Sammlung von Reden, Vacanamrta 
genannt, und das Buch Siksapatri als Führung 
für die Sekte. Ihre beiden Hauptsitze sind in 
Gujarat. 

In ihren Tempeln wird Krishna verehrt, 
aber es gibt auch keine Bedenken, die fünf 
Hauptgottheiten des Hinduismus anzubeten. 
Neben den weiblichen Asketen gibt es drei 
Arten von Asketen in diesem Orden: Brahma-
caris aus der Brahmanenkaste; Sadhus aus 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

6 

anderen Kasten, die das Essen von Fleisch 
und Fisch aufgegeben haben; und Pales, die 
keine Brahmanen sind und das Essen von 
Fleisch und Fisch nicht aufgegeben haben. 
Die ersten beiden Gruppen tragen ockerfarbe-
ne Kleidung. Die letzte ist weiß gekleidet. Die 
Mahants leben in palastartigen Gebäuden. Sie 
und die Brahmacaris betreiben großen Auf-
wand, um ehrende Geschenke für ihre Orga-
nisation aufzubringen. Der amtierende Führer 
der Sekte hat das Ziel gesetzt, bis zu seinem 
Tod 50 große Tempel auf der ganzen Welt zu 
bauen. Über die Hälfte sind bereits geschafft. 

 

5. Andere Shaiva Asketen-Orden 

Neben den in den ersten drei Kapiteln 
beschriebenen Shaiva (oder Saiva)-Sekten, 
gibt es zahllose weitere Shaiva Asketen-
Orden. Wir haben oben die an der Prozession 
der Sadhus bei den Kumbha Melas teilneh-
menden beschrieben. Die Kumbha Melas sind 
alle im Norden Indiens. Wegen der großen 
Entfernung zu anderen Teilen Indiens, speziell 
zum Süden, und den sprachlichen Unterschie-
den zwischen den nördlichen, Sanskrit-
basierten Sekten und den südlichen Sekten 
mit Sprachen dravidianischen Ursprungs, ist 
die Teilnahme von andere Shaiva -Sekten 
beschränkt auf einzelne Personen oder kleine 
Gruppen. Die Asketen dieser Sekten sind in 
der Regel keine Wandermönche, sondern 
residieren in Klöstern, die Maths genannt 
werden. Ihre Vorsteher werden Mahasannid-
hanas genannt und sind ausgebildete Gelehrte 
der Agamas, der Tamilischen Vedas. Die 
Maths haben Besitz und verwalten viele 
Tempel. Die Vorsteher üben viele religiöse 
Ämter in diesen Tempeln aus. Trotz ihrer 
relativ geringen Zahl ist ihr philosophischer 
Einfluss sehr groß. 

Die vier großen Acharyas - Shankara, Ra-
manuja, Madhava und Vallabha - kommen 
alle aus dem Süden. Religion im Süden findet 
hauptsächlich in Tempeln und familiären 
Hausschreinen statt, während im Norden der 
Schwerpunkt auf asketischer Entsagung und 
Klöstern liegt. Der Grund dafür liegt in philo-
sophischen Unterschieden. Appendix A ent-
hält eine Beschreibung der wichtigsten Shai-
va-Sekten ganz Indiens und ihrer Philoso-
phien. 

Unsere eigene Tradition von Babaji’s 
Kriya Yoga ist der Ausdruck des monistischen 
Theismus von Tirumular und den 18 Siddhas. 
Dies ist einer der zwei Zweige des Shaiva 
Siddhanta, wie im ersten Abschnitt des Ap-
pendix A beschrieben. Mitglieder unserer 
Tradition sind meist Haushälter, wie die Sidd-
has, mögen aber für eine Zeit ihres Lebens 
einen enthaltsamen Lebensstil pflegen. Die 
Praxis von Babaji’s Kriya Yoga mit yogischer 
Sadhana, Diät sowie sozialen Geboten ist eine 
Form des Asketentums, wie es in dem zweiten 
Abschnitt beschrieben wird. Der Acharya-
Orden von Babaji’s Kriya Yoga ist ein Laien-
orden, der sich der Praxis und den Lehren von 
Babaji’s Kriya Yoga gewidmet hat. 

 

6. Andere Mönchsorden, Tantriker, selbst 
ernannte Sadhus, Gangaraucher und ver-
kleidete Bettler 

Ein Wort der Warnung. Viele Personen, die 
an der Kumbha Mela teilnehmen, können zu 
weniger bekannten Mönchsorden gehören, 
sowie selbsternannte Renunzianten oder 
verkleidete Bettler sein. Manche von ihnen 
sind in erster Linie gekommen, um Almosen, 
Geschenke und Gefallen jeglicher Art zu 
erhalten. Man muss sein Urteilvermögen 
nutzen, wenn man auf ihre Bitten reagiert. 
Man ist nicht verpflichtet, Almosen auf An-
frage zu geben. Es ist jedermanns persönliche 
Entscheidung, dies zu tun oder nicht. Die 
allgemein übliche und weitgehend akzeptierte 
Reaktion ist es, ein paar Rupien und Puffreis, 
der überall in Plastiktüten verkauft wird, 
anzubieten. Normalerweise werden nur Bett-
ler danach an ihren Forderungen festhalten. 
Sadhus, selbst wenn sie in Wirklichkeit „ver-
kleidete Bettler“ sind, werden niemanden, von 
dem sie Almosen erbitten, belästigen. Sadhus, 
die zu den oben beschriebenen Orden gehö-
ren, sind normalerweise diszipliniert und 
vertrauenswürdig, wenn sie nicht abhängig 
vom Gangarauchen oder anderen Kräutern 
sind. Der letztere Typus sollte gemieden 
werden. 

Eine schwierigere und potenziell gefährli-
che Situation kann auftreten, wenn ein Sadhu 
versucht, mit dir Freundschaft zu schließen 
oder dich in seine Unterkunft einlädt. Einige 
gutgläubige Pilger wurden schon von skrupel-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

7 

losen Sadhus betäubt, ausgeraubt und beläs-
tigt, besonders von den selbsternannten 
Tantrikern. Tantriker sind normalerweise in 
roten oder schwarzen Gewändern gekleidet 
und streifen alleine oder mit einem Partner 
umher. Es kann sein, dass sie versuchen, 
Energie von dir zu beziehen, wenn du unter 
ihren Einfluss gerätst. 

 

7. Verhaltensregeln.  

Die Kumbha Mela ist eine wunderbare Ge-
legenheit für dich, Satsang oder Bekannt-
schaft mit Heiligen, Weisen und Anhängern 
zu haben, bzw. zu schließen. Obwohl nur 
wenige Englisch sprechen, sind die meisten 
normalerweise freundlich und respektvoll. 
Wenn du das Camp einer asketischen Gruppe 
zum Zweck von Kirtan oder eines Vortrags 
besuchen willst, sitz mit den Männern auf 
einer Seite, wenn du ein Mann bist und mit 
den Frauen auf der anderen Seite, wenn du 
eine Frau bist. Es gibt klare Verhaltensregeln 
zwischen Männern und Frauen in Indien. 
Männer und Frauen verbrüdern sich nicht in 
der Öffentlichkeit. Frauen, die alleine umher-
streifen werden als Prostituierte angesehen. 
Obwohl solche Menschen die Kumbha Mela 
nicht besuchen, wird eine Frau, und besonders 
eine westliche Frau, nicht mit Respekt behan-
delt werden, wenn sie alleine umherläuft. Zur 
Sicherheit sollte deshalb jeder während der 
Kumbha Mela nur in Gruppen von mindes-
tens zwei Personen ausgehen. Wenn du eine 
Frau bist, solltest du auch nicht direkt zu 
einem männlichen Asketen sprechen. Wenn 
du mit einem kommunizieren willst, tu dies 
mit einem männlichen Kriya Yoga Pilger als 
Mittelsmann. Auf diese Weise wirst du eine 
respektvolle Antwort erhalten. Männer sollten 
vermeiden, mit indischen Frauen direkt zu 
reden, ausgenommen wenn es sich um eine 
Verkäuferin oder eine Angestellte eines Hotels 
oder Reiseagentur handelt. 

Da Westler Fleisch essen, werden sie als 
„unrein“ und als Mitglieder der Kaste der 
„Unberührbaren“ angesehen. Versuche des-
halb nicht, Inder zu berühren, weder durch 
Händeschütteln oder Umarmen. Ein Versuch 
wird mit einer unangenehmen Reaktion ein-

hergehen. Eine der besten Dinge die du tun 
kannst, ist einfach meditierend in der Ge-
genwart von Heiligen und Weisen zu sitzen. 
Du wirst ihren stummen Segen erhalten. 
Sieh die Präsenz Gottes in jedermann. 
Ehre sie mit im Mudra gefalteten Händen  
und dem Gruß „Namaste“, was „Ich ver-
neige mich vor der Präsenz Gottes in dir“ 
bedeutet. Oder „Nama Shivaya“ wenn du 
jemanden mit einem Shaiva Tilak triffst, 
“Jaya Sitaram” oder “Om Narayana” oder 
“Hari Om” für Bairagis wie weiter oben 
bereits angemerkt. Vielleicht gefällt es dir, an 
den Kirtans der Anhänger eines Ordens teil-
zunehmen. Wenn du eine Kamera benutzt, sei 
respektvoll gegenüber anderen. Manche 
Personen möchten vielleicht nicht fotografiert 
werden. Es ist am besten sie erst nach Erlaub-
nis zu fragen. Biete dem Sadhu eine Spende 
an, wenn du ein Foto von ihm/ihr gemacht 
hast. Fotografiere keine badenden Sadhus 
oder tue dies aus einiger Entfernung und nur 
mit viel Diskretion.  

 

8. Baden im Ganges 

Da das Baden im Ganges eine der wich-
tigsten täglichen Aktivitäten aller Inder ist, die 
zur Kumbha Mela kommen, ist es gut, darauf 
eingestellt zu sein, die Privatsphäre anderer zu 
respektieren und angemessene Kleidung und 
Handtücher für dich mitzubringen, falls du 
baden möchtest: Ein einfaches Baumwoll-
nachthemd wenn du eine Frau bist (bitte keine 
Badeanzüge, Bikinis, etc. …) und einfache 
kurze Hosen für Männer. Ein Paar billige 
Gummisandalen sind sowohl wasserfest nach 
dem Baden als auch unattraktiv für Diebe. 

 

9. Empfohlene Literatur über die Philoso-
phien der oben genannten asketischen Orden 
und Sekten: 

Shankaras Kronjuwel der Unterscheidung, 
die Upanishaden, die Bhagavad Gita, die 
Yoga Sutras des Patanjali, Shiva Puranas, 
Avadhuta Gita (Goraknath), Hathayoga Pra-
dipika (Goraknath), Ramayana, Srimad Bha-
gavatam, Tirumandiram; Hinduism Today 
Magazin. 

 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

8 

3. Mach das, woran dein Herz hängt, und das Geld wird 

folgen 

von M. Govindan Satchidananda 

 

Ich erfuhr neulich, dass 56 % der erwerbs-
tätigen Amerikaner durch die gegenwärtige 
Finanzkrise auf folgende Weise beeinträchtigt 
wurden: Sie sind arbeitslos geworden, ihr 
Gehalt wurde reduziert, oder sie wurden zur 
Teilzeitbeschäftigung gezwungen. Viele Men-
schen fürchten auch noch, dass sie ihre Arbeit 
verlieren werden. Andere Länder waren ähn-
lich betroffen. Zum Beispiel beträgt die Ar-
beitslosensrate in Spanien ungefähr 20 %. 
Wirtschaftswissenschaftler sagen uns, dass die 
Rezession seit 2009 zu Ende gegangen sei, 
weil die Volkswirtschaften langsam wieder 
wachsen. Die Unternehmen melden auch 
gesunde Gewinne. Dennoch doch die meisten 
Menschen heutzutage betroffen und leiden 
unter der Finanzunsicherheit wegen der 
Angst, nicht mehr  arbeiten und ihren Le-
bensunterhalt verdienen zu können. 

 

Yoga ist das Gegenteil vom Tun 

Wie kann uns Yoga helfen, dieser Heraus-
forderung zu begegnen? Yoga bedeutet u.a., 
das Gegenteil dessen zu tun, wozu uns unsere 
menschliche Natur gewöhnlich motiviert. Wir 
genießen das Schweigen statt die Unterhal-
tung. Wir bleiben wach und bewusst, wenn 
wir die Augen schließen, statt zu schlafen. 
Wir kultivieren Stille, anstatt aufgeregt oder 
von Trägheit, Zweifeln und Verwirrung erfüllt 
zu werden. Yogis arbeiten nicht mit der ge-
wöhnlichen durch die menschliche Natur 
veranlassten Motivation. Unsere Menschliche 
Natur regt uns an, zum Zweck des Überlebens 
oder für den Status zu arbeiten, oder um die 
Mittel zu haben, sich mehr Dinge zu leisten, 
die ein gewisses aus der Fantasie entsprunge-
nes Begehren vorübergehend erfüllen können. 
So arbeiten wir, um die Bedürfnisse des Egos 
zu erfüllen, das sich mit dem Körper, den 
Sinnen, und den Regungen des Vitalkörpers 
und Verstandes identifiziert. Der primäre 
Handelnde des Egos ist der vitale Körper, der 
Sitz von Wünschen, Gefühlen und Impulsen. 

Den meisten dieser Bewegungen fehlt es an 
Intelligenz, sie werden einfach durch Ge-
wohnheiten, bekannt als Samskaras, veran-
lasst, welche in ihrer Gesamtheit unser Karma 
bilden. 

 

Karma  Yoga 

Weil er begreift, dass unser Karma durch 
Gewohnheiten festgelegt ist, praktiziert der 
Yogi Karma Yoga, den Yoga des selbstlosen 
Dienstes mit der Nichtanhaftung an die Er-
gebnisse der Handlung, indem er von der 
Perspektive des Egos zu der des Zeugen 
umschaltet. Um den Unterschied zu erkennen, 
frag dich in jeder gegebenen Situation, „Habe 
ich eine Vorliebe?“ Wenn du auch nur die 
geringste Vorliebe für ein Ergebnis oder eine 
Wirkung fühlst, ist sie durch das Ego moti-
viert. Der Zeuge dagegen hat keine Vorliebe, 
weil er die Perspektive des wahren Selbst hat, 
und Ananda, bedingungslose Freude rund um 
die Uhr genießt. Es ist für das Selbst nicht 
von Bedeutung, ob du bekommst, was du 
willst, oder was du nicht willst. Gefallen und 
Abneigung sind das Spiel des Egos. Das 
Selbst ist immer zufrieden, egal was passiert. 

Motiviert ist ein Karma Yogi durch Liebe. 
Liebe ist  Geben. Sich selbst, seine Zeit, 
Fähigkeit, Energie und Mitgefühl demjenigen 
zu geben, der unserer bedingungslosen Liebe 
würdig ist, dem Göttlichen. Der Karma Yogi 
sieht das Göttliche in anderen, sieht das Gute, 
„Civam“ in den anderen, und dient Ihm. Der 
Karma Yogi erwartet nichts zurück. Der Kar-
ma Yogi sucht nur die Gnade des Herrn, die 
aus dem Streben nach dem Wahren, Guten, 
Schönem entsteht. Der Karma Yogi sucht die 
Verschmelzung seines oder ihren Willens mit 
dem des Herrn, indem er Präsenz, Bewusst-
heit,  und intuitives Zuhören kultiviert und 
nach innerer Führung durch das eigene höchs-
te Bewusstsein strebt. Der Karma Yogi lehnt 
die egoistischen, eigennützigen Impulse und 
Tendenzen ab, die auf Zu- und Abneigung 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

9 

Jede Aktivität und jede   
Arbeit kann zu Karma   

Yoga werden, wenn sie im 
Geist der Selbstlosigkeit 
mit Liebe verrichtet wird 

zurückgehen, auf Lob und Tadel, Erfolg und 
Misserfolg. Der Karma Yogi ist immer bereit, 
anderen zu helfen. Der Karma Yogi wird zu 
einem Instrument der Liebe. Und Gott ist 
Liebe. 

Jede Aktivität und jede Arbeit kann zu 
Karma Yoga werden, wenn sie im Geist der 
Selbstlosigkeit mit Liebe verrichtet wird. 
Obwohl der Spruch „Tue,  was du magst und 
das Geld wird folgen“ von vielen Lehrern 
oder Autoren in Seminaren für „persönliches 
Wachstum“ oder „Reichtum“ wiederholt 
wurde, ist es normalerweise innerhalb des 
Ego-Programms eingefasst: Ruf, Los, Erfolg, 
persönliche Genugtuung, bedeutsame Arbeit 
etc. Aber warum sich selbst auf das Ego-
Programm begrenzen, wenn wir danach stre-
ben, Gutes zu tun, mit Liebe zu wirken, ein 
Instrument der Liebe zu werden? Als Men-
schen sind wir in der Lage, Vollkommenheit 
(Siddhi) zu erdenken, unsere eigene Unvoll-
kommenheit zu sehen, und uns den Methoden 
zu widmen, die die Lücke zwischen Beiden 
überbrücken. Wenn du 
danach trachtest, ein 
aufrichtiger Yogi zu 
werden, genauer Karma 
Yogi, dann kann unsere 
aktuelle Finanz- bzw. 
Wirtschaftskrise als 
Katalysator jedem von 
uns dazu dienen, die 
notwendigen Änderun-
gen vorzunehmen. Die gegenwärtige Krise 
kann jeden von uns aufrütteln, um einen 
neuen Vorsatz zu bilden, ein Sankalpa, gar ein 
Gelübde, künftig im Geiste des Karma Yoga 
tätig zu sein, und sich darauf zu verlassen, 
dass die göttliche Vorsehung uns leitet und 
uns gibt, was wir brauchen. Bedürfnisse 
können sehr klein werden, wenn wir im Geis-
te des Yoga das Ideal des „einfachen Lebens 
und hohen Denkens“ annehmen. Der Verlust 
von Arbeitsplatz und Zuhause, der Umzug in 
ein einfacheres Viertel, arbeiten mit einer 
neuen Perspektive, vielleicht in einem neuen 
Bereich, wird zu einem kaum verschleierten 
Segen, wenn du als Zeuge die Hand des Gött-
lichen in all dem, was passiert, siehst. Dann 
wird alles, was Du tust, vom Herzen kommen 
und mit Liebe erfüllt sein, und du wirst zu 
einem Instrument der Liebe. Nimm dir diesen 

Vorsatz heute vor: ein Instrument des Wahren, 
Guten und Schönem zu werden. Wenn du 
arbeitslos bist, fang an, ehrenamtlich zu arbei-
ten. „Ergreif  den ersten Job, den du bekom-
men kannst, und bemühe dich um etwas 
anderes, das dir erlauben wird, mehr zu die-
nen.“ Das war immer der Ratschlags meine 
Lehrers Yogi Ramaiah, wenn ich nach der 
Rückkehr von einem Einsatz in Indien wieder 
nach einem Arbeitsplatz suchen musste. 

 

Einige persönliche Erfahrungen 

Wenn du mein Buch “Wie ich ein Schüler 
von Babaji wurde” nicht gelesen hast, kannst 
du vielleicht nicht einschätzen, wie diese 
Prinzipien in meinem Leben gewirkt haben. 
Es ist vielleicht aufschlussreich, einige Bei-
spiele aufzuführen. Nachdem ich im Juni 
1970 in New York von Yogi Ramaiah (Yogiar) 
in die erste und zweite Stufe von Babajis 
Kriya Yoga eingeweiht wurde, entschied ich 
mich, mein Leben dessen Praxis und der 

Mission unseres 
Satgurus Babaji zu 
widmen. Als 
Vorbedingung meiner 
Vorbereitung auf den 
Eintritt in ein 
diszipliniertes Leben im 
Ashram wurde ich 
gebeten, einer Reihe 
von Regeln zu folgen, 

während ich selbstständig in Washington 
(D.C.) lebte, wo ich während der vorherigen 
vier Jahre die Universität besucht hatte. 
Nachdem ich dies mehrere Monate lang be-
folgt hatte, wurde ich in dem Ashram aufge-
nommen, der von Yogiar in Südkalifornien 
gegründet wurde. Die erste Lehre dort war 
„Arbeitsplatzbeschaffung“. Dies war zur Zeit 
einer Rezession. Jeden Tag suchte ich nach 
Arbeit, egal was. Weil von uns gefordert war, 
Haar und Bärte wachsen zu lassen, hatten die 
meisten Arbeitgeber den Eindruck, dass wir 
„Hippies“ wären und deshalb blieben all die 
Türen für die Art der Arbeit verschlossen, für 
die ich durch meinem Abschluss in Internati-
onaler Volkswirtschaft an der Georgetown 
Universität qualifiziert gewesen wäre. Ich war 
überqualifiziert für andere Arten von Jobs, 
Arbeitgeber fürchteten, dass ich sie schnell 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

10 

wieder für bessere Angebote verlassen würde. 
Jeden Abend, wenn ich  zu unserem einfachen 
Ashram, wo ich mit Yogiar und 3 anderen 
Schülern lebte, zurück kam, ohne ein Job 
gefunden zu haben, schimpfte Yogiar, dass 
ich nicht genug versucht hätte. Endlich 
schaffte ich es, eine Beschäftigung zu finden - 
als Vertreter für den Verkauf der Britischen 
Enzyklopädie, was ich nach einem Tag auf-
gab, für den Verkauf von Electrolux  Staub-
saugergeräten, ermutigt nach zwei Verkäufen 
am ersten Tag, dann nichts eine Woche lang. 
Dann arbeitete ich 2 Wochen lang als Fahrer 
eines Lieferwagens für einen Zulieferer für 
Autoteile für ortsansässige Autowerkstätten, 
bis ich als „überqualifiziert“ entlassen wurde. 
Dann arbeitete ich in einem Maklerbüro, 
füllte einige Wochen lang  Formulare aus, ehe 
ich eine Arbeit als Sachbearbeiter in dem 
Sozialressort in Long Beach, Kalifornien, 
erhielt. Ich kümmerte mich um die Belange 
von 500 Frauen mit kleinen Kindern. Das tat 
ich 6 Monate lang, bis ich das Training der 
dritten Stufe abgeschlossen hatte, und dann 
schickte Yogiar mich nach Chicago, um dort 
ein Center zu gründen. 

In Chicago wurde ich einer Mutter eines 
befreundeten Schülers vorgestellt. Sie war 
Mitbesitzerin des Evanston Red Top Taxi 
Unternehmens, und so bekam ich ein Job als 
Taxifahrer für die Nachtfahrten im Norden 
von Chicago und seinen Vororten. Sie stellte 
mich auch dem Geschäftspartner ihres ver-
storbenen Ehemanns vor, der mir ein Job gab, 
der das Beladen der Lastwagen in seinem 
Warenager beinhaltete. 6 Monate lang musste 
ich täglich von Hand 20 bis 40 Tonnen Haus-
haltswaren für Discounter auf Anhänger 
verladen, für 2 $ pro Stunde. Nachts fuhr ich 
Taxi. Auf diese Weise konnte ich 5000 $ 
sparen für den ersten Einsatz, den Yogiar mir 
in Indien gab. Nach 6 Monaten Beladen von 
Lastwagen aber verlor ich die Arbeit, als die 
Gewerkschaft der Lastwagenfahrer mich 
aufstellte, um einen Betriebsrat im Warenla-
ger zu bilden. Zum Glück erhielt ich alsbald 
danach ein Job als Sozialsachbearbeiter, 
betreute wieder mehr als 500 Frauen mit 
Kleinkindern in einer der ärmsten, gewalttä-
tigsten Wohngegenden von Chicago, in Ked-
zie und Madison, nahe am Pennerviertel, wo 
die Alkoholiker unter schrecklichen Bedin-

gungen lebten. Im Zeitraum von 1971-72, 
bevor ich nach Indien ging, praktizierte ich 
Babaji Kriya Yoga mehr als 8 Stunden täglich 
jeden Tag, und bot öffentlich kostenlosen 
Yoga Unterricht an, in unserem Center, wo ich 
110$ monatlich für Miete zahlte. 

Als ich nach einem Jahr in Indien zurück-
kehrte, trug Yogiar mir auf, nach Washington 
(D.C.) zu gehen, wo wir ein ähnlich kleines 
Center hatten. Nachdem ich in einem Buchla-
den gearbeitet hatte, dann als  Regierungsan-
gestellter, erhielt ich gute Noten bei Prüfun-
gen für den Öffentlichen Dienst. Mir wurde 
ein Job als Volkswirt im Pentagon und einer 
im Arbeitsamt angeboten. Yogiar trug mir 
auf, die Arbeit beim Pentagon anzunehmen, 
obwohl ich 1969 und 1970 als Student auf der 
anderen Seite des Flusses, an vielen Protest-
kundgebungen gegen das Pentagon teilge-
nommen hatte. Ich verbrachte vier Jahre dort, 
fuhr jeden Tag mit Fahrrad zwischen Penta-
gon und unserem Ashram hin und her, und 
arbeitete Seite an Seite mit erfahrenen Mari-
neoffizieren, beschäftigte mich mit Einsatz-
planungen während der letzten Jahre des 
Vietnamkriegs und praktizierte viele Mantras! 
Die Mantra Sadhana um die Mittagszeit half 
mir, mein Gleichgewicht an meinem Arbeits-
platz zu behalten. Ich lernte, meine Antipathie 
gegen den Vietnamkrieg und die Militärs und 
Politiker, die auf törichte Weise so viele 
Leben und so viel Geld für diesen Krieg 
vergeudet hatten, zu überwinden. Ich lernte zu 
verstehen, dass, solange die Menschen ag-
gressiv sind, Polizei und Armee notwendig 
sind, um das Chaos zu verhindern und das 
Recht zu sichern. Aber auch, dass Zivilisten 
wie ich nötig sind, um das Militär zu kontrol-
lieren. Ich entwickelte viele Fähigkeiten, die 
ich nachher in meiner späteren Karriere als 
Volkswirt bei Telefongesellschaften in Kana-
da nutzte. 

Wir brauchen heute Yogis, insbesondere 
Karma Yogis, die in allen Bereichen tätig 
sind, und insbesondere in denjenigen, wo sich 
gerade Krisen entwickeln: Geisteskrankheiten 
und Drogenmissbrauch, Gesundheit, Bildung 
und Umwelt. Ich bete, dass wir als Yogaschü-
ler alle auf den dringenden Ruf hören, zu 
dienen und dass wir Instrumente der inneren 
Führung des Göttlichen werden. 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

11 

4. Verkauf der neuen monumentalen Ausgabe des Tiru-

mandiram

Babajis Kriya Yoga und Publications freut 
sich, die neue Ausgabe des monumentalen 
literarischen Werks Triumandiram in 10 Bän-
den bekannt zu geben. Für nur 100 $ und 50$ 
Versandgebühr oder 115.50 CAD $ plus 
Versandgebühr. 

Dieser klassische Text umfasst 9 Bände, 
bekannt als Tandirams. Jeder Band enthält ein 
Tandiram, dabei wird jeder Vers in tamili-
scher Sprache mit der Transkription, Überset-
zung und einem Kommentar wiedergegeben. 
Der zusätzliche zehnte Band enthält das Glos-
sar, ein ausgewähltes Bücherverzeichnis, 
einen Index und diverse Abhandlungen. Ins-
gesamt sind es mehr als 3750 Seiten. Mehr als 
3000 Verse sind in der ursprünglichen tamili-
schen Schrift wiedergegeben, mit der tamili-
schen Transkription und englischer Überset-
zung und einem umfangreichem Kommentar, 
der die Bedeutung eines jeden Verses erläu-
tert. 

In den letzten fünf Jahren hat ein Team von 
Gelehrten eine englische Übersetzung mit 
ausführlichen Kommentaren eines der größten 
heiligen Texte Indiens, des Tirumandirams 
des Siddhas Tirumular verfasst. Es ist eine der 
wichtigsten Arbeiten in Bezug auf Yoga, 
Tantra, Saiva Siddhantha Philosophie und 
Spiritualität, die je geschrieben wurden. Die 
folgenden bedeutenden Gelehrten haben die 9 
Tandirams übersetzt. 

Tandirams 1, 2 und 3  - übersetzt von Sri. T.V. 
Venkataraman 

Tandiram 4     übersetzt von Dr. T.N. Rama-
chandran 

Tandiram 5 übersetzt von Dr. KR. Arumugam 

Tandiram 7     - übersetzt von Dr. P.S. Soma-
sundaram 

Tandiram 8- übersetzt von Dr. S.N. Kandasa-
my 

Tandirams 6 & 9 - übersetzt von Dr. T.N. 
Ganapathy  

10. Band - Glossar und ausgewählte Biblio-
graphie von Dr. T.N. Ganapathy und Sachre-
gister von Dr. Ramesh Babu.  

Marshall Govindan, Durga Ahlund und 
Krishna Brod haben die Bände editiert und 
Kommentare aus ihrer yogischen Praxis 
hinzugefügt.  

"Die Verse von Tirumular sind voll von 
fachlichen Ausdrücken und fördern so die 
mystische Erfahrung. Die symbolische, zwei-
deutige Sprache der Siddhas hat den Vorteil 
der Präzision, Konzentration, Geheimhaltung 
und esoterischen Signifikanz dadurch, dass 
die verwendeten Symbole in den Händen der 
Siddhas zu einer Form des künstlerischen 
Ausdrucks des nicht Ausdrückbaren werden. 
Der Gebrauch dieser symbolischen Sprache 
ist nicht bloß ein Schutz gegen die Entwei-
hung des Heiligen durch die Unwissenden, 
sondern auch ein Hinweis darauf, dass Spra-
che, wie angereichert auch immer, unfähig ist, 
die höchsten Erfahrungen des Geistes auszu-
drücken. Tatsächlich ist Sprache nicht mehr 
als ein kaputtes Licht. In der Sufi-
Terminologie gilt jeder Versuch, die innere 
Bedeutung der eigenen spirituellen Erfahrung 
mithilfe der normalen Sprache auszudrücken, 
als, „der Geliebten einen Kuss durch einen 
Boten zu senden". Zusammenfassend ist die 
zweideutige Sprache der Siddhas im Kern von 
profunder mystischer Natur und enthält eine 
"göttliche Aura" und existentielle Offenba-
rungen für den, der die Nachricht entschlüs-
seln kann. Die eigentliche Schwierigkeit ist 
es, zu verstehen, dass die zweideutige Sprache 
eine totale Hermeneutik des Lesens verlangt 
und dass man sich vollständig der religiösen 
und philosophischen Strukturen, die in diese 
eingeflossen sind, bewusst ist. Es erfordert 
außerdem einen Zustand tiefer Mediation, in 
dem die Verse zum Schlüssel zur Offenbarung 
der höheren Bedeutung für den Initiierten 
werden." (aus "Der Yoga des Boganathar", 
Band 1, von Dr. T.N. Ganapathy, Seite 12). 
Dem Leser die Erfüllung dieser Vorausset-
zung zu ermöglichen, war das Ziel dieser 
neuen Übersetzung und des Kommentars. 

Zusätzlich enthält das Werk im letzten Band 
zwei erleuchtete Diskurse des verstorbenen 
Swami Subramaniam aus Hawaii und von 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

12 

T.N. Arunachalam, die die beiden Perspekti-
ven der beiden Seiten der Diskussion im 
Shaiva Siddhantha vertreten: Tirumulars 
monistischen Theismus gegen Meykandars 
pluralistischen Realismus. In der Übersetzung 
und dem Kommentar wurde darauf geachtet, 
jegliche Tendenz in Richtung einer dieser 
Perspektiven zu vermeiden, sondern das Werk 
selbst zu erhellen und es für jeden, unabhän-
gig von seinem Hintergrund, nutzbar zu ma-
chen. 

Babaji’s Kriya Yoga Order of Acharyas 
USA und Kanada haben die Arbeit der oben 
genannten Gelehrten über einen Zeitraum von 
5 Jahren über den Babaji’s Kriya Yoga Trust 
in Bangalore finanziert. Dr. N. Mahalingam 
sponserte den Druck des Tirumandirams in 
zehn gebundenen Bänden. 

Bitte lies den Artikel “Ein mystisches 
Meisterwerk wird zutage gefördert“, über 
unsere neue Ausgabe des Tirumandiram, 
wiedergegeben von dem bekannten Magazin 
„Hinduismus heute“ und veröffentlicht im Juli 
2010. Der Link zu „Hinduism Today“: 

http://www.hinduismtoday.com/modules/s
martsection/item.php?itemid=5105  

Für mehr Information bzgl. Tirumandiram, 
Tirumular und unserer diesbezüglichen Veröf-
fentlichungen, besucht www.tirumandi-
ram.net  

Du kannst dein Exemplar auf der deutschen 
Website 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php   
bestellen. 

 

5. News und Notizen 

 
Schweigeretreat vom 15. bis 19. September  
2010 im Ashram in Quebec. Alle Initiierten 
sind eingeladen, daran teilzunehmen. Teil-
nehmer, die nicht die kompletten 4 Tage 
dabei sein können, sind ebenfalls willkom-
men, sie sollten aber mindestens 2 Tage und 
Nächte dabei sein. Es gibt Hatha Yoga in der 
Gruppe mit Durga und inspirierende Gesprä-
che am Abend mit M. Govindan, viel freie 
Zeit, um die Natur zu genießen, sich auszuru-
hen und zu verjüngen. Teilnehmer, die länger 
bleiben möchten, sind auch willkommen. 
Wegen der momentanen wirtschaftlichen 
Situation bitten wir um einen Beitrag von 50 
$ pro Tag, für mindestens 2 Tage. 

Kriya Yoga Pilgerreise 2010/11 nach 
Südindien vom 31. Dezember 2010 bis 17. 
Januar 2011 mit M.G. Satchidananda and 
Durga Ahlund . Wegen des überwältigenden 
Interesses an den Pilgerreisen 2009 werden 
M. G. Satchidananda und Durga Ahlund 
wieder eine Gruppe von Kriya Yoga Studen-
ten auf eine Pilgerreise zu heiligen Orten, 
Ashrams und interessanten Orten in Südin-
dien führen. Es wird eine unvergessliche 
Erfahrung im Heimatland des Yoga, die Dich 
inspirieren und in die Lage versetzen wird, 
die reichhaltige kulturelle Welt zu verstehen, 

die Babajis Kriya Yoga hervorgebracht hat. 
Der Reiseplan wurde geändert, was die Teil-
nehmer früherer Jahre sicher interessieren 
wird. 

Reiseroute: Chennai (Ramakrishna Kloster 
und von Swami Vivekananda gebaute Medita-
tionshalle, Kapaleeswarar Shiva Tempel), 
Pondicherry, (Sri Aurobindo Ashram), Chi-
dambaram (Tempel von Nataraja (Tanzender 
Shiva), Teilnahme an einer speziellen Puja, 
die extra für uns durchgeführt wird), Aurovil-
le (Meditieren in der Matri Mandir Kuppel), 
Tiruvannamalai (Ramana Maharshi Ashram, 
Shiva Tempel von Tiruvannamalai, Aufstieg 
zum Arunachala Berg und Erkundung der 
historischen, Tanjore (Britheeswar Tempel, 
Schrein von Siddha Karuvoorar), Palani 
(Murugan Schrein, Samadhi-Schrein von 
Siddha Boganathar, Ashram von Boganathars 
Schüler Pulapani), Coimbatore (Isha Yoga 
Ashram, gegründet von Satguru Jaggi Vasu-
dev, Dhyana Mandir, der ohne Zement erbaut 
wurde), Mysore (Ashram von Sri Ganapathy 
Satchidananda, Palastes von Mysore), Banga-
lore. 

 

 

 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

13 

Kriya Yoga Einweihungen 2010 / 2011  

 
1. Einweihung  
  
mit Nandi Devar 
Düsseldorf  12.11. - 14.11.2010  

Email antina.gutenberger@gmail.com  
Tel.: +49/0 177 2331038 

Nürnberg     19.11. - 21.11.2010 
Email avvai.ky@gmail.com 
Tel.: +49/0 177 6659214 

 
2. Einweihung 
 
mit M.D. Satyananda 
Kapellenhof bei Frankfurt 06.-08.05. 2011 

Email prem@babaji.de 
Tel.: +49/0 160 91853956 

 
3. Einweihung 
 
mit MG Satchidananda  
Kapellenhof bei Frankfurt 22.05. - 29.05.2011 

Email prem@babaji.de 
Tel.: +49/0 160 91853956 

 

Lehrerausbildung 

mit Durga Ahlund und MG Satchidananda 

Kapellenhof bei Frankfurt    05.-15.08.2011 

Email durga@babajiskriyayoga.net 

Tel.: +1 450 297 0258 

Der Kurs umfasst einen Lehrplan von 280 
Stunden und erfüllt damit die Bedingungen 
der Yoga Alliance Zertifizierung. Vertiefe dein 
Verständnis von Yoga auf allen Ebenen und 
lerne, deine Liebe zu Yoga mit anderen zu 
teilen. Das Programm kann man unter 
www.babajiskriyayoga.net einsehen. 

 

Besucht Durgas Blog 

 www.seekingtheself.com  

 

Der Bau des Ashrams in Badrinath wir 
fortgesetzt, wenn die Saison in Badrinath im 
19. Mai wieder eröffnet wird. Wir haben vor, 
das Erdgeschoss in dem Sommer und bis 
Ende 2012 den ganzen Ashram fertig zu 
stellen. Die nächste Pilgerreise dorthin wird 
im September 2011 stattfinden. 

Neue Webseite www.tirumandiram.net   
Wir laden euch ein, unsere neue Webseite zu 
besuchen, die dem Tirumandiram gewidmet 
ist. Sie beinhaltet Auszüge und dazugehörige 
Publikationen, Buchbesprechungen und einen 
Artikel darüber aus „Hinduism Today“, und 
eine Präsentation vom Januar 2010, die an-
lässlich der Neuausgabe des monumentalen 
10-bändigen Werks in Chennai gemacht 
wurde. 

Neue CD: “Om Kriya Babaji Stuti Manja-
ri”. Wir freuen uns, die Veröffentlichung 
einer neuen Sammlung von Liedern bekannt-
zugeben, die von  Bhavani Ramamoorthy 
gesungen wurden, deren schöne Stimme 
zusammen mit den Arrangements die Worte 
bekannter Kriya Yoga  Mantras auf höchste 
Ebenen der Inspiration hebt. Die Arrange-
ments folgen traditionellen südindischen 
Formen mit machtvollen Rhythmen und 
Intonationen. Einige Mantras sind einzigartig 
und wurden uns  von Babaji im Buch “Voice 
of Babaji” gegeben. Bhavani wird von den 
Stimmen anderer Kriya Yoga Sadhaks aus 
Chennai begleitet, wo die CD professionell 
aufgenommen und von Kriya Yoga Publicati-
ons koproduziert wurde. 

Du kannst dein Exemplar auf der deutschen 
Website 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php      
bestellen. 

Neue Veröffentlichung: Kailash: In 
Quest of the Self, von Swami Vedananda, 
überarbeitet von Durga Ahlund, ist eine selte-
ne spirituelle Abenteuergeschichte einer 
Pilgerreise eines Mönchs, der durch die Gerge 
Indien, Nepals und Tibets 500 km zu Fuß zum 
Mount Kailash und zum See Manasarovar in 
Tibet zurücklegte. Swami Vedananda zeichnet 
ein lebendiges und ehrliches Bild der körper-
lichen, psychischen und spirituellen Heraus-
forderungen, denen er auf dieser schwierigen 
Pilgerreise begegnen musste. Er teilt mit uns 
die Erkenntnisse, die ihn leiteten und ansta-
chelten und die außergewöhnlichen Visionen, 
Erfahrungen und Lehren, die er von bemer-
kenswerten Yogis, Heiligen und Göttern und 
u.a. einen 700 Jahre alten Siddha erhielt. 
Swamiji gewährt uns Zugang zu den Medita-
tionen. Das Buch enthält viele Bilder und eine 
Karte, die seine Reiseroute zeigt. Dieses Buch 
kann auf verschiedenen Stufen gelesen wer-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

14 

den, es ist voller Segnungen. 233 Seiten, Preis 
$15.95 

Besuche unsere elektronische Handels-
seite www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 
American Express oder Mastercard alle Bü-
cher und andere Produkte von Babaji´s Kriya 
Yoga Publications zu beziehen, oder für 
Spenden an den Order of Acharyas. Deine 
Kreditkarten-Information wird verschlüsselt 
und geheim gehalten.  

Büchershop: Viele Bücher in deutsch oder 
englisch sowie einige weitere Artikel, wie 
etwa die Hatha Yoga DVD können bei Dorit 
Jaeger, die in den deutschsprachigen Ländern 
für den Vertrieb zuständig ist, bezogen wer-
den. Das vollständige Angebot findet ihr unter  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop
.phpDie Kontaktdaten sind per Mail savit-
ri@babaji.de und per Telefon 02104/73141. 
Ihr könnt ihr auch schreiben: Dorit Jäger, 
Innstr. 1, 40822 Mettmann. 

Die meisten Artikel früherer Ausgaben des 
Babaji´s Kriya Yoga Journals sind jetzt auf 
unserer Webseite zu finden: 

 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic
les.php 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals um die jährliche Zahlung 
von 12 Euro auf das deutsche Konto von 
M.G. Satchidananda für das Abonnement.  

 

Die Kontodaten: 

 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

Bezieher des deutschen Kriya Yoga Journals 
mögen bitte Prem informieren, wenn sie ihr 
Abo verlängern wollen. 

 


