
 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

18

 

Die meisten Artikel früherer Ausgaben 
des Babaji´s Kriya Yoga Journals sind jetzt 
auf unserer Webseite zu finden: 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic
les.php 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals um die jährliche Zahlung 
von 12 Euro auf das deutsche Konto von 
M.G. Satchidananda für das Abonnement.  

 

Die Kontodaten: 

 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

17

 

Das Tiruman-
diram  des 
Siddhas Tiru-
mular ist ein 

monumentales 
heiliges Werk 

von philosophischer und spiritueller Weisheit 
in Versform. Enzyklopädisch in seinem 
enormen Umfang und vor etwa 2.000 Jahren 
geschrieben ist es einer der großartigsten 
Texte Indien, eine spirituelle Schatztruhe und 
ein Shastra, das erstaunliche Einsichten 
enthält. Babaji’s Kriya Yoga and Publications 
Trust ist erfreut, die Veröffentlichung des 
monumentalen literarischen Werks The Tiru-
mandiram in 10 Bänden anzukündigen. In-
sgesamt 3.750 Seiten. 100US$ zzgl. Versand-
kosten. Lies die Buchkritik von Georg Feuers-
tein unter www.tirumandiram.net. Er schreibt: 
„Englischsprachige Yoga-Liebhaber und die 
akademische Gemeinschaft schulden Marshall 
Govindan (Satchidananda) Dank dafür, dass 
er dieses Mammutprojekt initiiert und fortge-
führt hat, seiner Frau Durga Ahlund Govindan 
für ihre großzügige Unterstützung in Form 
des Editierens und Prof.  T. N. Ganapathy und 
seinem Team von Übersetzern und Bearbei-
tern für den erfolgreichen Abschluss dieses 
wahrhaft monumentalen Unternehmens. Wir 
können nur hoffen, dass die Veröffentlichung 
dieser kompletten Wiedergabe des Tirumandi-
ram die relative Vernachlässigung der tamili-
schen spirituellen Literatur durch westliche 
Gelehrte beenden wird. Der immense Wert 
eines sorgsamen Studiums dieser Literatur 
wird durch das jetzt vorliegende Werk absolu-
te klar.” 

 

Neues eBook: 
Yoga Toolbox für 
die Gestaltung 
deiner Zukunft 
von Jan Ahlund 

Durga freut sich, 
ein neues, inspirie-
rendes und förderli-
ches Yoga eBook 
mit Hatha Yoga 
Übungsreihen abgeschlossen zu haben. Sie 
bauen aufeinander auf, und gehen auf indivi-

duelle Anforderungen und Fähigkeiten ein. Es 
wird als eBook Ende Oktober 2010 verfügbar 
sein. 

Es gibt vierzehn verschiedene Yoga 
Übungsreihen für jeden Tag. Jede Reihe 
enthält eine genaue Beschreibung und Bilder 
(241). Darin mit enthalten sind Stellungen 
(Asana), Atemtechniken (Pranayama), Ver-
schlüsse (Bandhas), Gesten (Mudras), Medi-
tationstechniken und Training des Bewuss-
tseins. 

Kapitelüberschriften: Erschließen der Kraft 
von Prana, Erschließen der Kraft des Geistes 
durch den Atem, Einführende Yoga Basishal-
tungen, Surya Yoga und Aum: Erschließen der 
universellen Kräfte, Auflösen der Widerstän-
de, Lockern der unteren Wirbelsäule, Lockern 
und Entspannung des Oberkörpers und der 
Wirbelsäule, Stärken des Nervensystems, 
Rückwärtsrollen, Umgang mit Unmut, Ste-
hende Asana für Gleichgewicht und Dynamik, 
Verjüngender Schlaf, Auflösung der Begren-
zungen, Kunst der Meditation, Vorbereitung 
von Körper und Geist, Kraft von Mudras, 
Yogische Entspannung für Lebensbereiche-
rung und Verwirklichung. Preis: € 7,50. Im 
Büchershop unter 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php 
zu bestellen. 

 

Besuche unsere elektronische Handels-
seite www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 
American Express oder Mastercard alle Bü-
cher und andere Produkte von Babaji´s Kriya 
Yoga Publications zu beziehen, oder für 
Spenden an den Order of Acharyas. Deine 
Kreditkarten-Information wird verschlüsselt 
und geheim gehalten.  

 

Büchershop: Viele Bücher in deutsch oder 
englisch sowie einige weitere Artikel, wie 
etwa die Hatha Yoga DVD können bei Dorit 
Jaeger, die in den deutschsprachigen Ländern 
für den Vertrieb zuständig ist, bezogen wer-
den. Das vollständige Angebot findet ihr unter  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
Die Kontaktdaten sind per Mail savit-
ri@babaji.de und per Telefon 02104/73141. 
Ihr könnt ihr auch schreiben: Dorit Jäger, 
Innstr. 1, 40822 Mettmann. 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

16

Kapellenhof bei Frankfurt/Main 17.08. - 
19.08.2012 
Kapellenhof bei Frankfurt/Main 24.05. - 
26.05.2013 
 
 
Vertiefungsseminar 
 
mit Satchidananda 

Kapellenhof bei Frankfurt/Main 17.05. - 
24.05.2013 
 
 
Überregionales Satsang-Treffen 

Im Frühjahr 2012 in St. Gallen, Schweiz 

 

Programm arbeiten und lernen im Ash-
ram in Quebec. In Kriya Yoga Eingeweihte 
sind eingeladen, 2011 für einen Zeitraum 
zwischen einer Woche und 3 Monaten an 
diesem Programm teilzunehmen. Für 25 
Stunden Karma Yoga pro Woche gibt es Kost 
und Logis. Für weitere Informationen schreibt 
an satchidananda@babajiskriyayoga.net 

Besucht Durgas Blog 
www.seekingtheself.com 

Neue Webseiten www.jesusandyoga.net 
und www.tirumandiram.net 

Wir laden euch ein, unsere neue Webseite 
zu besuchen, die in 5 Sprachen „Jesus und 
Yoga“ gewidmet ist und eine Einleitung zum 
Buch „Jesus und die Yoga Siddhas“ enthält. 
Wir laden euch ebenfalls ein, unsere Webseite 
zu besuchen, die dem Tirumandiram gewid-
met ist. Sie beinhaltet Auszüge und dazugehö-
rige Publikationen, Buchbesprechungen und 
einen Artikel darüber aus „Hinduism Today“, 
und eine Präsentation vom Januar 2010, die 
anlässlich der Neuausgabe des monumentalen 
10-bändigen Werks in Chennai gemacht 
wurde. 

Neu im Web: Die Seite 
www.yogaandchristianity.com von Acharya 
Nityananda bietet kostenlose Artikel über 
Yoga, die Lehren Jesu und die Lehren der 
Bhagavad Gita, interessante und hilfreiche 
Texte für Yoga Sadhaks, die die Botschaft 
Jesu in ihre Praxis integrieren wollen oder die 
interessiert, in welcher Form diese Integration 

der beiden Wege, Yoga und Christentum, 
bereits existiert. 

Neue Webseiten www.jesusandyoga.net und 
www.tirumandiram.net  

Wir laden euch ein, unsere neue Webseite 
zu besuchen, die in 5 Sprachen „Jesus und 
Yoga“ gewidmet ist und eine Einleitung zum 
Buch „Jesus und die Yoga Siddhas“ enthält. 
Wir laden euch ebenfalls ein, unsere Webseite 
zu besuchen, die dem Tirumandiram gewid-
met ist. Sie beinhaltet Auszüge und dazugehö-
rige Publikationen, Buchbesprechungen und 
einen Artikel darüber aus „Hinduism Today“, 
und eine Präsentation vom Januar 2010, die 
anlässlich der Neuausgabe des monumentalen 
10-bändigen Werks in Chennai gemacht 
wurde. 

 

Babaji’s Kriya Yoga: Deepening Your 
Practice, (Deine Praxis vertiefen) von Durga 
Ahlund und Marshall Govindan. Dieses Buch 
bietet detaillierte Anweisungen, Diagramme 
und Fotos für die Übung einer Reihe von 18 
Yoga Asanas oder 
Stellungen, die 
„Babajis Kriya 
Hatha Yoga“ 
genannt wird. Die 
Essays und An-
weisungen erlau-
ben es dem Üben-
den, über die 
Verbesserung der 
Gesundheit des 
Körpers hinaus zu 
gehen und die 
Asana-Praxis in eine spirituelle Praxis zu 
verwandeln und dabei eine höhere Ebene des 
Bewusstseins hervorzurufen. Anders als 
frühere Veröffentlichung zum Hatha Yoga 
wird dieses Werk Dir zeigen, wie Du Deine 
Hatha Yoga Praxis in ein Mittel zu Selbst-
Verwirklichung verwandeln kannst. Es führt 
Yogaschüler in den fünffachen Pfad von 
Babajis Kriya Yoga ein. Diese Buch ist so-
wohl für Yogaschüler gedacht, denen Kriya 
Yoga neu ist, als auch für eingeweihte Yoga-
schüler, die ihre Praxis vertiefen wollen. 150 
Seiten mit farbigen Diagrammen, Preis 
$17.95 

 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

15

Heute besitze ich eine Yogaschule in 
Frauenfeld, Schweiz, wo ich mit meiner Frau 
Maja (die sich auch dem Kriya Yoga widmet) 
Yoga unterrichte. Während 2010 habe ich die 
strikten Anforderungen erfüllt, um ein Mitg-
lied des Kriya Yoga Ordens of Acharya zu 
werden, mit Hilfe des Lichts und der bedin-
gungsloser Liebe von Babaji, die mich inspi-
rierten und mich vorwärts trieben, wenn 

immer es nötig war. Im Mai 2011 wurde ich 
in den Orden eingeweiht mit dem Verspre-
chen, mein Leben der Verbreitung von Kriya 
Yoga zu widmen. Satchidananda sagte damals 
zu mir: “ Nun bist du als Acharya ein Postbo-
te, der die Post für Babaji liefert”. Das hilft 
mir, die Evolution meiner Lebenskarriere 
besser zu verstehen. 

    

5. News und Notizen5. News und Notizen5. News und Notizen5. News und Notizen    

 

Acharya Satyananda schließt eine Tour 
durch Indien ab. Von Anfang Januar bis Mitte 
März gab er Einweihungsseminare in Banga-
lore, Chennai, Delhi, Mumbai, Hyderbad, 
Coimbatore, Kochi, Kerala, and Puna. Sie 
wurden vom Order of Acharyas gesponsert. 
Oft kamen mehr als 70 Teilnehmer zu den 
Einweihungen. Jetzt lehrt er in Dubai. 

Pilgerfahrt nach Südindien vom 3.-20. 
Januar 2012 mit Acharya Satyananda.  

Unsere nächste Pilgerreise nach Südindien 
findet vom 04. - 19. Januar 2012 statt (mit 
An- und Abreise 03.-20.01.). Sie wird von 
Satyananda geleitet und somit komplett auf 
Deutsch betreut. Dies ist vor allem bedeutsam 
für unsere Kriya-Yoga-Freunde, die Wert auf 
eine deutsche Übersetzung für die Informa-
tionen zu den Reiseetappen sowie für die 
alltägliche Betreuung in den Hotels etc. 

 Da auch Teilnehmer aus anderen Ländern 
teilnehmen und Indien ein englischsprachiges 
Land ist, wird die Gruppe auch auf Englisch 
geleitet. Neben einigen stets gleich bleiben-
den Reisezielen (um allen neuen Teilnehmern 
diese Erfahrungen auch zu ermöglichen) 
werden von Satyananda auch neue heilige 
Orte und Mystiker besucht. 

Wir haben dieses Jahr einen neuen Reise-
plan organisiert,  der Chennai, Tiruvannama-
lai, Pondicherry, Tirichy, Palani, Coimbatore 
and Bangalore beinhaltet. Es werden auch 
neue Orte dabei sein: Der in der schönen 
Natur der Berge gelegene Ashram von Swa-
mi Sunil Das befindet sich in einem Schutz-
gebiet für Wildtiere. Wir werden an Aktivitä-
ten des Ashrams teilnehmen (Essenausgabe an 
Schulkinder und Sai Sirdi Baba Puja). Zudem 

kommen wir nach Guruvayar, wo wir das 
schöne historische Brahmanen-Dorf Eelapur 
besuchen werden. Wir besuchen den  werden 
dort eine spezielle „Homa“  (heilige Feuerzer-
emonie) vollziehen. Am nächsten Tag werden 
wir den Krishna-Tempel von Guruvayar, die 
Elefanten und die Küste von Kerala besuchen, 
eine Bootsfahrt durch die Backwaters, ein 
verzweigtes Wasserstraßennetz im Hinterland 
der Küste Machen. Details sind unter 
www.babajiskriyayoga.net zu finden. 

 
 
Kriya Yoga Einweihungen 2011 
 
Basisseminar 
 
mit Satyananda 

Buchholz im Raum Bremen / Hamburg 
Herbst 2011 
Kapellenhof bei Frankfurt/Main 15.06. - 
17.06.2012 
Kapellenhof bei Frankfurt/Main 06.09. - 
08.09.2013 
 
mit Nandi Devar 

Nürnberg 17.11. - 20.11.2011 
Bern   28.10. - 30.10.2011 
 
mit Kailash 
Frauenfeld bei Zürich 18.11. - 20.11.2011 
 
 
Aufbauseminar 
 
mit Satyananda 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

14

 
Kailash 

Sadhak von Babajis Kriya Yoga, den ich auf 
einer Pilgerreise nach Badrinath im Jahre 
2006 kennengelernt hatte. Er verstarb diesen 
Frühling in Birmingham in Großbritannien. 
Er wurde ebenfalls für die Betreuung während 
seiner letzten Lebenstage in ein Hospiz auf-
genommen, da er von Krebs befallen war. 
Nach den Erzählungen zu urteilen, scheint es, 
dass sein Hinscheiden als „Mahasamadhi“ 
angesehen werden kann. 

Es ist unsere Yoga Praxis, die uns zur Er-
fahrung der Einheit des Lebens führt. So wie 
wir jeden Tag Mühe damit haben, zu bestim-
men, ob die subjektive oder die objektive 
Perspektive die „Richtige“ ist, sieht sich die 
wissenschaftliche Forschung ebenfalls der 
unerbittlichen Folgerung gegenübergestellt, 
dass eine Synthese zwischen Objektivität und 
Subjektivität die ultimative Wahrheit darstellt. 
Es ist unser Dharma, diese Einheit des Lebens 
durch eine unendliche Mannigfaltigkeit von 
Wegen zu erfahren. Wir können sie jetzt, 
morgen oder auf unseren Sterbebetten erfah-

ren, es ist aber unvermeidbar, dass die Einheit 
allen Lebens sich uns auf unzählige Arten 
präsentieren wird....für einige Wege müssen 
wir speziell einfühlsam sein, um sie auch 
wahrzunehmen. 

Sich der Pflege todkranker Menschen an-
zunehmen, ist nur ein Weg, wie ein spirituel-
les Leben gelebt werden kann. Nichtsdestot-
rotz, in Wirklichkeit stirbt jeder einzelne von 
uns jeden Tag ein bisschen. Es zu vergessen, 
bedeutet Traurigkeit.... sich daran zu erinnern 
ist Mitgefühl. Sei nett zu dir selbst – prakti-
ziere deinen Yoga jeden Tag mit aufrichtiger 
Intention und wenn du es am wenigsten er-
wartest, wirst du Selbstverwirklichung erfah-
ren. Sich mitfühlend um andere und um dich 
selbst zu kümmern ist in der Essenz das Glei-
che. Fange irgendwo an, übe ständig und sei 
geduldig ....oder in den Worten der medizini-
schen Wissenschaft, sei ein „Patient“  .... oder 
in einer weiteren Auslegung: verkörpere 
Geduld. 

 

Neuer Acharya in der SchweizNeuer Acharya in der SchweizNeuer Acharya in der SchweizNeuer Acharya in der Schweiz    

von Acharya Kailash 

 

Ich war einmal ein Postbeamter im Ausbil-
dungswesen in Frauenfeld in der Schweiz. Es 
scheint schon lange her 
zu sein, doch meine Yoga 
Karriere begann erst im 
Jahr 2000, als zu meiner 
großen Überraschung, ich 
mich in einer Vision als 
Yogalehrer sah. Diese 
Vision war der Aus-
gangspunkt von meinem 
Yogaweg. Ich begann 
täglich Yoga zu praktizie-
ren und zwei Jahren 
später war ich bereits in 
der Lehrerfunktion tätig. 
In den folgenden Jahren 
lernte ich verschiedene 
Yoga Systeme kennen. Im 
2006 wurde ich von 
Babaji inspiriert, als ich 
im Buch „Kriya Yoga und 

die 18 Siddhas” von Marshall Govindan 
(Satchidananda) darüber las. Im 2007 wurde 

ich in Zürich von 
Satchidananda einge-
weiht, dann folgten die 
zweite und später die 
dritte Einweihung. In 
den Jahren danach 
absolvierte ich die 
Kriya Hatha Yoga 
Lehrer Ausbildung und 
unternahm zwei Pilger-
reisen nach Indien. 
Babaji`s Kriya Yoga 
wurde zu meinem 
stetigen Begleiter. Kein 
anderes System hatte 
mich so beeindruckt 
und keines hatte mich 
derart mit persönli-
chem Frieden gesegnet.  



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

13

Balboni u.a. durchgeführt (2010). Deren 
Studie bezweckte herauszufinden, wie die 
durch das medizinische Team angewandte 
spirituelle Pflege bei Patienten mit Krebs in 
fortgeschrittenem Stadium sich auf die Le-
bensqualität am Lebensende auswirkt. Die 
Ergebnisse zeigten, dass der Einsatz der Hos-
pize und eine weniger aggressive medizini-
sche Pflege sich bei jenen Patienten lebens-
verlängernd auswirkte, die mit den religiösen 
und spirituellen Aspekten gut zurecht kamen. 
Spirituelle Pflege wird mit verbesserter Le-
bensqualität für die Patienten assoziiert. 

Dies bringt uns zum Ende der Diskussion 
über die Themen spirituelle Pflege, Bewuss-
tsein und Sterben. Als Kriya Yoga Sadhak mit 
über zehnjähriger Praxis habe ich mich aus-
giebig mit der Bedeutung des Todes und 
dessen Platz im Leben auseinandergesetzt. 
Der Anstoß meiner spirituellen Aspiration 
wurde zu einem großen Teil durch den Tod 
meiner Mutter an Krebs beeinflusst. In ihren 
letzten Tagen wurde sie in die Hospiz-
palliative Pflege aufgenommen und es war ein 
sehr segensreiches Ereignis für sie und für 
unsere Familie. Ihr Tod und die damit einher-
gehenden Ereignisse haben mich dazu veran-
lasst, eine tägliche Yogapraxis aufzunehmen, 
und ehrenamtlich als Hospiz Mitarbeiter für 
Sterbende im Endstadium zu arbeiten. Es hat 
mich vor kurzem auch dazu bewogen, ein 
Master of Science-Studium für Palliativpflege 
an der Madonna Universität zu absolvieren. 

Die Basis dieses Artikels war die For-
schung im Zusammenhang mit meiner Dip-
lomarbeit zum Thema spirituelle Pflege im 
Hospiz. Indem ich mich auf Teilnehmer aus 
Kanada, den Vereinigten Staaten und Großbri-
tannien stützen konnte, war es mir möglich, 
auf statistischen Analysen gründende, empiri-
sche Beweise für das Ergebnis meiner For-
schung zu finden, dass spirituelle Pflege 
effektiv und bedeutungsvoll ist. Demographi-
sche Variablen wie Alter, Geschlecht und 
Bildung, um nur einige zu nennen, hatten 
keinen Einfluss auf die Effektivität der Förde-
rung oder der eigentlichen Ausführung der 
spirituellen Pflege. Dennoch konnte eine sehr 
starke Korrelation zwischen der Absicht der 
Hospize spirituelle Pflege anzubieten und der 
tatsächlich durchgeführten spirituellen Pflege 
nachgewiesen werden. Je ausgeprägter die 

Bereitschaft eines Hospizes war, spirituelle 
Pflege anzubieten, umso eher wurden auch 
bedeutende Resultate erzielt und zwar sowohl 
aus Sicht der Leistungserbringer, als auch der 
Familienangehörigen, die die spirituelle Pfle-
ge für ihre Lieben selbst miterlebt hatten.  

Während meiner Arbeit in der Hospizpfle-
ge für Sterbende wurde ich einem Patienten 
namens „Robert“, einem Mann in den 60ern 
vorgestellt, der wegen eines bösartigen Ge-
hirntumors im Sterben lag. Als ich Robert das 
erste Mal traf, hielt er sich bereits seit einigen 
Wochen im Hospiz auf. Während dieser Zeit 
hatte er bereits zahlreiche Freunde und Fami-
lienangehörige empfangen, welche sein Leben 
durch Erinnerungen, Geschenke und wieder-
holte Besuche gewürdigt hatten. Als ich eines 
Tages Robert fragte, wie er sich fühle, ant-
wortete er mir, dass er sich langweile. Und ich 
fragte ihn, warum er sich so fühle. Seine 
Antwort war ziemlich bestimmt, „weil ich 
von hier keinen Ausweg finden kann“. Robert 
war ein versierter Ingenieur, der in seiner 
Rolle als Problemlöser für ein großes Indust-
rieunternehmen ziemlich erfolgreich gewor-
den war. Er war ein Experte geworden, wenn 
es darum ging, bei seiner Arbeit Lösungen zu 
finden, und doch gelang es im jetzt nicht, sein 
eigenes Dilemma aufzulösen. Er war seiner 
Krankheit überdrüssig und wollte wissen, wie 
er weitergehen konnte. Als ich Zeuge eines 
Gespräches zwischen Robert und einem 
strenggläubigen Freund von ihm wurde, 
erwiderte Robert, dass er nicht daran glaube, 
dass Christus, Buddha oder ein anderer religi-
öser Führer göttlich waren. Aus diesem Ge-
spräch heraus wurde mir klar, dass ich mögli-
cherweise ein Instrument ausfindig machen 
konnte, welches Robert für die Lösung seines 
Konfliktes einsetzen konnte. Als ich Robert 
das darauffolgende Mal besuchte, schlug ich 
ihm vor, tiefe Zwerchfellatmung zu praktizie-
ren, sich dabei auf den Punkt zwischen den 
Augenbrauen zu konzentrieren und geduldig 
zu sein, da er mit der Zeit ein gewisses Aus-
maß an Licht wahrnehmen würde. Als ich 
einige Tage später zum Hospiz zurückkehrte 
und die Krankenschwestern nach Robert 
fragte, wurde mir gesagt, dass er am Vortag 
friedlich verstorben war.  

Vor kurzem hatte ich das Privileg, etwas 
über Shiva Das zu erfahren, ebenfalls ein 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

12

die Resultate dieser Experimente mit der 
Begründung ab, dass diese lediglich Bilder 
von Gehirnaktivitäten und nicht einen objek-
tiven Beweis für spirituelle Bewusstheit 
darstellen. 

Wohin führt uns nun diese Schlussfolge-
rung in unserer Untersuchung der spirituellen 
Pflege von todkranken Menschen, wenn die 
schiere Existenz des Bewusstseins von vielen 
Einrichtungen der modernen Wissenschaft 
noch immer in Frage gestellt wird? Zumindest 
war es der objektiven Forschung möglich zu 
beweisen, dass die spirituelle Pflege, die das 
existentielle Elend und das Leiden der Tod-
kranken bekämpft, die Lebensqualität letzte-
rer auf objektiv messbare Weise verbessert. 
Und es sieht der ähnlich subjektiven Natur 
des physischen Schmerzes und dessen Ver-
minderung nicht unähnlich. Die Geschichte 
der Krankenpflege ist übersäht mit Erzählun-
gen von Frauen (Hildegard von Bingen, Loui-
se de Maurillac, Florence Nightingale, St. 
Klara von Assisi, Mutter Theresa), welche 
sich aufgrund ihrer spirituellen Motivation 
religiösen Orden anschlossen und sich der 
Pflege von Verwundeten und Sterbenden 
widmeten 

Die moderne Hospizbewegung wurde nach 
dem zweiten Weltkrieg in Großbritannien 
durch Cecily Saunders gegründet, die durch 
sehr ähnliche Bestrebungen angetrieben wur-
de. Sie hatte ein spirituelles Erwachen erfah-
ren, welches sie motivierte, schmerzstillende 
Mittel bei Kriegsverletzten und Krebspatien-
ten einzusetzen, was es diesen ermöglichte, 
ihren sozialen, emotionalen und existentiellen 
Bedürfnissen vor dem Sterben nachzugehen. 
Was als ein direktes Resultat der bisherigen 
Fortschritte in der Pflege zur Reduktion des 
physischen Schmerzes angesehen werden 
kann, ist die Tatsache, dass heute dem existen-
tiellen Leiden den Sterbenden eine große 
Aufmerksamkeit zuteil wird. 

Das Bedürfnis nach spiritueller Pflege 
nimmt oftmals zu, wenn sterbende Patienten 
sich bemühen, den Sterbeprozess zu akzeptie-
ren. Wenn die spirituellen Bedürfnisse der 
Patienten nicht erfüllt werden, kann bei ihnen 
ein vertieftes Gefühl von existentieller Qual 
entstehen. Hospiz Patienten weisen eine 
messbare Linderung spiritueller Not auf, 

wenn spirituelle Pflege angeboten wird. Der 
Forscher Puchalski definierte die Grundele-
mente der spirituellen Pflege wie folgt: Mit-
gefühl und Liebe füreinander; heilende Part-
nerschaften; Ehrerbietung für das Mysterium; 
und Eigenpflege des Pflegenden – was bedeu-
tet, dass er einer spirituellen Praxis nachgeht. 
Spirituelle Pflege bezieht in der Regel den 
religiösen Führer des Patienten, den Kaplan 
des Hospizes oder einen Sozialarbeiter ein, 
der die Fähigkeit mitbringt, dem Patienten 
spirituell einfühlsame allgemeine Praktiken 
nahezubringen. Die Anbieter von spiritueller 
Pflege machen dies, indem sie mit unterstüt-
zender Präsenz handeln, eine effektive Kom-
munikationsmethode entwickeln und indem 
sie authentische emotionale Verbindungen 
aufbauen. 

Die Rolle der Pflegenden ist es, negativ 
behaftete Ereignisse im Leben oder in der 
Selbstachtung des Patienten aufzuspüren, wo 
es zu Brüchen gekommen ist, und das Gefühl 
des Patienten für Ziele oder Sinnhaftigkeit 
frustriert wurden. Der spirituell Pflegende 
hört aktiv und einfühlend der Lebensge-
schichte des Patienten zu um herauszufinden, 
wo zerbrochene Beziehungen auftauchen und 
mit welchen Techniken die Heilung oder 
Erneuerung der Verbindung zu irgendeiner Art 
von spiritueller Aspiration der Person erreicht 
werden könnte. Religion ist ein Instrument, 
das den Sterbenden mit der Spiritualität ver-
bindet, aber es ist nicht das einzige. Es ist 
wohl bekannt, dass Gebet, Heilige Schriften, 
religiöse Rituale und Symbole bei Gläubigen 
heilende Auswirkungen haben. Nützlich sein 
können auch andere Techniken wie Kunst, 
Übungen, Tagebuch führen, Meditation, 
Musik, Spiel und therapeutische Berührung, 
um nur einige zu nennen. 

„Zufällig angeordnete, kontrollierte Dop-
pelblindversuche werden in Bezug auf viele 
Aspekte der spirituellen Medizin durchge-
führt. Die Spiritualität ist in der Medizin zu 
einem legitimen und häufigen Gegenstand der 
empirischen Forschung geworden“ (Fenwick, 
2004). 

Sehr aktuelle Forschungsaktivitäten, die 
direkt und entschieden die Auffassung vertre-
ten, dass sich spirituelle Pflege für die Ster-
benden wohltuend auswirkt, wurden durch 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

11

wissenschaftlichen Aspekte im Kern des 
Konfliktes das folgende fundamentale Prob-
lem. Entweder ist das Bewusstsein einzig eine 
mechanische Aktivität des Gehirns, was die 
materialistische Perspektive umschreibt, oder 
es handelt es sich um eine Aktivität des Ver-
standes, was die nicht-positivistische, nicht-
materialistische, spirituelle Perspektive ver-
tritt. 

Wir leben in einer Welt, in welcher zwei 
grundlegend verschiedene Selbstbilder sich 
über die menschliche Natur und deren grund-
legenden Bedeutung uneins sind und um 
unsere Gefolgschaft buhlen. Das eine Bild 
besagt: die Menschen sind von einem spiri-
tuellen Teil besessen – ein unkörperlicher 
Verstand oder eine Seele – und das Leben und 
das ewige Schicksal entwickeln sich entspre-
chend dem Zustand dieser Seele. Das andere 
Bild besagt, dass es so etwas wie eine Seele 
nicht gibt und folglich nichts – gar nichts – 
von deren Zustand abhängt. Wir sind sterbli-
che, soziale Tiere. Wenn wir sterben, gehen 
wir – oder besser gesagt die Partikel aus 
denen wir einst zusammengesetzt waren – 
wieder zum Busen der Natur und nicht zur 
rechten Hand Gottes zurück (Flanagan, 2002). 

Der Grund, weshalb das Thema Bewuss-
tsein im Zusammenhang mit der Diskussion 
um Spiritualität und spirituelle Pflege im 
Lebensend-Stadium beleuchtet wird, ist in der 
außergewöhnlichen Wichtigkeit begründet, 
welche das Bewusstsein in jeder Diskussion 
um Leben und Tod einnehmen muss. Bewuss-
tsein hat geradezu vollständig mit dem Ereig-
nis des Todes zu tun. Aus einer allgemeinen 
medizinischen Perspektive gesprochen kann 
man sagen, dass der Tod der Prozess ist, in 
welchem eine Person dauerhaft das Bewusst-
sein verliert und der Körper aufhört zu funk-
tionieren. 

Doch trotz jahrhundertelanger philosophi-
scher und wissenschaftlicher Forschung über 
die Natur des Verstandes gibt es bislang keine 
Technologie, welche die An- oder Abwesen-
heit jeglicher Art von Bewusstsein aufdecken 
konnte, da die Wissenschaftler nicht einmal 
wissen, was genau gemessen werden muss. 
Genau genommen gibt es zum jetzigen Zeit-
punkt nicht einmal einen wissenschaftlichen 
Beweis für die Existenz des Bewusstseins. 

Alle unmittelbaren „Beweise“, die wir bislang 
haben, bestehen aus nichtwissenschaftlichen 
Erzählungen aus erster Hand über den Zu-
stand des bewussten Seins. 

Aber es gelang der neurowissenschaftli-
chen Forschung bei bestimmten Patienten, 
von welchen man glaubte, dass sie sich in 
verschiedenen unbewussten oder komatösen 
Zuständen befänden, mit empirischen Resul-
taten aufzuzeigen, dass sie bewusst und sogar 
zur Kommunikation mit den Wissenschaftlern 
fähig waren. Deren subjektive Erfahrungen 
wurden mittels Gehirn-Bild Techniken bestä-
tigt, welche eindeutige, durch die Patienten 
willentlich generierte neuronale Aktivitäten 
als Antwort auf durch die Wissenschaftler 
gestellte Fragen aufzeichnen konnten (Owen, 
Coleman, Boly, Davis, Laureys & Pickard, 
2006).  

Die Bedeutung dieser Arbeit hat im Zu-
sammenhang von Spiritualität und spiritueller 
Pflege deshalb einen hohen Stellenwert, da 
eine bedeutende Zahl von Wissenschaftlern 
versucht hat, sich über die Kritiker hinwegzu-
setzen, welche den Beweis des Bewusstseins 
oder erst recht den Beweis für die Existenz 
eines spirituellen Bewusstseins für unmöglich 
halten. Kürzlich durch Neurowissenschaftler 
durchgeführte Forschungsanstrengungen 
sollten die einzigartigen Eigenschaften des 
spirituellen Bewusstseins aufzeigen. Dies hat 
Forscher dazu veranlasst, die Gehirne von 
buddhistischen Mönchen, Franziskaner und 
Karmeliter Nonnen mittels bildgebenden 
Verfahren zu scannen, während diese eine 
subjektiv gefühlte, spirituelle Erfahrung 
erlebten. D’Aquili und Newberg (2000) defi-
nierten diesen spirituellen Zustand als das 
„Absolute Einssein“. Es gibt dabei keine 
eigenständigen Entitäten mehr, die zueinander 
in Beziehung stehen. Die Grenzen und Entitä-
ten der Welt verschwinden und die ich-du 
Gegensätzlichkeit ist vollständig ausgelöscht. 
Es gibt dabei keine Ausdehnung des Raumes 
und keine Zeit; es wird deshalb als Gotteser-
fahrung oder Unio Mystica interpretiert. Kriya 
Yoga Praktizierende wissen, dass dieser Zu-
stand der „Einheit“ als „Samadhi“ bezeichnet 
wird und schriftliche Erzählungen von Mysti-
kern zahlreicher Traditionen beschreiben ihn 
als einen Zustand, in welchem der Atem 
aufhört. Allerdings lehnen strikte Empiriker 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

10

Für viele Menschen, die 
keiner persönlichen spiri-
tuellen Praxis nachgehen, 

wendet sich deren Bewusst-
sein erst im Angesicht des 
Todes einigen der ewigen 

Fragen des Lebens zu 

werden kann, weil sie unheilbar krank sind. 
Obwohl sich diese Personen ihres Todes 
gewiss sind, erhalten sie nach wie vor eine 
bestimmte Form von medizinischer Betreu-
ung, welche aggressive Heilmethoden durch 
einfühlsamere Behandlungen ersetzt. Die 
Betreuung richtet sich mehr auf die Reduzie-
rung des Leidens und der verschiedenen 
qualvollen Symptome, welche unheilbar 
Kranke erdulden müssen. 

Dieser Ansatz der Pflege am Ende eines 
Lebens wurde in den letzten Jahrzehnten als 
Hospiz-Palliativpflege bekannt. Dessen Urs-
prung kann in die entfernte Vergangenheit 
zurückverfolgt werden, als Strenggläubige auf 
der Suche nach spirituellem Sinn lange Rei-
sen nach Destinationen wie Rom, Jerusalem, 
Mekka oder in zahlreiche Stätten der Anbe-
tung oder Heiligenschreine unternahmen. Auf 
ihrer Reise waren die 
Pilger auf Unterkünfte 
angewiesen, wo sie sich 
ausruhen, schlafen und 
essen, aber auch bei 
Gefahr, Verletzung oder 
bei Todesfällen versorgt 
werden konnten. Die 
aufkommenden Einrich-
tungen, die diese Art der 
Pflege anboten, wurden 
als Hospize bekannt, ein 
Wort, dessen etymologi-
schen Wurzeln im latei-
nischen Wort „hospes“ liegen und das sowohl 
Gastgeber als auch Gast bedeutet. 

Eines der Ziele dieses Artikels ist, aufzu-
zeigen, dass die großartigen Fortschritte in der 
medizinischen Wissenschaft, welche so viele 
segensreiche Resultate für die physische 
Gesundheit der Menschheit gebracht haben, 
ihren Ursprung in der ewigen menschlichen 
Suche nach spirituellem Wissen begründet ist. 
Noch wichtiger ist der Versuch dieses Artikels 
aufzuzeigen, dass diese ursprüngliche Suche 
nach Sinnhaftigkeit unter Pflegern und Pfle-
gerinnen lebendig bleibt, welche im Herzen 
der modernen Hospizen Sterbende und deren 
Familien an der Schwelle zum großen Unbe-
kannten in deren existentieller Not begleiten. 
Hier spielt Spiritualität, eine persönliche 
spirituelle Praxis und spirituelle Betreuung in 
der Lebensend-Phase eine wichtige Rolle, 

welche sich auf empirischer Basis als real, 
essentiell und effektiv herausgestellt hat. 

Man könnte sich ernsthaft fragen, warum 
dieses Thema überhaupt für jemand von 
Interesse sein sollte. Und welche Relevanz hat 
dies für in Babajis Kriya Yoga Eingeweihten? 
Als Kriya Yoga Praktizierende sind wir uns 
alle sehr bewusst, dass uns viele nützliche 
Kriyas zur Verfügung stehen, welche uns für 
die eigene Selbstverwirklichung behilflich 
sein können. 

Für viele Menschen, die keiner persönli-
chen spirituellen Praxis nachgehen, wendet 
sich deren Bewusstsein erst im Angesicht des 
Todes einigen der ewigen Fragen des Lebens 
zu; wer bin ich?...wohin gehe ich?....was war 
der Sinn meines Lebens? Und es ist genau an 
diesem Punkt im Leben eines Sterbenden, an 
welchem ein äußerst starkes Bedürfnis nach 

einer mitfühlenden 
Pflege besteht, die auf 
einer wahrhaft spirituel-
len Perspektive basiert. 

Wie wir uns aus jeder 
Einweihungsstufe in 
Babajis Kriya Yoga, aus 
Vorlesungen in Ashrams, 
aus heiligen Schriften, 
persönlichen Begegnun-
gen mit anderen Kriya-
bans und den Erfahrun-
gen des alltäglichen 

Lebens erinnern, muss sich die Selbstverwirk-
lichung kontinuierlich der Dualität der beiden 
Hauptperspektiven im Leben stellen: der 
subjektiven und der objektiven. Und die 
Geschichte des wissenschaftlichen Fortschrit-
tes zeigt, eine konflikträchtige Spannung 
zwischen diesen beiden fundamentalen Pers-
pektiven beobachtet werden kann; und zwar 
zwischen jeweils stark verwurzelten Fraktio-
nen, welche behaupten, dass wahres Wissen 
einzig aus Objektivität oder aus Subjektivität 
hervorgehen kann. Jeder Yoga Praktizierende 
sieht sich zudem mit dem Dilemma konfron-
tiert, das sinnigerweise an der Quelle der 
wichtigsten wissenschaftlichen Fragen im 
Zusammenhang mit der Pflege der Sterbenden 
und deren Bewusstsein vor dem Tod auftritt. 

Insbesondere stellt sich den anerkanntesten 
Befürwortern der subjektiven und objektiven 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

9 

Ökodörfer und dient Leuten als Haidakhan 
Babaji und Babaji Kriya Yoga Ashrams. 
Einige ökologische Aspekte, vedische Zere-
monien, Kriya Yoga und andere Aktivitäten, 
die dazu dienen, die Existenz und Evolution 
menschlicher Wesen zu verstehen, sind be-
deutsam für unsere Lebensweise. Wir organi-
sieren verschiedene Kurse und laden aner-
kannte Lehrer aus der ganzen Welt ein, um 
ihre Sachkenntnis mit uns zu teilen. 

Das Gelände von Lilleoru hat sich Schritt 
um Schritt entwickelt, und Gebäude entstan-
den nach unseren Bedürfnissen. Das erste 
Haus wurde für spirituelle Praktiken erbaut 
und beherbergt auch eine Küche und eine 
Sauna. Das zweite war ein Nebengebäude mit 
einem Keller, einer kleinen Betriebswerkstatt, 
Räumen für die Behandlung von Kräutern, 
und einem Schlafsaal auf der 2. Etage. Das 
dritte Haus wurde von Leuten gebaut, die in 
Lilleoru wohnen wollten. Wir haben unseren 
eigenen Trinkwasserbrunnen. 

Im Herzen unseres Grundstücks dehnt sich 
ein einzigartiger Park aus, basierend auf dem 
alten Muster der Schöpfung – der Blume des 
Lebens. Der Park mit der umgebenden Land-
schaft vereinigt das Erbe verschiedener Kultu-
ren, und wir nutzen es für den Anbau von 
Kräutern. Im Zentrum der Blume des Lebens 

ist das Kriya Babaji Yantra platziert. Ein 
kleiner Tempel beherbergt ein Bild des göttli-
chen Geistes von Shri Mahamunindra. Es ist 
aus Marmor, und gestaltet nach einem wirkli-
chen Mahasiddha (Alter Haidakhan Babaji). 
Ein ursprünglicher amerikanischer Wigwam 
(Indianerzelt), ein Ma Kali Tor, und eine 
gotische Glocke sind ebenfalls verbunden mit 
der heiligen Geometrie. 

Entsprechend dem indianischen Kalender 
führen wir regelmäßig Havan und Yagna 
Zeremonien durch. Zu diesem Zweck werden 
im Sommer und im Winter geheiligte Stätten 
in Form von Klüften (dhunis) gebaut. 

Vor einigen Jahren entschieden wir uns, 
ein Dorf für Leute zu bauen, die nahe dem 
Ashram wohnen wollten. Das Projekt hat sich 
gut entwickelt, und ist gegenwärtig in der 
Bauphase. Einige Häuser stehen bereits, 
einige werden in Kürze fertig gestellt sein, 
und einige Familien haben noch nicht begon-
nen. Die Bauenden entwerfen ihre Häuser 
entsprechend ihren Neigungen und Möglich-
keiten. Dabei werden die Grundsätze natürli-
chen Bauen und Passivhauskonzepte ange-
wandt. Um Bilder zu sehen, mehr über unsere 
Gemeinschaft zu erfahren, schau auf unserer 
Website www.lilleoru.ee vorbei (Anm.: auch 
auf Englisch). 

 

4. Medizinische Wissenschaft, Bewusstsein und Tod.4. Medizinische Wissenschaft, Bewusstsein und Tod.4. Medizinische Wissenschaft, Bewusstsein und Tod.4. Medizinische Wissenschaft, Bewusstsein und Tod.    

Selbstverwirklichung und spirituelle Betreuung für Selbstverwirklichung und spirituelle Betreuung für Selbstverwirklichung und spirituelle Betreuung für Selbstverwirklichung und spirituelle Betreuung für 

unheilbar Kranunheilbar Kranunheilbar Kranunheilbar Kranke.ke.ke.ke.    

von Acharya Vyasa 

 

Die medizinische Praxis in der modernen 
Welt hat sich zu einer Gesundheitsindustrie 
entwickelt, die sehr geschickt darin wurde, 
Fortschritte aus der wissenschaftlichen For-
schung in verbesserte Behandlungen und 
Heilmittel gegen Krankheiten und Gebrechen 
zu integrieren. Und es kann mit gewissem 
Erfolg behauptet werden, dass sich durch 
diese Entwicklungen die menschliche Le-
benserwartung gegenüber früheren Genera-
tionen sowohl verlängert, als auch qualitativ 
verbessert hat. Aber wohin bringt diese Ent-

wicklung die Menschheit, wenn der men-
schliche Körper mit technologischen Mitteln 
praktisch endlos am Leben gehalten werden 
kann? Ist es wirklich das, was mit der Suche 
nach Verbesserung des Wohlergehens der 
Menschheit beabsichtigt ist? 

Selbstverständlich gibt es neben den Mas-
sen, die ein gesundes Leben führen, eine sehr 
bedeutende Zahl von Menschen, deren Ge-
sundheit und Wohlergehen durch Ärzte und 
medizinische Wunder nicht wieder hergestellt 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

8 

 
 

Luftbild von Lilleoru 

on, Inspiration, und Wissen. Schließlich wur-
de mein Interesse an Babajis Kriya Yoga 
geweckt, weil es „all die Einzelteile zusam-
menbrachte“. 

Während eines seiner vielen Besuche in 
Estland fragte mich M. Govindan Satchida-
nanda, ob ich Acharya werden wolle. Er 
erklärte mir kurz, was dies bedeuten würde, 
und schließlich akzeptierte ich alle Bedingun-
gen. Es war irgendwie eine natürliche Ent-
wicklung der Dinge. Ich hatte weder den 
Wunsch, Acharya zu werden, noch nicht 
Acharya zu werden. Einige Leute sagen, sie 
hätten den Wunsch Acharya zu werden. Für 
mich macht es keinen Unterschied, ausge-
nommen das Recht, sehr hohe und tiefgehen-
de Techniken 
an Leute 
weitergeben 
zu können. 
Meine Res-
pekt und 
meine Ehr-
furcht gelten 
Babaji und 
den Maha-
siddhas, die 
mit uns diese 
Techniken 
geteilt haben. 

Gegenwär-
tig gebe ich 
Babajis Kriya 
Yoga Einwei-
hungen der 1. 
und 2. Stufe.  

Ich kann sagen, dass es in meinem Leben 
nichts anderes gibt, als Handeln mit Bewuss-
tsein – Kriya. Der größere Teil dessen, „was 
ich nicht bin“, hat sich durch das Praktizieren 
aufgelöst. Deshalb kann ich sagen, dass ich 
Kriya Yoga während etwa 30 Jahren prakti-
ziert habe, einschließlich der 5-6 Jahre von 
Babajis Kriya Yoga. 

Zu Ehren von Babajis Kriya Yoga möchte 
ich erwähnen, dass die Techniken von Babajis 
Kriya Yoga auf einem derart tiefen Wissen 
über die Mechaniken unserer inneren Welt 
und die Möglichkeiten diese zu beeinflussen 
basiert und dass die Effektivität dieser Tech-
niken über jegliche Vorstellungskraft hinaus-

geht. Deren Glaubwürdigkeit und Authentizi-
tät steht außer Zweifel. Meine Erfahrung 
zeigt, dass die Effektivität dieser Techniken 
von der Stabilität und Vertiefung von Be-
wusstheit und korrekten Ausführung der 
Techniken abhängt. Sie hängt auch von der 
Ausdauer und Beharrlichkeit ab. Noch be-
deutsamer ist aber Babajis Führung. 

In den Einweihungsseminaren habe ich er-
klärt, dass Babajis Kriya Yoga eine sehr hoch-
stehende Lehre ist, und dass sie sich nicht 
unmittelbar öffnet. Hier sind Geduld und 
zusätzliches Wissen erforderlich. 

Da die meisten Leute in Estland vorher 
nicht entsprechend vorbereitet sind, konzent-
riere ich meine Arbeit hauptsächlich darauf, 

dass die Leute 
frei von Hin-

dernissen 
werden. Das 
in den vorbe-

reitenden 
Kursen erlang-
te Wissen 
unterstützt den 
Schüler von 
Babajis Kriya 
Yoga. Auch 
Patanjali sagt, 
dass „Yoga 
das Aufhören 
[der Identifi-
zierung] mit 
den Regungen 
im Bewuss-
tsein sei“ – 

Emotionen und mentale Prozesse sind auto-
matisch auftauchende Phänomene.  

Als wir in den 90er Jahren unsere Arbeit 
auf dem Land von Lilleoru begannen, gab es 
gar nichts dort. Über die Jahre hinweg bauten 
wir die Infrastruktur, einige Häuser, und den 
Park der Blume des Lebens mit geweihten 
Stätten unterschiedlicher spiritueller Traditio-
nen. Eine Gemeinschaft entstand, und diese 
ist heute die einzige bewusste Gemeinschaft 
in Estland, die ihr eigenes Land besitzt und 
als offenes Zentrum funktioniert. Menschen 
werden durch Vorträge und Zeremonien ver-
eint, und kümmern sich um den Ort. Lilleorus 
NPO ist Mitglied des Netzwerks Universeller 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

7 

Ich weihe keine Men-
schen in Babajis Kriya Yoga 
ein, bevor diese zumindest 
die Techniken für das Los-
lassen von Emotionen er-

lernt haben. Nach der Besei-
tigung dieser Hindernisse 
erscheint Kriya Yoga in ei-
nem anderen Licht und lie-

fert mehr Früchte. 
 

Gründen dafür nach und entdeckte drei Arten 
von Hindernissen: Instabile Achtsamkeit oder 
„Monkeymind“ (Affenverstand), automatisch 
hochkommende Emotionen und Denken. 

Da die Schüler noch keine Erfahrung des 
wirklichen Selbst haben, haben sie auch noch 
kein klares Verständnis darüber, wer sie sind, 
und was sie nicht sind. Und ebenso gibt es 
kein klares Verständnis, was in ihrer inneren 
Welt abläuft, welche Rolle das wirkliche 
Selbst für die Gestaltung unseres Lebens hat, 
und was für ein Mittel zum Verändern der 
inneren Welt Kriya Yoga darstellt. 

Die Lösung dieser Probleme erschien mit 
der Hilfe Babajis, und als Ergebnis wurden 
vorbereitende Kurse für das Loslassen von 
Emotionen und mentalen Vorstellungen ent-
wickelt. Dabei wurde 
klar, dass dieselben 
Gründe auch ganz we-
sentlich das Leben der 
Menschen behindern, 
die Babajis Kriya Yoga 
nicht praktizieren. Da 
die Techniken wirksam 
sind und die Resultate 
unmittelbar zu Tage 
treten, wurden die Semi-
nare populär. Ich nenne 
diese Techniken Reini-
gungsübungen, die den 
Einweihungen in Babajis 
Kriya Yoga vorausge-
hen, und die das Prakti-
zieren unterstützen. 

Ich weihe keine Menschen in Babajis 
Kriya Yoga ein, bevor diese zumindest die 
Techniken für das Loslassen von Emotionen 
erlernt haben. Nach der Beseitigung dieser 
Hindernisse erscheint Kriya Yoga in einem 
anderen Licht und liefert mehr Früchte. 

In den letzten Jahren konzentriere ich mich 
darauf, die Techniken für das Loslassen von 
Emotionen und mentalen Konzepten zu leh-
ren, damit das Bewusstsein und das wahre 
Selbst erkannt werden können.  

Auf meinem Weg begegnete ich vielen 
Lehren und praktizierte viele davon; wenn ich 
nun aber zurückschaue und diese jetzt auswer-
te, kann ich sagen, dass diese entweder der 
Ganzheitlichkeit entbehrten, oder Antworten 

auf gewisse Lebensfragen, die mich interes-
sierten, offen ließen. Dies ist meine Erfahrung 
und das heißt nicht, dass jene Lehren nicht gut 
wären. 

Vor Jahren haben mir buddhistische 
Freunde die russische Ausgabe des Buchs 
„Babaji - Kriya Yoga und die 18 Siddhas“ 
gesandt; sie hatten diese in Russland gekauft. 
Ich las das Buch, und die Beschreibung des 
Systems der 5 Körper ordnete Wissen und 
Erfahrung, die ich bereits zuvor erworben 
hatte. So entstand ein ganzheitliches holisti-
sches Verständnis. Ich fand die Kontaktdaten 
des Autors am Ende des Buchs und bat einen 
Schüler herauszufinden, ob M. Govindan 
Satchidananda Babajis Kriya Yoga in Estland 
lehren würde. Er selbst konnte zwar nicht, 
aber er sandte seine charmante Frau, die damit 

ihre erste Einweihung 
gab. Die Techniken der 
1. Einweihung waren 
interessant und für mich 
bedeutsam. Ich verstand, 
dass es sich um „eine 
wahrhaftige Sache“ 
handelte. Während 
Babajis Samyama Kriya 
sagt Babaji: „Lehre die 
Menschen Kriya Yoga“. 
Ich war überrascht und 
verwirrt und verstand 
nicht, was vor sich ging. 
Ich fragte Durga, aber 
auch sie wusste nicht 
Bescheid. Später sprach 

Durga mit M. Govinadan Satchidananda lange 
am Telefon … 

Vielleicht kann dies als Beginn meines yo-
gischen Weges gesehen werden, auch wenn 
ich mein erstes Pranayama bereits mit 14 
Jahren und meine erste Erfahrungen von Yoga 
Nidra und Bewusstsein bereits mit 16 Jahren 
gemacht hatte. Ich kann heute sagen, dass ich 
bewusst war, bevor Babajis Kriya Yoga Est-
land erreichte, und ich unabhängig davon das 
wahre Selbst gefunden hatte. Natürlich ist 
„unabhängig“ ein Scherz! Ich weiß, dass 
Kriya Babaji mich bereits damals unterrichtet 
hatte. Ich habe erkannt, dass er bereits damals 
mit mir war; ich betrachtete ihn einfach nicht 
als einen Lehrer, sondern als meine eigene 
Einsicht, oder als gute Gedanken und Intuiti-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

6 

 
 

Ishvarananda 

    

3. 3. 3. 3. Acharya Ishvarananda und die Gemeinschaft von Acharya Ishvarananda und die Gemeinschaft von Acharya Ishvarananda und die Gemeinschaft von Acharya Ishvarananda und die Gemeinschaft von 

Lilleoru: Ein Profil.Lilleoru: Ein Profil.Lilleoru: Ein Profil.Lilleoru: Ein Profil.    

 

Ich wurde am 2. März 1962 in Estland ge-
boren. Nach Abschluss meiner Oberschulbil-
dung und Berufsschule diente ich 2 Jahre in 
der Sowjet-Armee. Ich bin verheiratet, und 
Vater dreier Kinder, die mittlerweile erwach-
sen sind: Mein Sohn ist 23, die Töchter sind 
20 bzw. 18 Jahre alt. Ich war Besitzer einigen 
privater Unternehmungen, und dort in Funkti-
on als Vorstandsmitglied. Ich lebe in Estland, 
das im Baltikum in Nordeuropa liegt. 

Tallinn ist Estlands Hauptstadt, und unsere 
Familie lebt 25 km von ihr entfernt in einer 
kleinen Siedlung namens Vaida. Gegenwärtig 
verbringe ich mehr Zeit nahe Lilleoru, in 
einem kleinem Wald-
haus, welches Schüler 
für mich gebaut haben. 
Ich baue gerade ein 
neues Haus für meine 
Familie im Ökodorf 
SkyEarth (HimmelEr-
de) nahe Lilleoru.  

Meinen ersten spiri-
tuellen Lehrer traf ich 
in der Sowjet- Armee. 
Er lehrte mich chinesi-
sche Kampftechnik, 
Akupunktur und mysti-
sches Feueryoga. Dort 
begann mein „innerer 
Weg“. Diese Reise in 
jenem Bereich setzte 
sich als eine unabhän-
gige Arbeit fort. Ich schloss eine Schule von 
Raja- und Buddhi-Yoga ab, die mehrere Jahre 
gedauerte, und ich wurde in mehrere Schulen 
des tibetischen Buddhismus, u.a. Dzog-Chen 
eingeweiht. Ich verwendete die Lehren von 
Osho, Don Juan und von Indianern Nordame-
rikas, lernte verschiedene Heiltechniken, und 
war interessiert an wissenschaftlichen Entde-
ckungen. Für mich war es immer bedeutsam, 
Antworten auf die Frage „wie es von der 
praktischen Seite her sei - jenseits von Wor-

ten, und wie ich es anwenden könne, in die-
sem Leben“. Auf dieser Reise befinde ich 
mich seit 30 Jahren.  

Ich begann vor ungefähr 20 Jahren, Leute 
zu unterrichten. Ich teilte praktisches Wissen 
auf der Grundlage eigener Erfahrung, und 
mache dies noch heute. 

Eine grundlegende Entscheidung musste 
ich schließlich treffen: Mich entweder dem 
Geschäft oder dem Lehren zu widmen; beides 
zusammen wir nicht möglich. Ich fragte 
deshalb meine Schüler um Rat. Sie wollten 
mich als Lehrer und versprachen mir finan-
zielle Unterstützung. Diese gegenseitige 

Abhängigkeit besteht bis 
heute.  

Als ich im Geschäfts-
leben war, kaufte ich ein 
Grundstück auf dem 
Land, um für meine 
Familie ein Zuhause zu 
bauen. Die Situation 
veränderte sich aber mit 
der Zeit, und wir began-
nen, ein Lernzentrum 
aufzubauen. Heute gehört 
das Lilleoru Selbst-

Bewusstheits-
Ausbildungszentrum der 
Lilleoru Non-Profit Or-
ganisation (NPO). Für 
meine Familie wurde 
jedoch damals kein Haus 

gebaut. 

Ich unterrichte hauptsächlich in Estland, 
habe aber auch Kurse in Finnland, Polen und 
Deutschland gegeben. Diesen Herbst erhielt 
ich eine Einladung zum Unterrichten in Brasi-
lien. 

In engem Kontakt mit Eingeweihten in 
Babajis Kriya Yoga wurde klar, dass ihr Prak-
tizieren nicht so gut läuft, und dass viele das 
Praktizieren aufgegeben haben. Ich ging den 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

5 

hung zu geben. Einige andere bereiten sich 
darauf vor, Acharya zu werden. 

2. Acharya Dayananda und seine Frau 
Dharma werden beginnen, ihr neues Haus zu 
bauen, auf 3 Hektar Grundbesitz, das ihnen 
verkauft wurde, 250 Meter südlich vom Ash-
ram in Quebec. Sie ziehen sich aus ihrer 
vorhergehenden beruflicher Laufbahn zurück 
und werden sich ganztags dem Unterrichten 
und der Sadhana widmen, teilweise werden 
sie auch die Aktivitäten des Ashrams unters-
tützen.  

3. Wir hatten Erfolg in der Einführung ei-
ner internationalen online Datenbank, zu 
welcher unsere Acharyas Zugang haben, um 
ihre Aktivitäten den Initiierten  aber auch den 
nicht- Initiierten, die unsere Publikationen 
gekauft haben oder uns kontaktiert haben, 
bekannt zu machen.  

4. Wir führen Änderungen auf unserer 
Webseite durch, die es erleichtern werden, 
dass sie direkt von den Acharyas und den 
Kriya Hatha Yoga Lehrern aktualisiert werden 
können. Dieser Faktor und Punkt 3. werden 
die administrativen Verpflichtungen verrin-
gern. 

5. Die Ashrams in Quebec, Bangalore und 
Sri Lanka sind durch den Verkauf von Publi-
kationen durch die Gnade von Babaji finanzi-
ell selbsttragend geworden. Die Hypothek des 
Ashrams in Quebec wurde vor ein paar Jahren 
vollkommen zurückgezahlt und wir haben 
ausreichend Spenden bekommen, um den 
Baus des Ashrams in Badrinath zu finanzie-
ren. Wir haben treue Sadhaks, die in all diesen 
Ashrams leben, sie unterhalten und mit sehr 
viel Liebe öffentliche, wohltätige Aktivitäten 
durchführen. 

6. Wir werden diesen Sommer den letzten 
Teil des Forschungsprojekts über die Yoga 
Siddhas abschließen, die Publikation von 800 
Manuskripten über Kundalini Yoga, geschrie-
ben von den 18 Siddhas, auf einer CD, die in 
den hinteren Teil eines Handbuches gelegt 
wird.  

7. wir werden diesen Sommer die Publika-
tion von einigen neuen Ausgaben beenden: 
insbesondere die Stimme Babajis auf franzö-

sisch und Hindi und der Nachdruck von vor-
herigen Publikationen. 

8. Wir haben die Gesundheit, die Energie, 
die Ambition und die Zeit dies zu tun! 

Während dieser Zeit werdet ihr von mir, 
Durga, Sonia, Dayananda oder Dharma oder 
anderen Acharyas aus eurer Region auf eure 
Fragen Antworten bekommen. Wir werden die 
Aktivitäten all unserer Acharyas weiterhin 
unterstützen, wenn sie örtliche Aktivitäten 
organisieren und wenn sie in Länder reisen 
wie Indien, die Golfregion, den fernen Osten 
und Osteuropa. 

Ich glaube, dass die Welt bereits in eine 
Zeit der Krise eingetreten ist und dass deshalb 
jeder von uns das tun muss, was er kann, um 
zu vereinfachen, zu bewahren, anzustreben 
und zu konzentrieren. Jeder von uns hat die 
Möglichkeit den Kurs zu ändern und den 
Fokus der eigenen Aufmerksamkeit auf unser 
Dharma zu legen. Für mich beinhaltet es die 
Sadhana: „Indem ich mich erinnere: Wer Bin 
Ich? und die falsche Identifikation mit dem, 
was ich nicht bin, loslasse“. Es beinhaltet 
auch die Unterstützung und Freundschaft mit 
meiner Partnerin Durga, die mich seit fast 
fünfzehn Jahren selbstlos in den Bemühungen 
unterstützt, Babajis Kriya Yoga den streben-
den Seelen in der ganzen Welt zu überbrin-
gen. Ich bin erfreut, dass sie in diesem Jahr 
weiterhin unterrichten wird. Ich bin voller 
Vertrauen, dass all unsere Acharyas weiterhin 
dem wachsenden Bedürfnis aller aufstreben-
den Seelen an Babajis Kriya Yoga begegnen 
werden. Ich bitte all unsere Leser, den Orden 
der Acharyas von Babajis Kriya Yoga durch 
wohltätige Spenden zu unterstützen und den 
einzelnen Mitgliedern des Ordens zu helfen, 
Vorträge, Unterrichtsklassen, Zusammenkünf-
te und Seminare zu organisieren und indem 
sie selber auch regelmäßig teilnehmen. Eure 
Unterstützung wird dem Orden helfen, die 
Segnungen von Babajis Kriya Yoga vielen 
Seelen zu übermitteln. 

Ich bitte all unsere Leser, sich wieder ihrer 
Sadhana zu widmen und sich auf das Wich-
tigste zu konzentrieren, ihr persönliches 
Dharma, den rechtschaffenen Weg zur Selbst-
verwirklichung. 

 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

4 

Gierlosigkeit verlangt nicht von einem, 
dass man zum Asketen wird oder nichts be-
sitzt, obwohl die Praxis der Askese, radikale 
Nicht-Anhaftung, ein machtvolles Mittel zur 
Selbstverwirklichung ist. Man kann Gierlo-
sigkeit als Familienmensch praktizieren, 
indem man Sachlichkeit und soziales Enga-
gement in einer integralen, positiven Gierlo-
sigkeit kombiniert, die es einem erlaubt, seine 
Verpflichtungen gegenüber Familie, Freunden 
und Gesellschaft zu erfüllen. Anstatt Dinge 
aufzugeben, pflegt man Großzügigkeit gege-
nüber allen anderen. Man reicht anderen 
voller Mitgefühl die Hand, ohne etwas zurück 
zu erwarten. Man teilt mit anderen und nimmt 
teil am Spiel des Lebens, wobei man sich 
bewusst entwickelt. Außerdem findet man 
Glück und Zufriedenheit dabei, anderen zu 
dienen, die Gier löst sich auf und der Prozess 
der Selbst-Transformation wird gestärkt. 

Anstatt ein „Konsument“ zu sein, kann 
man ein bewusster Bewahrer werden, indem 
man nur Dinge kauft, die man wirklich 
braucht, die gut gemacht sind, in der Nähe 
produziert worden sind, die ihrem Zweck für 
einen lange Zeit dienen und die umwelt-
freundlich sind. Bei Nahrungsmitteln kann 
man solche kaufen, die in der Region ange-
baut worden sind. Das kostet vielleicht mehr, 
aber für die Umwelt ist es günstiger und es 

stärkt die lokale Wirtschaft und wirkt der 
Energiekrise entgegen. Oder bau dein eigenes 
Gemüse an. 

Man kann nicht nur mit der Geldbörse 
„wählen“, sondern auch politisch, indem man 
Recycling-Projekte in der Gemeinde unters-
tützt, alternative Energiequellen nutzt, in 
Solarmodule oder effizientere elektrische 
Geräte investiert oder, falls man in der Stadt 
lebt, öffentliche Verkehrsmittel nutzt. Wenn 
diese nicht zur Verfügung stehen, kann man 
einfach darauf verzichten, sich eine neues 
Auto zu kaufen, nur weil das alte ein paar 
Kratzer hat und nicht mehr neu aussieht. 
Außer es handelt sich um eins, das energe-
tisch wesentlich effizienter ist. Man kann sich 
entscheiden, nur zu reisen, wenn es notwen-
dig ist, sich an Car-Sharing beteiligen oder 
gemeinsam einkaufen fahren. Zeit und Ener-
gie zu investieren, um das gute Leben, das ein 
einfaches Leben ist, zu unterstützen, steht im 
Einklang mit dem Dharma, das zur Verwirkli-
chung des Wahren, Guten und Schönen führt. 
Möge die Krise, mit der wir momentan konf-
rontiert sind, uns motivieren, uns von Gier zu 
befreien und zu teilen, innere Zufriedenheit zu 
finden und unsere Erde vor den Kräften zu 
schützen, die sie zerstören. Um unserer selbst 
und der zukünftigen Generationen willen. 

    

2. Persönliches Tapas2. Persönliches Tapas2. Persönliches Tapas2. Persönliches Tapas    

von M. G. Satchidananda 

 

Ab 1. November 2011, nach meiner Rück-
kehr aus Indien, werde ich ein Tapas Jahr 
beginnen, indem ich die Dinge, die viele Jahre 
lang meine Zeit in Anspruch genommen 
haben, wie Reisen, Arbeit, Schreiben, Korres-
pondenz und Unterrichten vermeiden werde; 
ich werde mich auf die Praxis von Yoga Sad-
hanas und Stille konzentrieren, mit dem Ziel, 
einen ständigen Zustand von sat chit ananda 
zu etablieren, so wie der Satguru es mir vor 
einigen Jahren empfohlen hatte, als er mir 
diesen Namen gab. Deshalb werde ich wäh-
rend dieses Jahres keine Einweihungssemina-
re und Pilgerreisen durchführen, mit Ausnah-

me von einer dritten Einweihung im Juli 2012 
in Quebec und möglicherweise einer zweiten 
Einweihung in Juni. 

Das wurde durch Babajis Gnade und eini-
ge glückliche Entwicklungen ermöglicht: 

1. Wir haben nun 25 Acharyas in einem 
Dutzend Ländern, darunter einige, die die 
zweite Einweihung geben können. Ihre Ans-
trengungen erlauben mir, eine Auszeit vom 
Lehren zu nehmen, mit den oben genannten 
Ausnahmen. Zwei Acharyas sind jetzt in 
Ausbildung, um die dritte Einweihung zu 
geben und ein anderer, aus Nordamerika, ist 
in den Vorbereitungen, um die zweite Einwei-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

3 

und, ja, „Gierlosigkeit“. Der Umweltschützer 
David Suzuki behauptete vor Kurzem, dass 
„die Wall Street Broker an einer Geistes-
krankheit leiden“, wenn sie alles tun, um 
höhere Boni zu bekommen und mehr Gewinn 
aus neuen Finanzprodukten zu ziehen, die sie 
Finanzinvestoren andrehen. Diese „Geistes-
krankheit“ ist nichts Neues: Man nennt sie 
„Gier“. Es ist die nicht in Frage gestellte und 
moralisch neutrale Annahme der Ökonomie, 
dass Wachstum gut ist. Dies ist die treibende 
Kraft des ungezügelten Kapitalismus. Weiter 
sagte er, dass man, wenn man 2 Millionen 
Dollar auf der Bank hat und noch eine weitere 
Million hinzubekommt, nicht messbar glück-
licher ist. Aber wenn man sich alleine, frie-
rend und hungrig im Wald befindet und eine 
Decke und etwas zu essen bekommt, wird 
man deutlich glücklicher sein. Dieses einfache 
Beispiel soll zeigen, wie verrückt es ist, Geld 
zu horten, ohne zu erkennen, dass man da-
durch gar nicht glücklicher wird. 

Der Kapitalismus, den man heute leider als 
ein Synonym für Gier betrachten kann, regiert 
die Welt. Das Ziel des Kapitalismus ist, die 
Profite für die Eigentümer von Kapital zu 
maximieren, ob es nun Grundstücke, Gebäude 
oder Sachgüter sind oder geistiges Eigentum, 
Aktien oder flüssige Mittel, wie Geld oder 
Gold. Die, die Kapital haben, haben den 
Vorteil, einen Zins von denen verlangen zu 
können, die keins haben, aber über eins der 
obigen Güter verfügen möchten. Deshalb 
wird der Einzelne ermuntert, Eigentümer von 
mehr und mehr Gütern zu werden. Dies ba-
siert auf der materialistische Sichtweise und 
der Annahme, dass man umso glücklicher sein 
wird, je mehr man besitzt. Auch wenn das 
kapitalistische System von den reichsten 
Institutionen und Leuten kontrolliert wird, 
können wir nicht einfach nur die Banken, die 
multinationalen Unternehmen und die größten 
Aktienbesitzer für die heute immer offensich-
tlicher werdenden Konsequenzen verantwort-
lich machen: Klimawandel, Verarmung der 
Umwelt, soziale Entfremdung, Arbeitslosig-
keit und zahlreiche Krisen in den Bereichen 
Gesundheit und Energie. Wir sind alle mitve-
rantwortlich, wenn wir dem Glauben folgen, 
dass wir umso glücklicher sein werden, je 
mehr wir konsumieren bzw., dass materielle 
Dinge glücklich machen. 

Jeder von uns muss für seine eigene Gier 
die Verantwortung übernehmen und darüber 
nachsinnen, was die wahre Basis ist für unser 
individuelles Wohlergehen, dabei aber das 
große Ganze im Blick behalten. Wir können 
nicht nur nichts von allem mitnehmen, wenn 
wir gehen, sondern wir werden auch noch, 
wenn wir wiederkommen, eine Welt vorfin-
den, die viel schlechter ist, als die, die wir 
verlassen hatten. Schauen wir einige Jahrhun-
derte in die Zukunft. In was für eine Art von 
Welt wollen wir zurückkommen? Und ent-
sprechend dem Gesetz des Karma werden wir 
in zukünftigen Leben weniger bekommen, 
wenn wir in diesem Leben Dinge verschwen-
den oder horten. 

Im Yoga wissen wir, dass „Glücklichsein“ 
oder „Unglücklichsein“ lediglich temporäre 
Wellen sind, die durch unseren Vitalkörper 
schwappen, und dass eins dem anderen folgt, 
egal wie die äußeren Bedingungen sind und 
wie sie sich ändern. Deshalb sollte man sich 
aus der Sicht von jemandem, der Yoga prakti-
ziert, nicht mit den Vorlieben und Abneigun-
gen der physischen Körpers, des Vitalkörpers 
und des Mentalkörpers identifizieren, sondern 
mit der Perspektive des Sehenden, des Zeu-
gen, denn diese kennt nur bedingungslose 
Freude. Und Gier macht es wie alle Begierden 
und Wünsche unmöglich, der Zeuge zu sein. 
Deshalb lässt der Yogin die Gier los und 
damit die Vorstellung, wie viel besser es 
einem gehen würde, wenn man nur mehr von 
diesem oder jenem hätte. Und als Resultat 
erhält der Yogin garantiert und sofort Glück 
als Zeuge des Schauspiels des Lebens. 

Gierlosigkeit bedeutet nicht, dass man, 
wenn man ein reales Bedürfnis hat, keine 
Anstrengungen unternimmt, dieses zu erfül-
len. Aber man macht dies, ohne sich darüber 
Sorgen zu machen, was passiert, wenn dies 
nicht gelingt. Sorgen schaffen nur Verwirrung 
und rauben einem die Energie, die man 
braucht, um die erforderlichen Anstrengungen 
zu unternehmen. Man handelt besser mit 
vollem Vertrauen in die Führung des höheren 
Selbst. Man betrachtet die Herausforderungen 
des Lebens als Gelegenheiten, Geduld zu 
üben, Faulheit zu überwinden, mutig zu wer-
den und Gleichmut im Angesicht sowohl von 
Misserfolg als auch Erfolg zu entwickeln. 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

2 

Oft stellen Leute sich 
vor, dass sie dauerhaftes 
Glück finden würden, 

wenn sie nur plötzlich reich 
würden, indem sie in der 
Lotterie gewinnen oder 

reich heiraten oder am Ak-
tienmarkt gewinnen. Dies 

ist völliger Unsinn. 

schen Regeln folgen oder in Form von idealis-
tischem Verhalten, sondern durch die integra-
tive Macht des Zeugen. Sonst werden sie zu 
einer inneren Konfliktquelle und führen zu 
neurotischer Verdrängung. Das Ziel der An-
wendung der Yamas ist, aufzudecken und 
dann zu beseitigen, was uns davon abhält, uns 
auf das Wahre, das Gute und das Schöne 
auszurichten: die Störungen, die von innen 
und von außen kommen. 

„Aparigraha”, Gierlosigkeit, ist das Gegen-
teil von „Parigraha”, was „greifen nach“ 
bedeutet und dessen Wurzel „graha“ ist, „grei-
fen“. Dies gibt uns ein Gefühl dafür, wie es 
ist, nach etwas zu greifen und dann das Eigen-
tum daran zu beanspruchen. In einen folgen-
den Vers der Yoga Sutras (2.39) sagt Patanjali 
in rätselhafter Weise: „Wenn man frei ist von 
Gier, kommt erleuchtetes Wissen über das 
Wie und Warum der eige-
nen Geburt.“ Dies passiert, 
weil wir uns mehr und 
mehr mit dem Selbst identi-
fizieren, wenn wir die Gier 
oder Anhaftung aufgeben. 
Aus der Perspektive des 
Selbst, die über Zeit und 
Raum hinaus reicht, wird 
Wissen über frühere Leben 
und Neigungen zugänglich. 
Wir werden nicht mehr 
vom begrenzten Strom 
unserer auf dem Ego basie-
renden Wünsche festgehalten. Der Speicher 
tief sitzender Gewohnheiten im Unterbewuss-
tsein wird zugänglich. Es ist wichtig, diese 
distanziert zu betrachten. Viele, die dies nicht 
tun, werden von solchen Erinnerungen über-
wältigt.  

Gierlosigkeit bedeutet auch, nicht über ma-
teriellen Besitz zu fantasieren und nichts zu 
begehren, was anderen gehört. Oft stellen 
Leute sich vor, dass sie dauerhaftes Glück 
finden würden, wenn sie nur plötzlich reich 
würden, indem sie in der Lotterie gewinnen 
oder reich heiraten oder am Aktienmarkt 
gewinnen. Dies ist völliger Unsinn. Sich in 
solchen Fantasien zu ergehen, lenkt einen von 
der inneren Quelle anhaltenden Glücks ab. 

Wir sind alle des übermäßigen Konsums 
und der Verschwendung schuldig. Dadurch 

stehlen wir die begrenzten Ressourcen dieses 
Planeten nicht nur von zukünftigen Genera-
tionen, sondern auch von den Armen, die sich 
nicht einmal die Grundbedürfnisse des Lebens 
leisten können. Wenn wir bei Unternehmen 
kaufen, die die Erde ihrer natürlichen Res-
sourcen berauben, um die ständig wachsenden 
Wünsche der Verbraucher zu decken, nehmen 
wir buchstäblich das Essen aus dem Mund 
unterernährter Babies auf der ganzen Welt. 
Das ist keine Übertreibung. Um ein Kilo 
Fleisch zu erzeugen, werden durchschnittlich 
17 Kilo Getreide und 20.000 Liter Wasser 
verbraucht. Die Fleischindustrie ist verant-
wortlich für ein Viertel der Treibhausgase, die 
den Planeten erwärmen und auf eine Umwelt-
katastrophe hintreiben. Wenn nur die Hälfte 
der Bevölkerung Vegetarier würden, könnten 
wir den Hunger beseitigen und den Klima-

wandel stoppen. Unglückli-
cherweise infizieren Kon-
sumdenken und Gier indi-
gene Bevölkerungen auf 
den ganzen Planeten. 

Fast 20 Jahre sind ver-
gangen, seit der Schauspie-
ler Michael Douglas in dem 
Film „Wall Street“ vor 
einen Publikum von Stu-
denten sagte: „Gier ist gut,“ 
und damit daran mitwirkte, 
die Ziele und die Philoso-
phie einer Generation zu 

definieren. Was darauf folgte, wissen wir alle 
sehr genau: die Dotcom Blase, die Immobi-
lienmarktblase, die Invasion im Irak wegen 
seiner Ölvorräte, die Finanzkrise an der Wall 
Street, alles wegen der ungezügelten Gier. In 
der letzten Krise war das Verlangen, „schnell 
reich zu werden,“ so durchdringend gewor-
den, dass Millionen normaler Leute Kredite 
aufgenommen haben für Häuser, die sie sich 
nicht leisten konnten, entsprechend dem 
Mantra: „Gier ist gut.“ Die resultierende 
Finanzblase platzte 2008 und die gesamte 
Welt und insbesondere die Armen hatten unter 
den Konsequenzen zu leiden. 

Wenn es irgend etwas Gutes gibt, das in 
diesen Jahrzehnten der Gier entstanden ist, 
dann ist es, dass Millionen von uns entdeckt 
haben, wie wertvoll ein einfaches Leben ist, 
dass Wert auf die Bewahrung der Umwelt legt 



In dieser Ausgabe 
 

1. Leitartikel: Das Gegenteil tun: Die Yamas und Gierlosigkeit  

(Aparigraha)  

von M. G. Satchidananda von M. G. Satchidananda 

2. Persönliche Tapas von M. G. Satchidananda 

3. Acharya Ishvarananda und die Gemeinschaft von Lilleoru:  

Ein Profil. 

4. Selbstverwirklichung und spirituelle Betreuung für  

unheilbar Kranke  

von Acharya Vyasa 

5. Neuer Acharya in der Schweiz 

von Acharya Kailash 

6. News und Notizen 
 

b a b a j i ’ s  k r i y a  y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 

1.1.1.1. Leitartikel: Leitartikel: Leitartikel: Leitartikel: Das Gegenteil tun: Das Gegenteil tun: Das Gegenteil tun: Das Gegenteil tun:     

Die Yamas und GierlDie Yamas und GierlDie Yamas und GierlDie Yamas und Gierloooosigkeit (Aparigrahasigkeit (Aparigrahasigkeit (Aparigrahasigkeit (Aparigraha))))    

von M. G. Satchidananda 

 

Wenn man die Yamas praktiziert, wird man 
sich immer mehr gewahr, wie unbewusste 
Gewohnheiten, Verhaltensmuster und Glau-

benssätze unser wahres Selbst und die allem 
zugrunde liegende Wahrheit überdecken. Man 
darf ihnen deshalb nicht lediglich wie morali-

Jahrgang 18 – Nr. 2              Sommer  2011 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

 and Publications, Inc. 
196 Moutain Road � P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca � journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de � info@babaji.de 


