
In dieser Ausgabe 
 
 

1. Leitartikel: Das Gegenteil tun: Die Yamas und Brahmacharya  

    von M. G. Satchidananda 

2. Das Tirumandiram erklärt die Prana Vayus 

    von Durga Ahlund 

3. Profil: Acharya Sharanadevi 

4. Orden der Acharyas: Jährlicher Bericht und Pläne für 2012 

5. Neuer Acharya: Shiva Das (Cyril Bernard) Martinique (Frankreich) 

6. Neues Buch: “Kriya Yoga: Einsichten auf dem Weg” 

7. News und Notizen 

 

b a b a j i ’ s  k r i y a  y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 

1. Leitartikel: Das Gegenteil tun: Die Yamas und Bra1. Leitartikel: Das Gegenteil tun: Die Yamas und Bra1. Leitartikel: Das Gegenteil tun: Die Yamas und Bra1. Leitartikel: Das Gegenteil tun: Die Yamas und Brah-h-h-h-

macharyamacharyamacharyamacharya    

von M. G. Satchidananda 

 

Wenn man die Yamas praktiziert, wird man 
sich immer mehr gewahr, wie unbewusste 
Gewohnheiten, Verhaltensmuster und Glau-
benssätze unser wahres Selbst und die allem 
zugrunde liegende Wahrheit überdecken. Man 
darf ihnen deshalb nicht lediglich wie morali-
schen Regeln folgen oder in Form von idealis-

tischem Verhalten, sondern durch die integra-
tive Macht des Zeugen. Sonst werden sie zu 
einer inneren Konfliktquelle und führen zu 
neurotischer Verdrängung. Das Ziel der An-
wendung der Yamas ist, aufzudecken und 
dann zu beseitigen, was uns davon abhält, uns 
auf das Wahre, das Gute und das Schöne 

Jahrgang 18 – Nr. 3              Herbst  2011 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

 and Publications, Inc. 
196 Moutain Road � P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca � journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de � info@babaji.de 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

2 

auszurichten: die Störungen, die von innen 
und von außen kommen. 

In dieser vierten Folge eine Reihe von 5 
Leitartikeln werde ich demonstrieren, wie 
Yoga von uns fordert, unsere menschliche 
Natur zu transformieren, indem wir den Yama 
(soziale Selbstbeschränkung) Brahmacharya 
praktizieren. Das Wort „Char“ bedeutet „Be-
wegen“ und das Wort „Brahma“ bezieht sich 
auf „das Absolute“. Entsprechend bezieht sich 
„Brahmacharya“ auf jemanden, der sich auf 
das Absolute zu bewegt. Dazu gehört, das 
eigene Bewusstsein nach innen zu richten, auf 
das eigene wahre Selbst, und weg von den 
Ablenkungen der fünf Sinne. Dies steht im 
Einklang mit dem Mahavakya oder großem 
Spruch der Siddhas: „Jiva (die individuelle 
Seele) wird Shiva (das absolute Sein, Bewuss-
tsein und Glück)“ 

„Brahmacharya“ wird oft als Zölibat defi-
niert, also sexuelle Abstinenz auf der körper-
lichen, emotionalen bzw. vitalen Ebene sowie 
auch auf den mentalen Ebenen. „Brahmacha-
rya“ wird auch mit dem positiveren Begriff 
„Keuschheit“ übersetzt, der Tugend der Be-
herrschung des sexuellen Verlangens. Wäh-
rend für jemanden, der der Welt entsagt, 
absolute Abstinenz erforderlich ist,  erfordert 
Brahmacharya bei Menschen, die in der Welt 
leben, den Geist und die Emotionen zu be-
herrschen, die sexuelle Energie und die Ener-
gie der Sinne zu bewahren und danach zu 
streben, sich mit Brahman, dem höheren 
Selbst, der Wahrheit, dem Zeugen zu identifi-
zieren. Dies erfordert, dass man mitten in all 
den Veränderungen, Dramen und all den 
Höhen und Tiefen des Karma „Brahma“, die 
allem zugrunde liegende, unveränderliche 
Realität sehen kann. Diese absolute Realität 
ist gestaltlos und transzendent. Um sie zu 
erfahren, muss man in der Meditation tief 
nach innen gehen, zum stillen Grund des 
Seins und dann diese Erfahrung von Dem ins 
tägliche Leben bringen. Entsprechend bedeu-
tet Brahmacharya, tief in allem Das, was 
immer ist, zu sehen. Es geht nicht lediglich 
darum, Sinnlichkeit zu vermeiden, die Förde-
rung von Begierden und Fantasien. Es geht 
darum, bei allen Erfahrungen des Lebens in 
der Gegenwart zu sein und den Einen zu 
sehen. Der Zugang zu Brahmacharya ist 
mentales Schweigen „cumma“ auf Tamilisch. 

Und dieses mentale Schweigen ist das, was in 
der Selbst-Verwirklichung, dem Samadhi 
passiert. Deshalb ist Brahmacharya sowohl 
das Vehikel, als auch das Ziel, das Mittel und 
der Zweck im Reinigungsprozess des Yoga. 
Wie die anderen Yamas wird Brahmacharya 
nur dann voll verwirklicht, wenn man die die 
egoistische Sichtweise überwindet und die 
gewohnheitsmäßige Programmierung auf der 
vitalen und der mentalen Ebene beherrscht 
und zu einem Instrument des eigenen wahren 
Selbst, des Göttlichen wird. 

In Bezug auf die sexuelle Begierde, die für 
jemanden, der versucht, ein spirituelles Leben 
zu führen, eine der größten Quellen der Ver-
wirrung ist, ist die Pflege von Brahmacharya 
ein großartiges Gegenmittel. Das bedeutet, 
das loszulassen, was normalerweise eine 
große Quelle der Ablenkung und des Leidens 
für die meisten Leute ist, und konsequent den 
Prozess der Selbst-Verwirklichung voran zu 
treiben. Selbst wenn man in einer festen 
Partnerschaft lebt, kann man mit den richtigen 
Maß und Achtsamkeit für die eigenen sexuel-
len Beziehungen diese Ablenkung weitestge-
hend vermeiden. Ein Brahmacharya ist „je-
mand, der Brahma kennt“, was bedeutet, er ist 
intensiv mit der Absoluten Realität vertraut. 
So jemand identifiziert sich mit dem Einen, 
das in allem ist, und zwar mit Liebe. Er liebt 
den anderen wie sein eigenes Selbst. Wenn 
dieses Gelöbnis nicht korrekt ausgeführt wird, 
besteht die Gefahr von Unterdrückung mit 
entsprechenden gefährlichen psychischen 
Wirkungen. Man muss darauf achten, dass 
man keine Abneigung gegenüber Menschen 
des anderen Geschlechts oder Schuldgefühle, 
Scham oder sexuelle Frustration entwickelt. 
In der heutigen hedonistischen Kultur werden 
die meisten Menschen das Ideal der sexuellen 
Abstinenz und Reinheit nicht nur seltsam 
finden, sondern auch für undurchführbar 
halten. Es ist keins von beidem. Aber für 
denjenigen, der es praktizieren möchte, wird 
es wohl notwendig sein, intensiv über die 
Werte und Erwartungen unserer heutigen 
Kultur wie auch über die Natur der Sexualität 
zu reflektieren. Um dieses Ideal erfolgreich 
anzuwenden, muss man einen ganzheitlichen 
Ansatz wählen und ihn geduldig und beharr-
lich anwenden. 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

3 

Als jemand, der 18 Jahre lang als Entsagter 
gelebt hat und seitdem in einer Beziehung 
lebt, kann ich die Vorteile und Herausforde-
rungen beider Ansätze von  Brahmacharya 
bestätigen. Als Entsagter, der acht Stunden 
täglich intensive Sadhana machte, acht Stun-
den täglich in großen Organisationen wie dem 
Pentagon, Bell Canada und dem Hauptquar-
tier einer der größten Finanzinstitutionen 
Quebecs arbeitete und den Rest seiner Zeit 
mit Karma Yoga und Selbsterhaltung ver-
brachte, hatte ich keine Zeit für ein soziales 
Leben und konnte mich folglich nach innen 
wenden und verfängliche Situationen und 
Versuchungen vermeiden. Aber was bedin-
gungslose Liebe bedeutet, lernte ich erst 
später in der Ehe, als Brahmacharya eine 
neue Dimension erreichte. Zudem bot mir die 
Ehe viele Gelegenheiten, die Kanten meines 
Egos abzuschleifen. So half mir die Ehe, wie 
alles im Yoga, „mich zu erinnern, wer ich 
wirklich bin, und loszulassen was ich nicht 
bin“: Zu erinnern, dass ich reines Bewusstsein 
bin und nicht der Körper, der Verstand und die 
Emotionen, die vom Klebstoff des Egoismus 
zusammen gehalten werden. 

Wenn Brahmacharya von Leuten prakti-
ziert wird, die der Welt entsagt haben, dann ist 
die Strategie, den Vitalkörper nichts zuzufüh-
ren, was die Begierden nähren könnte. Man 
geht vermeidbaren Sozialkontakten mit Men-
schen des anderen Geschlechts aus dem Weg, 
man sieht sich keine Fernsehsendungen, 
Filme oder Magazine an, die lustvolle Gefüh-
le stimulieren könnten und vermeidet es 
sogar, über Themen zu reden, die das sexuelle 
Verlangen stimulieren könnten. Von der posi-
tiven Seite betrachtet, sieht man, wenn man 
ein Mann ist, alle Frauen als die eigene Mut-
ter oder die Verkörperung der göttlichen 
Mutter an. Wenn man eine Frau ist, betrachtet 
man jeden Mann als Verkörperung von Shiva, 
Bewusstsein. Sowohl weibliche als auch 
männliche Entsagte lernen, in jedem das 
„Gute“ zu sehen. Dies ist der Ansatz des 
Asketen, der bewusst danach strebt, das zu 
meiden, was einen auf das Bewusstsein eines 
Tiers reduziert und stattdessen die Tugend 
kultiviert, das Wahre, das Gute und das Schö-
ne. 

Es ist wichtig, zu erkennen, dass Brahma-
charya weniger mit dem zu tun hat, was man 

macht, als mit dem, woran man denkt und 
was man letztendlich ist. Wenn man sich der 
Selbst-Verwirklichung nähert, erscheint die 
eigene, wahre Identität wie ein Sonnenauf-
gang. Das was jenseits der Unterscheidung 
zwischen „mir“ und „dir“ existiert. Man fängt 
an zu erkennen, dass es nichts anderes gibt 
und diese Erkenntnis bringt enorme, spontane 
Freude mit sich. Begierden verschwinden 
dann wie Wasserpfützen in der Mittagssonne. 
Die gewohnheitsmäßigen Begierden im Un-
terbewusstsein werden schwächer in dem 
Maße, in dem man aufhört, sie zu wiederho-
len und in dem Maße, in dem man sich der 
inneren „Sonne“ zuwendet. Das ist die Kulti-
vierung von Brahmacharya. Es ist eine le-
benslange Übung, egal, ob man im Zölibat 
oder in einer festen Beziehung lebt. Es ist eine 
Übung, die Wachsamkeit und Urteilsvermö-
gen erfordert, sowie die Anwendung der 
eigenen Willenskraft, um zu vermeiden, sich 
in sinnlichen Gedanken zu ergehen. Es ist die 
Kultivierung des Zeugenbewusstseins und die 
Identifikation mit dem eigenen wahren Selbst, 
dem ewigen Zeugen, Shiva, der das Spiel der 
Natur, Shakti, beobachtet. 

Die Vorstellung von Zölibat oder Keusch-
heit ist dem Durchschnittsmenschen so fremd, 
das er es als etwas Negatives ansieht, denn sie 
umfasst nicht die oben beschriebenen Charak-
teristika von Brahmacharya. Selbst da, wo die 
Kontrolle sexueller Impulse anerkannt ist, 
z.B. im Verhaltenskodex anerkannter Yoga-
lehrer, wird dies so ausgedrückt, dass es 
darum gehr, etwas Negatives zu vermeiden, 
nämlich sexuelle Belästigung. Regel Nummer 
6 der Yoga Alliance sagt, dass man sexuelle 
Belästigung in Wort und Tat vermeiden soll. 
Anstatt auf die positive Tugend des Brahma-
charya zu fokussieren, geht es in Regel 
Nummer 6 um die strafrechtliche Relevanz 
der sexuellen Belästigung. Wie bei vielen 
Aspekten des authentischen Yogas gab es 
viele Verzerrungen bei der Anpassung an die 
Interessen der modernen westlichen Kultur. 
Yoga zu praktizieren, um Gewicht zu verlie-
ren, einen attraktiveren Körper zu bekommen, 
Sexpartner mit einem eng anliegenden Yoga-
outfit anzuziehen oder um andere mit der 
eigenen Stärke, Flexibilität oder der Fähig-
keit, schwierige Gleichgewichtsübungen zu 
meistern zu beeindrucken, hat wenig mit dem 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

4 

Ziel authentischen Yogas zu tun: Selbst-
Verwirklichung. 

Während wir als menschliche Wesen mit 
dem durch Hormone ausgelösten Impuls, uns 
zu vermehren, ausgestattet sind, haben wir 
auch die Fähigkeit, die dem Sexualtrieb zu-
grunde liegende Energie dazu zu nutzen, 
unsere potenzielle Kraft und unser potenziel-
les Bewusstsein zu entwickeln. Kundalini 
Yoga ist die wissenschaftliche Kunst, dieses 
Potenzial zu verwirklichen, indem man Bindu, 
die sexuelle Energie, in Ojas, spirituelle, 
bewusste Energie umwandelt. Diejenigen, die 
seine verschiedenen Formen wie Kundalini 
Pranayama, Bandhas, Mudras, Mantras, 
Chakra-Visualisierung und Hatha Yoga prak-
tizieren, werden die möglichen Nutznießer der 
Entdeckungen der alten Yogis sein, wie sie in 
den Schriften der Siddhas, u.a. dem Tiruman-
diram beschrieben sind. Diese Schriften, die 
in ihrer Gesamtheit als Tantras bezeichnet 
werden, können uns inspirieren und uns dazu 
anleiten, unsere Energie als Vehikel der Ver-
wirklichung Gottes nach oben zu lenken. 
Energie folgt dem Bewusstsein und Bewuss-
tsein folgt der Energie, sagen uns die Tantra-
meister, die Siddhas. Das Tirumandiram 
enthält ein ganzes Kapitel über Pariyanga-
Yoga, „Bett-Yoga“, das sich mit dem Ge-
schlechtsverkehr mit einem Partner, der Sub-
limation und der Vereinigung des Männlichen 
mit dem Weiblichen, Shiva Shakti, befasst. 
Aber nur wer sich dem Brahmacharya wid-
met, kann im Pariyanga-Yoga erfolgreich 
sein, denn dies erfordert, dass man sich im 
Zustand des Zeugenbewusstsein befindet, wo 
man einfach Shiva, der Beobachter ist und 
gleichzeitig alles andere – der eigene Körper, 
der Partner, jede Empfindung, jeder Gedanke 
und jede Emotion – sowie auch das Beobach-
tete, die Natur, Shakti. Solch eine Perspektive 

ist nicht so leicht einzunehmen und aufrecht 
zu erhalten, es sei denn, man hat sich vorbe-
reitet durch des Kultivieren des Yamas Brah-
macharya. 

Wenn durch Kundalini Yoga der Prozess 
der Sublimierung unserer sexuellen Energie 
und die Kultivierung von Brahmacharya 
fortschreitet, nimmt das Interesse an Sex mehr 
und mehr ab, begleitet von einem gesteigerten 
Streben nach spiritueller Vereinigung. Dies 
führt zu der Erfahrung der Transzendenz des 
Körper-Verstand-Emotionen-Komplexes im 
Zustand des Samadhi und wenn der Prozess 
der Reinigung und Selbstbeherrschung tiefer 
und dauerhafter wird, resultiert daraus der 
Zustand der Erleuchtung. 

Ob man Brahmacharya als entsagender 
Asket oder in einer festen Partnerschaft mit 
einem anderen Menschen pflegt – es gibt 
keine Abkürzung zur inneren Freiheit. Eine 
fortschreitende Beherrschung des Verstandes 
und vertiefende spirituelle Transzendenz sind 
für jeden erreichbar, der das Ziel im Auge 
behält. Wenn wir nach dem höheren, tugend-
haften Leben streben, müssen wir den Wert 
der Vernunft und der Weisheit respektieren 
und unsere ganze Energie daran setzen, sie zu 
verwirklichen. 

Übung: Beobachte ruhig deine Handlun-
gen und Gefühle in Beziehung zu anderen, 
ohne über dich selbst oder andere zu urteilen 
und betrachte die Resultate. Erinnere dich an 
die Yamas oder Beschränkungen als Mittel 
zur Kultivierung  von Loslösung und Einsicht 
zwischen dem Seher und dem Gesehenen. 
Nimm die Male zur Kenntnis, wenn du diese 
Beschränkungen vergisst. Nutze Affirmatio-
nen, um die Anwendung der Beschränkungen 
zu verstärken. (Siehe Vers II.33 und II.34) 

 

 

2. Das Tirumandiram erklärt die Prana Vayus2. Das Tirumandiram erklärt die Prana Vayus2. Das Tirumandiram erklärt die Prana Vayus2. Das Tirumandiram erklärt die Prana Vayus    

von Durga Ahlund 

 

„Ich kannte Gott aus vergangenen Tagen, 
aber die Himmlischen kannten Ihn nicht, 
zweifelgeplagt sind sie; 

Gott ist das Licht, als Prana pulsierend in 
meinem fleischernen Körper, Wenn nicht ich 
Ihn erkenne, wer dann?“  



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

5 

Tirumandiram, Vers 1797 

In diesem Vers aus dem Tirumandiram er-
kennt und erläutert Tirumular, dass das im 
Körper pulsierende Prana Gott in Form von 
Licht und Leben ist. Er erklärt, Prana sei die 
naheste physische Form von Gott, die wir 
wahrnehmen und direkt erleben können. 
Prana ist diejenige göttliche Substanz, die in 
Form der all durchdringenden universellen 
Energie in jedem von uns pulsiert. Es ist die 
Substanz oder das Substrat, etwas sehr konk-
retes, das Dich und mich animiert und vitali-
siert, damit wir die hier geschriebenen Worte 
verstehen können. Gäbe es diese Bewegung 
von Prana in seinen entsprechenden Kanälen 
nicht, könnte unser Geist nicht verstehen. Es 
ist die Bewegung von Prana, die unserem 
Geist erlaubt, sich zu erweitern.  Es ist die 
Bewegung von Prana, die unserem Geiste 
ermöglicht, die Welt so wahrzunehmen, wie 
wir sie wahrnehmen. Aber dank unserer geis-
tigen Beweglichkeit bleibt Prana auch in 
Bewegung. Prana ist Essenz und Manifestati-
on des Lebens. Wenige nur wissen, dass es 
Prana gibt und noch wenigere bemühen sich, 
es zu definieren oder zu erklären. Nichtsdes-
totrotz war es für die Shivayogis so bedeu-
tend, dass sie anhaltend darüber nachsannen. 

Die Hatha Yoga Pradipika, der klassische 
Hatha Yoga Text, definiert Prana als die vitale 
Energie, die Leben und Schöpfung unterhält 
und  durchdringt und die sowohl im Makro- 
als auch im Mikrokosmos existiert. Im Mak-
rokosmos findet sich Prana als der Ozean des 
Lebens mit der Sonne in seinem Zentrum. Der 
Mikrokosmos im Körper ist die genaue Kopie 
des Makrokosmos. Der indischen Philosophie 
der Upanishaden zufolge ist das gesamte 
Universum aus Akasha (Äther, Raum, eines 
der fünf Elemente oder Bhutas) heraus proji-
ziert, mit Hilfe der Energie des Pranas. Akas-
ha ist der allumfassende, unendliche Raum 
des Universums. Laut den Upanishaden 
„kommt alles aus Akasha und jede Form lebt 
in Akasha.“ Prana ist alldurchdringend, es 
umgibt die Sonne, es bewegt die Planeten, es 
ist die unendliche Energie des Universums, 
kosmische Energie. Demnach sind wir aus 
dem, aus dem auch das Universum ist; Akas-
ha und Prana. Akasha ist nicht-manifestes 
Prana, Prana ist manifestes Akasha. 

„Wahrlich durch Luft, wie durch Garn, ist 
diese Welt wie auch die andere Welt und sind 

alle Wesen zusammen gehalten.“ 

Brhadaranyaka Upanishad 

Das Prana, welches in Form aller Lebewe-
sen auf der Erde erscheint, ist nichts weniger 
als die Abwandlung desjenigen Pranas, aus 
welchem auch die Sonne besteht. Prana 
nimmt zwei Existenzphasen ein, die solare, 
positive Lebensenergie und die lunare, nega-
tive Lebensenergie. Aus all den möglichen 
Variationen dieser zwei Formen von Prana 
besteht die Gesamtheit aller Erscheinungen in 
unserer Welt. Alle Erscheinungen der Welt, 
die sicht-, hör-, riech-, spür- und schmeckba-
ren in all ihren Variationen sind im Prana 
gesammelt. Die Yoga Vasistha besagt, dass 
Prana zusammen mit dem Geist die menschli-
che Pilgerreise unternimmt. 

Das Wort Prana wird in zwei Bedeutungen 
benutzt, einer allgemeinen und einer spezifi-
schen. In der allgemeinen Bedeutung ist es 
bekannt als Pranana Varishtha, oder terrestri-
sches Prana. Im physischen Wesen kann Prana 
unterschiedliche Namen annehmen, je nach 
seinen verschiedenen Funktionen oder Ant-
riebskräften, bekannt als Vayus. Das Wort 
Vayu ist hergeleitet von „va“ welches bewe-
gen bedeutet. Vayu bedeutet auch Wind oder 
Luftzug. Vayus sind die Antriebskräfte oder 
Funktionen von Prana. Jede Bewegung in 
einem der Vayu-Zentren hat einen direkten 
Einfluss auf die spezifische Region im Kör-
per. Prana hat unterschiedliche Namen, je 
nach seinen Funktionen im Körper. 

Es gibt fünf Haupt-Prana Vayus, welche 
Hauptfunktionen im Körper ausüben, sowie 
fünf weitere, die als Unter- Prana Vayus klas-
sifiziert werden und Abwandlungen der 
Haupt-Prana Vayus sind. Diese Vayus oder 
„Luftzüge“ existieren sowohl im physischen 
als auch im feinstofflichen Körper und funk-
tionieren durch Körper, Geist und Sinne. Die 
Haupt-Vayus heißen Prana, Apana, Samana, 
Udana und Vyana. Diese Elemente finden 
sich in allen Pranamanifestationen, allerdings 
ist ein Element in einem bestimmten Vayu 
dominant. Prana ist die positive, belebende 
Energie des Lebens, die Möglichkeit, sich zu 
entfalten und weiterzuentwickeln, das domi-
nierende Element ist Luft. Apana ist die Fä-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

6 

higkeit,  Dinge auszuscheiden oder zu elimi-
nieren. Das dominierende Element ist Erde. 
Samana kontrolliert die Fähigkeit auszuba-
lancieren, zu halten und sich zu kontrahieren. 
Sein Element ist Feuer. Vyana kontrolliert die 
Kompetenz zur Selbstverwirklichung, sein 
Element ist Wasser. Udana bestimmt die 
Fähigkeit hinaufzustreben, sich zu erheben 
und zu wachsen, sein dominierendes Element 
ist Äther. Die fünf Pranas sind die fünf Aus-
drücke unserer Energie. Mittels dieser fünf 
Antriebskräfte können sich im Körper Aus-
geglichenheit und ein Gleichgewicht der 
Körperfunktionen einstellen. 

Gleichgewicht und Harmonie der fünf be-
schriebenen Energien führen zu physischer 
und psychischer Gesundheit, eine Störung 
dieser Harmonie dagegen löst Schwächung 
und Krankheit aus. Der Geist ist auch Energie 
und wenn Prana gestört ist, wird auch der 
Geist beeinträchtigt. Wenn die Pranas balan-
ciert sind, ist auch der Geist ausgeglichen. Sie 
haben einen unmittelbaren gegenseitigen 
Einfluss. 

Jede körperliche Aktivität ist Prana in ei-
nem bestimmten Zustand. Ohne Prana gibt es 
keine geistige oder physische Aktivität. Jegli-
che Aktivität ist das Resultat der verschiede-
nen Harmonien von Energiebewegungen. 
Rechte Gehirnhälftenaktivität und bestimmte 
emotionale und physische Aktivitäten, die mit 
dem parasympathischen Teil des Nervensys-
tems verbunden sind, werden am besten 
ausgeführt, wenn Prana sich als negative, 
kühlende, entspannende und introvertierte 
Energie im Ida Nadi bewegt. Linke Gehirn-
hälftenaktivität und spezifische körperliche 
Aktivitäten, die dem sympathischen Teil des 
Nervensystems zugeschrieben sind, werden 
am besten ausgeführt, wenn positive, erhit-
zende, erregende und extrovertierte Energie 
im Pingala Nadi fließt. Wenn wir nicht im 
Einklang mit dem Energiefluss des sympathi-
schen Nervensystems handeln, wird unsere 
Handlung nicht gut ausgeführt werden. Wenn 
wir anhaltend aus solch einer Disharmonie 
heraus handeln, kann dies zu einem Un-
gleichgewicht im Körper führen, Prana kann 
sich in bestimmten Körperteilen verringern 
und als Folge stellen sich Krankheit und 
Dysfunktion ein. 

In Zuständen geistiger Verwirrung ist Pra-
na agitiert und sein Fluss in den Nadis planlos 
und zufällig. Einige Nadis werden blockiert, 
andere werden entleert. Dies führt zu Störun-
gen im System. Aus dem Gleichgewicht 
gebrachte oder nicht ausreichend vermischte 
Pranas haben viele Krankheiten zur Folge. 
Augen, Ohren, Lunge, Hals oder Verdauung 
können betroffen sein. Wenn Prana aus einem 
bestimmten Körperteil entweicht, aus wel-
chem Grund auch immer, wird dieser Teil des 
Körpers die Kraft verlieren, seine Funktionen 
auszuführen. Im Extremfall kann ein Mangel 
an Prana zu Taubheit, Blindheit oder Läh-
mungen führen. Der natürliche Tod des Kör-
pers wird durch ein Ungleichgewicht von 
positivem und negativem Prana herbeigeführt, 
sei es durch den lang andauernden Überfluss 
des einen oder des anderen Pranas. 

Dem Tirumandiram nach entstehen alle 
zehn Prana Vayus aus zweien von ihnen: das 
erste ist Prana, strahlend wie die Sonne mit 
seiner aufwärts strebenden Kraft, die ein 
Energiefeld zwischen Nabel und Hals bildet. 
Das zweite ist Apana, leuchtend wie der 
Mond, mit seiner abwärts gerichteten Kraft 
die sich zwischen Nabel und Anus ausbreitet. 
Diese zwei Energien bewegen sich spontan 
mit jedem Atemzug in unterschiedliche Rich-
tungen. Prana Shakti ist mit der Ausatmung 
assoziiert und Apana Shakti mit der Einat-
mung. Gemäß den Tantras repräsentiert Prana 
Shakti auf mikroskopischer oder menschli-
cher Ebene eine der drei großen Shakti-
Energien, Kriya Shakti (Aktivität) und das 
Pingala Nadi. Apana Shakti symbolisiert die 
Jñana Shakti (Wissen) und das Ida Nadi. Para 
Shakti oder Iccha Shakti (Wille) ist die ulti-
mative Quelle aller Shaktis, und die Natur der 
göttlichen Willenskraft, die Shushumna Nadi 
erwachen lässt.  

Die neun Vayus, in Einigkeit funktionieren sie 
Dhananjayan, der zehnte, ist in der Tat über-

legen. 
Wenn mit den neun unzertrennlich vermengt, 

Sind sie Körper und Seele. 
- Tirumandiram, Vers 653 

Prana Vayu ist die Sonnen- oder Feuer-
Energie, die das innere körperliche Wohlerge-
hen fördert. Es ist die Flamme, die nach oben 
und auswärts fließt. Er lässt sich vor allem im 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

7 

oberen Teil des Körpers lokalisieren, in der 
Brustregion zwischen Herz und Zwerchfell, 
wo Atmung und Sauerstoffaufnahme stattfin-
den. Er reguliert die Sprache und die Stimm-
bänder sowie das Atmungssystem mit den 
dazugehörigen Muskeln. Dieser „Luftzug“ 
verleiht uns die Fähigkeit, Sinneseindrücke, 
Gefühle und Emotionen aufzunehmen und er 
kontrolliert Manas, den normalen Verstand 
und die Gefühle. Dem Yoga Vashista nach 
produziert Prana in jedem Augenblick in der 
Herzregion eine „Hitze“, und nachdem diese 
Hitze entstanden ist, produziert es „Hitze“ vor 
dem Gesicht. Das Prana Vayu erwacht, vib-
riert im Herz und endet in zwölf Finger (30 
cm) weit außerhalb des Körpers reichenden 
Atemzügen. Die anderen Vayus wie auch der 
Apana Vayu erhalten ihre Energie aus diesem 
Prana. 

Apana Vayu ist die lunare, kühlende 
Energie, die den Körper vor äußeren Einflüs-
sen beschützt. Er ist mit Schwerkraft asso-
ziiert und ist vergleichbar mit kühlem, ab-
wärts fließendem Wasser. Er kann aber auch 
spezifisch in der unteren Bauchregion lokali-
siert werden, genauer unterhalb des Bauchna-
bels, und es ist verantwortlich für die Aus-
scheidung mittels der Ausscheidungsorgane 
wie  Nieren, Darm und Blase, aber auch 
Reproduktionsorgane und Genitalien. Dieser 
„Luftzug“ ist abwärts fließende Luft, die das 
Gebiet 12 Zoll (30 cm) vor dem Gesicht 
anreichert und es in das Herz führt. 

Samana Vayu ist in der mittleren Körper-
region lokalisiert, er erleichtert die Aufnahme 
von Prana und Nahrung und hat balancierende 
und ausgleichende Effekte auf Prana und 
Apana. Er hilft der Verdauung und hat ausba-
lancierenden Einfluss auf der physischen, 
geistigen und emotionalen Ebene. Auf der 
körperlichen Ebene sitzt er im Bauchnabel 
und im feinstofflichen Körper im Manipura 
Chakra. In der vitalen Energie des Nabels ist 
unsere Energie zentriert. Er verstärkt das 
Feuer der Verdauung. Eine gute Asana Praktik 
sollte uns im Samana Vayu ausgleichen. Es 
wird gesagt, dass der Nabel das Hauptzentrum 
des Prana ist, in dem alle Pranas miteinander 
verbunden sind wie Speichen in einem Rad. 
Der Schlüssel zu Gesundheit und Wohlbefin-
den ist, die Pranas hier in Ausgeglichenheit 
und Harmonie zu halten. 

Vyana Vayu durchzieht den ganzen Kör-
per und ist die Kraft der Bewegung. Vyana 
reguliert die Anspannung und Entspannung 
aller Muskeln, freiwillig oder unfreiwillig, 
wie auch die Bewegung der Gelenke und ihrer 
umgebenden Strukturen im physischen Kör-
per. 

Udana Vayu beherrscht die Region über 
dem Kehlkopf und reguliert den Gebrauch 
unseres besonderen „inneren Sinnes“, der 
Intuition, und er ist mit der aufwärts streben-
den Bewegung der Kundalini, oder aufstei-
gender Luft im feinstofflichen Körper, asso-
ziiert. Buddhi, oder Vernunft wird von diesem 
Vayu kontrolliert. Udana lässt sich in Shus-
humna wirkend finden. Udana löst Prana und 
Apana auf, indem er ihre inneren und äußeren 
Flüsse anhält und sie im mittleren Bewe-
gungsfluss, Shushumna zusammenbringt, was 
entweder zu Samadhi oder zum Tod führt. 

Darüber hinaus gibt es außer den oben be-
schriebenen fünf Pancha Pranas, noch fünf 
weitere, unterstützende Upapranas, welche 
sich in physiologischen Funktionen von Ner-
ven und Reflexen manifestieren, wie dem 
Aufstoßen (Naga), dem Blinzeln und Sehen 
(Kurma ); dem Niesen und Husten (Krkala ); 
dem Gähnen (Devadatta); und dem Schlafen 
und der Entstehung von Trägheit sowie dem 
Abbau nach dem Tod (Dhananjaya). Dha-
nanjaya durchdringt den ganzen Körper und 
verlässt ihn nie. Tirumular beschreibt, wie 
bedeutend es ist, Dhananjaya im ganzen 
Körper im Gleichgewicht zu halten, damit er 
richtig funktionieren kann. Er empfiehlt Yoga 
zu praktizieren, um diese vitale und nährende 
Energie zu schützen. 

Yoga hält die Pranas in Balance 

Das Gleichgewicht von Prana im Körper 
ist absolut notwendig für Gesundheit und 
Wohlbefinden. In dem wir verstehen, was 
Prana ist und wie er unsere Gesundheit be-
einflusst, kann unsere Yogapraxis noch viel 
effektiver werden. Wir können unsere Ge-
sundheit beeinflussen und ausgleichen, indem 
wir die fünf Pranas mit Hilfe von Pranayama, 
Hatha Yoga und Entspannung regulieren. 
Kriya Kundalini Pranayama kann uns helfen, 
Prana, Apana und Udana zu beherrschen. 
Vyana wird durch tiefe Entspannung, Shava-
sana, Meditation und Yoga Nidra kontrolliert. 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

8 

 

Hatha Yoga inklusive der Bandhas kontrolliert 
Samana. Praktiziere regelmäßig, dann werden 
die zehn Pranas genährt, auch wenn nur we-
nig pranische Ressourcen vorhanden sind. 
Letztendlich ist es die großartige Hingabe zu 
Gott oder zu der Abstammungslinie der gro-
ßen Meister, welche die notwendigen Nähr-
stoffe mit sich bringt, um das ultimative Auf-
blühen und die Langlebigkeit von Körper, 
Geist und Seele zu erreichen. Vermenge dei-
nen Geist mit dem Geiste Gottes und erblühe. 

Nachsinnen über Prana 

Im Shiva Yoga von Tirumular gibt es ein 
System von Prana Yoga, welches die Kon-
zentration von Pranas in verschiedenen As-
pekten beinhaltet und ein großes Entzücken 
auf verschiedenen feinstofflichen Ebenen 
erzeugen kann. Sinne nach über das Mitei-
nander von Prana in der Ausatmung und 
Apana in der Einatmung; sinne nach über 

Samana, der die verschiedenen Erfahrungen 
sowie Prana und Apana in der Bauchnabelre-
gion vereinigt; sinne nach über Vyana, der 
vom Herz ausgehend sich in alle Richtungen 
ausbreitet und den ganzen Körper durch-
dringt. 

Sinne über diesen Vers des Tirumandiram 
nach. 

(Nadanta ist das Ende von Nada (Ton – 
Pranava)) 

Nadanta Tanz in der Quelle von Prana 

„Von dem inneren des Kopfes kommend, im 
Zwölf-Finger Abstand, steigt der Prana Atem 

hoch auf, 

diesen Weg den du suchst, 

der Ort wo unser Gott von Nadanta tanzt; 

das ist wahrlich der heilige Tempel.“ 

-Tirumandiram, Vers 2764 

 

3. Profil: Acharya Shar3. Profil: Acharya Shar3. Profil: Acharya Shar3. Profil: Acharya Sharaaaanadevinadevinadevinadevi    

 

Mir wurde der Name Sharanadevi von 
meinem geehrten Lehrer Marshall Govindan 
Satchidananda gegeben, nachdem ich im 
Jahre 2003 die intensive Trainingszeit im 
Acharya Programm vollendet hatte. Ich wurde 
1998 bei seinem ersten Besuch in Brasilien 
initiiert. Seitdem hat sich mein 
Leben langsam aber vollstän-
dig geändert, genauso wie das 
Leben vieler Menschen in 
meinem näheren Umkreis. 

Ich bin jetzt fast 50 Jahre 
alt. Ich wurde in Brasilien 
geboren und bin dort aufge-
wachsen. Ich habe einen Uni-
versitätsabschluss in Kunst 
und Kommunikation. Wäh-
rend meiner Studienjahre war 
ich politisch engagiert. Da zu 
dieser Zeit in Brasilien eine 
Militärdiktatur herrschte, 
wurde ich Mitglied in einer 
Organisation, die für Menschen- und Arbeiter-
rechte kämpfte. Ich half eine Arbeiterpartei 
aufzubauen. Alles was ich machen wollte, 

war, den Armen zu dienen und als Aktivistin 
die Lebensbedingungen der weniger Begüns-
tigten zu verbessern. 

Leider musste ich lernen, dass Politik we-
nig verändern kann wenn sich nicht das Be-
wusstsein der Politiker verändert. Um die 

notwendigen Veränderungen 
in der Welt zu erreichen, 
müssen wir zunächst die 
menschliche Natur verän-
dern. 

Ich heiratete und bekam 
drei Kinder, und als diese 
noch klein waren, begann ich 
als Massagetherapeutin zu 
arbeiten. In derselben Zeit 
startete ich einen Prozess der 
inneren Selbstfindung mittels 
einer Methode namens Ho-
lotropes Atmen. Ich prakti-
zierte diese mehrere Jahre 
lang, bevor sie mich zum 

Yoga führte. 

Holotropes Atmen verstärkt die Zirkulation 
von Prana in unserer physischen und fein-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

9 

stofflichen Anatomie, und ermöglicht so das 
Auflösen von Energieblockierungen, das 
Reinigen von Emotionen, das Zusammentref-
fen von höheren Wesen auf feinstofflichen 
Ebenen, und die Befreiung und Integration 
von wichtigen Ereignissen aus früheren Le-
ben. Der erhöhte Fluss von Energie kann 
Blockierungen im Unterbewusstsein auflösen. 
Dies ist kein gezielter Prozess, sondern eine 
interne Auswahl aus dem was hochkommt. 
Aber, im Gegensatz zu Yoga, ist das ultimati-
ve Ziel nicht die Erkenntnis oder Selbstver-
wirklichung, sondern Heilung. Nach vielen 
emotionalen Befreiungen in diesen Sitzungen 
kam eine tiefe Melancholie in mir auf und ich 
fühlte, dass ich mich nach Gott sehnte und 
nach seiner Präsenz, vielleicht mit Hilfe eines 
Gurus. Ich betete beharrlich zu Gott, um einen 
Guru zu finden. Ich konnte an nichts anderes 
mehr denken. Ich glaube, diese Zeit war die 
intensivste Zeit des Bestrebens in meinem 
Leben. Es war in dieser Zeit, dass Babaji in 
meinen Träumen erschien und sich selbst als 
Guru präsentierte. Ich begann meine Suche 
nach einer Kriya Yoga Einweihung, aber diese 
sollte erst nach fünf weiteren Jahren stattfin-
den. 

Die Kriya Yoga Einweihung und weitere 
Yoga Praxis änderten meine Ernährung und 
veränderten meinen Körper. Es veränderte die 
Art, wie ich mit Menschen kommunizierte. 
Ich sah, wie ich stärker wurde und die Art und 
Weise, wie Yoga mich beeinflusste, ließ mich 
die Entscheidung treffen, dies mit anderen zu 
teilen zu wollen. Nachdem ich das Kriya 
Hatha Yoga Teacher Training besucht hatte, 
begann ich Kriya Hatha Yoga zu unterrichten 
und gleichzeitig übersetzte ich Govindans 
Seminare, die er in Brasilien gab. In diesen 
Jahren machte ich ziemlich intensive physi-
sche und emotionale Reinigungen durch. Ich 
wurde 2003 eingeladen, dem Orden der Acha-
ryas von Babaji´s Kriya Yoga beizutreten. 

Nachdem ich 2003 als Acharya eingeweiht 
worden war, begann ich in vielen Orten Brasi-
liens Kriya Yoga Einführungsseminare zu 
geben. Seit 2005 haben wir folgende Bücher 
ins portugiesische übersetzt und veröffentlich: 
Babaji and the 18 Siddhas, Kriya Hatha Yoga 
(2 Editionen), und Patanjalis Yoga Sutras und 
jetzt ist Kriya Yoga Insights Along the Path 
fast fertig. Wir haben die 24 Lektionen des 

„The Grace of Babaji Course“ übersetzt und 
die portugiesische Internetseiten der Webpage 
erstellt. Seit einigen Jahren gebe ich die Ein-
weihung in das zweite Level in Brasilien und 
ich organisiere das Teacher Training und die 
Einweihung in das dritte Level von Durga 
Ahlund und Govindan. Wir haben auch ein 
wunderschönes Yogazentrum im Herzen von 
Sao Paulo eröffnet, wo viele Menschen hin-
kommen, um Hatha Yoga und Kriya Yoga zu 
lernen. All dies wurde innerhalb der letzten 
fünf Jahre durch die herrliche Unterstützung 
vieler Menschen aus unserer wunderbaren 
Yoga Gemeinschaft ermöglicht. 

Das Unterrichten ist für mich persönlich 
sehr belohnend. Wenn ich die Effekte sehe, 
die sich bei denen einstellen, die regelmäßig 
und ernsthaft praktizieren, empfinde ich große 
Freude. Ich bin zutiefst dankbar, wenn ich 
Zeugin meiner eigenen mentalen und vitalen 
Transformation bin, von Schönheit, Frieden 
und Unschuld, auch wenn der Prozess so viele 
Höhen und Tiefen hat! Eine Lehrerin zu sein, 
gibt mir die Möglichkeit, seelenvolle und 
sogar göttliche Begegnungen mit anderen 
Sadhaks und Schülern zu haben. Darüber 
hinaus lerne ich selbst so viel und kann mich 
als Lehrerin und als Mensch weiter öffnen. 

Das Unterrichten war anfangs eine Mi-
schung aus gutem Willen und dem Erinnern 
all der Informationen, die es gilt weiterzu-
vermitteln, so dass ich immer zu Babaji Shak-
ti betete, damit sich die richtigen Worte ein-
fanden. Es ist immer noch so, aber ich bin 
mehr und mehr offen und überzeugt, dass ich 
die göttlichen Worte fließen lassen kann. Was 
so erstaunlich am Unterrichten ist, ist die 
Bewegung die es kreiert. Wenn du eine Be-
wegung lostrittst und Energie weitergibst, 
wird sie ihren eigenen Weg finden sich wei-
terzuverbreiten. Du kannst genau sehen, auf 
wie viele diese Welle der Bewegung einwirkt. 

Die Reinigungs- und Erwachungsprozesse 
waren nicht einfach für mich. Es ist als würde 
man sich häuten und nach und nach Schichten 
seines Wesens ablegen. In der ersten Phase 
dieser Umwandlung konnte ich mittels der 
Energie beginnen, meinen Körper zu stärken 
und meinen Geist und meine Gefühle aufzu-
arbeiten. Dieser neue Energiefluss half mir, 
von negativen, depressiven und selbstzerstö-



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

10

renden Gedanken Abstand zu gewinnen und 
eine stärkere und selbstsichere Persönlichkeit 
zu entwickeln. 

Als es dann weiterging, ging es in den 
nächsten Schichten darum, sich von Faulheit, 
Trägheit und dem Widerstand dagegen, Dinge 
zu erledigen, zu befreien. Wie Babaji sagt, es 
war „Praktizieren, praktizieren, praktizieren!“ 
Ich wusste nicht, was ich tat, ich ließ mich 
einfach vom Strom treiben. So gab ich mich 
hin zu dienen und einige Jahre lang tat ich 
nichts anderes außer Karma Yoga. Wann 
immer ich eingeladen wurde, folgte ich der 
Einladung und unterrichtete die Kriya Techni-
ken. So wurde unser Netzwerk aufgebaut. 

Ich bekam immer ein sehr gutes Feedback 
von meinen Schülern. Ein Schüler aus dem 
Süden Brasiliens konnte zum Beispiel mit 
Hilfe eines Pendels die Ausdehnung der Ener-
gie messen, welche stattfindet, wenn ein 
Essen mit dem „Mantra zur Segnung der 
Nahrung“ gesegnet wird. Er platzierte das 
Pendel über das Essen und es zeigte 7000 
Angström an und nachdem er und seine Fami-
lie das Essen mit dem Mantra gesegnet hatten, 
zeigte es 40000 Angströms an. Er war faszi-
niert und das Mantra wurde in das Familien-
leben seiner kleinen Familie integriert. Sie 
konnten mit einem sehr einfachen Mittel 
sehen, welchen Effekt ein Gebet haben kann. 

Meine Schüler haben mich teilhaben las-
sen an all den Veränderungen, die sich in 
ihrem Leben oder in dem Leben anderer 
Menschen dank Babajis Segnungen einstell-
ten. Wie eine Schülerin, die, nachdem dem sie 
den Grace Course studierte und praktizierte, 
sich entschied, ihre professionelle Laufbahn 
als Börsenhändlerin aufzugeben und Yogaleh-
rerin zu werden. Sie unterrichtet Yoga für 
Kinder und fühlt sich sehr viel erfüllter und 
glücklicher in ihrem Leben. Oder eine andere 
Schülerin, die mit abhängigen Jugendlichen 
arbeitet. Sie brachte den Jugendlichen nur die 
18 Yogastellungen und einfache Meditationen 
bei und sie konnte einen Unterschied in deren 
Willen, gegen die Abhängigkeit zu kämpfen, 
feststellen. 

Der reale und lange Prozess des Yoga war 
nicht immer friedlich und einfach. Einige 
Schritte nach vorne und mehrere zurück. Ich 
unterstützte meine Schüler und das Netzwerk 

der Kriyabans, aber ich war nicht für meine 
Familie und Freunde da, und am schlimmsten, 
nicht für mich selbst. Meine Rolle als Lehre-
rin wuchs aus der Proportion, war übertrieben 
und aufgeblasen und meine Familie und mein 
persönliches Leben passten nicht in das Bild. 
Ich hatte viel emotionalen Stress. Ich dachte, 
weil ich Babaji diente, indem ich Karma Yoga 
praktizierte, würde Babaji sich um alles Wei-
tere kümmern. Was ich damals nicht verstand 
war, dass Dienst und Liebe zum Göttlichen 
zuallererst mit einem selbst, seiner Familie 
und seiner Gemeinschaft beginnt, dann erst 
mit allen anderen. 

Dann wurde ich krank. Es wurde Brust-
krebs diagnostiziert. Dies war und ist eine 
sehr intensive Zeit des schwierigen Lernens 
über Liebe, Unterstützung und Hingabe. „Du 
bist nicht die Macherin“ dachte ich und ich 
wusste, wie ich Gott dienen kann. Ich fühlte, 
ich machte alles richtig. Ich wollte die „per-
fekte Schülerin“ sein und dachte, dass die seit 
langer Zeit praktizierten vielen Stunden Sad-
hana mir dies garantieren würden. Natürlich 
waren es die langen Jahre des intensiven 
Sadhana, die mich realisieren ließen, was ich 
jetzt realisiere. Alles braucht einen Reifungs-
prozess. Das intensive Sadhana war nicht das 
Problem, sondern meine egoistische und 
rajasische Herangehensweise. 

Heute achte ich gut auf meine Gesundheit 
und zusätzlich lerne ich, wie ich Karma Yoga 
mit Freude, Spaß und Leichtigkeit ausführen 
kann. Ich habe weniger Gefühle von „ich 
muss es tun“ oder „ich könnte diesen oder 
jenen enttäuschen“. Ich versuche mein Dhar-
ma des Elternseins, meiner Partnerschaft zu 
meinem Mann und zu meinen Kollegen mit 
dem Dharma des Unterrichtens, Reisens und 
dem Dienst zu Babaji durch Kriya Yoga in 
Balance zu halten. Ich nehme wahrlich Ab-
stand von den Ergebnissen: „Loslassen und 
Gott lassen“... 

Ich hoffe und erstrebe, dass dieser Lern-
prozess immer weitergehen wird. Dass wir 
immer offen und den Dingen ergeben sind, 
die auf uns zukommen, da es nicht unser 
Wille ist, sondern der unseres wahren Selbst. 
Schließlich bedeutet der Name, der mir gege-
ben wurde, Sharanadevi, „Göttin der Hinga-
be“ und ein spiritueller Name hat die Kraft 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

11

eines Mantras. Jedes Mal wenn jemand dei-
nen Namen ruft, erinnert es dich an das, was 
du in dem Leben tun sollst. 

Möge Babaji mit uns sein und uns den 
Weg weisen. 

 

4. Orden der Acharyas: Jährlicher Bericht und Pläne für 4. Orden der Acharyas: Jährlicher Bericht und Pläne für 4. Orden der Acharyas: Jährlicher Bericht und Pläne für 4. Orden der Acharyas: Jährlicher Bericht und Pläne für 

2012201220122012    

 

Helft mit , Babaji's Kriya Yoga zu ande-
ren Menschen auf der Welt zu bringen 
 

Dies ist eine gute Zeit, um dem "Babaji's 
Kriya Yoga Orden der Acharyas" zu spenden, 
um uns weiterhin zu ermöglichen, Babajis 
Kriya Yoga zu Menschen zu bringen, die es 
sonst nicht empfangen könnten. 

In den letzten zwölf Monaten, seit Sep-
tember 2010, hat der Orden der Acharyas 
folgendes geleistet: 

• über 115 Initiationsseminare mit fast 
1.500 Teilnehmern wurden in Argentinien, 
Bulgarien, Indien, Estland, den Golf Staa-
ten, Spanien, Brasilien, England, Polen, 
Australien, Deutschland, Frankreich, Sri 
Lanka, der Schweiz , Italien, Österreich, 
Malaysia, den USA und Kanada gehalten. 

 

• in Bangalore, Indien wurden ein Ashram 
und ein Verlag unterhalten. Vinod Kumar, 
der Leiter des Ashrams, unterrichtete täg-
lich kostenlos öffentlichen Asana- und 
Meditationsunterricht und zweimal wö-
chentlich Asanaunterricht an öffentlichen 
Schulen. Er veröffentlichte und vertrieb 
die meisten unserer Bücher und Kassetten 
in ganz Indien. Außerdem wurden viele 
Bücher in indischen Ausgaben in Hindi, 
Telegu und Tamil herausgegeben. 

• in Dehiwala, Sri Lanka, wurde ein Ash-
ram unterhalten und wöchentlich kosten-
los öffentliche Yogastunden und Satsangs 
für Initiierte gegeben. 

• die Ausbildung von drei neuen Archaryas 
wurde abgeschlossen: Amman (Allan 
Frank) aus Saskatchewan, Kanada, Kai-
lash (Claudius Rieser) aus der Schweiz 
und Shivadas (Cyril Bernard)  aus Marti-

nique. Sie sind nun berechtigt, in den ers-
ten Grad einzuweihen. 

• Der Bau unseres Ashrams in Badrinath 
wurde mit den Apartments des 2. Stocks  
fortgesetzt 

• Im Sommer 2011 wurden Treffen der 
Eingeweihten in Österreich, Frankreich 
und Brasilien gefördert. 

• 2011 wurden kostenlose öffentliche Yoga-
stunden im Ashram in Quebec gefördert. 

• Unsere Website wurde auf 16  Sprachen 
erweitert, hinzu kamen Dänisch, Farsi, 
Arabisch, Hindi und Tamil. Wir bieten 
kostenlosen Download des Büchleins 
„Kriya Hatha Yoga: 18 Haltungen zur 
Entspannung und Verjüngung“ in den je-
weiligen Sprachen auf der arabischen und 
der persischen (Farsi) Seite an, so dass je-
der in diesen Ländern beginnen kann, Yo-
ga zu praktizieren. 

Folgendes sind die Pläne des Ordens für 
das Jahr 2011-2012: 

• Einweihungsseminare in den meisten der 
oben genannten Ländern stattfinden zu 
lassen. 

• Kostenlose öffentliche Yoga- und Medita-
tionskurse in unseren Ashrams in Banga-
lore in Indien und in Dehiwala in Sri Lan-
ka stattfinden zu lassen. 

• Das Training weiterer Acharyas in den 
USA, in Kanada und in Indien abzu-
schließen. 

• Veröffentlichung von 800 Gedichten der 
18 Siddhas mit 5.350 Versen mit einem 
Begleitbuch, das einen Überblick gibt 
über die Schriften, die wir seit 2002 in 
Bibliotheken von Palmblatt- Manuskrip-
ten gefunden, gescannt, bewahrt und 
transkribiert haben. 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

12

 

• Veröffentlichung der Trilogie „Die Stim-
me Babajis“ auf Französisch und von 
„Babaji und die Tradition der 18 Siddhas“ 
in den indischen Sprachen Marathi, Kan-
nada und Malayam. 

• Unterstützung regionaler Initiiertentreffen 

• Fortführung des Baus des Ashrams in 
Badrinath, voraussichtliche Fertigstellung 
2013. 

Die 26 ehrenamtlichen Acharyas des Or-
dens und viele andere Freiwillige brauchen 
Eure Unterstützung, um das Programm für 
2011-2012 durchführen zu können. Euer 
Beitrag kann in Kanada und den USA von 
der Steuer abgesetzt werden. Sendet ihn 
möglichst bis 31.12.2011, dann erhaltet Ihr 
eine Spendenquittung für die Steuererklä-
rung 2011. Nutzt möglichst eine Kreditkarte. 

Unsere Arbeit wird ausschließlich durch 
eure Spenden finanziert. Es warten viele 
Menschen auf der ganzen Welt darauf, einge-
weiht zu werden. Wir werden Acharyas aus-

senden, sobald uns die Mittel zur Verfügung 
stehen, um für deren Reisekosten aufzukom-
men. 

Für jede Spende von US$70/Cn75 oder 
mehr erhaltet Ihr eine Ausgabe des neuen 
Buchs „Kriya Yoga – Einsichten auf dem 
Weg“ auf Englisch, Französisch, Spanisch 
oder Deutsch oder der Bücher “Babaji’s 
Kriya Yoga: Deepening Your Practice”, 
“Kailash: In Quest of the Self” oder  “A 
Yoga Toolbox for Shaping Your Future” auf 
Englisch. Schaut Euch die Beschreibungen 
der Bücher im Büchershop 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop
.php an. 

Die Kontoverbindung lautet:  

M. Govindan 
Deutsche Bank Frankfurt 
BLZ: 500 700 24 
Kontonummer: 0723106 

 

 

5. Neuer Achar5. Neuer Achar5. Neuer Achar5. Neuer Acharya: ya: ya: ya: ShivaShivaShivaShiva    Das (Cyril Bernard) MartinDas (Cyril Bernard) MartinDas (Cyril Bernard) MartinDas (Cyril Bernard) Martini-i-i-i-

que (Franque (Franque (Franque (Frankkkkreich)reich)reich)reich)    

 

Wir freuen uns, Euch mitzuteilen, dass Cy-
ril Bernard aus Martinique, einer Insel in der 
Karibik, am 18. September 2011 anlässlich 
einer speziellen Zeremonie im 
Quebecer Ashram, im Beisein 
von mehr als 30 Personen in 
Babaji’s Kriya Yoga Order of 
Acharyas aufgenommen wur-
de. Sein neuer spiritueller 
Name ist „Shivadas“. Seit 
seinem Erwachsenwerden und 
dem Entdecken von Yoga, hat 
sich Shivadas immer mehr zur 
Spiritualität hingezogen ge-
fühlt. Er unternahm mehrere 
Reisen nach Indien und durch Europa, um 
sich in verschiedenen Disziplinen schulen zu 
lassen, u.a. Shivananda-Yoga (Fortgeschritte-
ne Lehrerausbildung in Trivandrum (Indien), 

Reiki, menschlicher Magnetismus uvm. Er 
wurde von M.G. Satchidananda in seiner 
Heimatstadt Dijon in Frankreich, im Jahr 

2004 eingeweiht. Er 
erkannte Babaji als 
seinen Lehrer, der ihn 
mit Liebe zum Göttli-
chen hinführte. Dem 
Orden beizutreten, 
bedeutet für ihn, dass er 
mit Ehrfurcht den größ-
ten Schatz der Mensch-
heit übermitteln kann. 
Während der letzten 
Jahre führt er zusam-

men mit seiner Frau Swarupa eine Yoga- und 
Bharatanatyam Tanzschule in Martinique. Er 
kann kontaktiert werden unter cyril ber-
nard.gevr ey@free.fr. 

 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

13

6. Neues Buch: “Kriya Yoga: Einsichten auf dem Weg”6. Neues Buch: “Kriya Yoga: Einsichten auf dem Weg”6. Neues Buch: “Kriya Yoga: Einsichten auf dem Weg”6. Neues Buch: “Kriya Yoga: Einsichten auf dem Weg”    

von M. Govinvon M. Govinvon M. Govinvon M. Govindan und Durga Ahlunddan und Durga Ahlunddan und Durga Ahlunddan und Durga Ahlund    

 

Wir freuen 
uns, das Erschei-
nen eines neuen 
Buches „Kriya 
Yoga: : Einsichten 
auf dem Weg“ 
von M. Govindan 
und Durga Ah-
lund auf spanisch, 
deutsch und 

französisch, 
anzukündigen. Es 
wurde auf Eng-
lisch im Mai 2008 

publiziert. ISBN: 978-1-895383-49-2. Das 
Buch weist über 30 Kapitel auf, interessant 
für jeden, der an Yoga und Spiritualität inter-
essiert ist. Das Buch profitiert von den jahre-
langen Erfahrungen der beiden Autoren in 
Yoga. Das längste Kapitel, mit über 55 Seiten, 
„Was ist Babaji’s Kriya Yoga“ ist total neu 
und wird vor allem Leute interessieren, die 
Kriya-Yoga praktizieren oder mehr darüber 
erfahren möchten. Das Buch ist in 3 Teile 
aufgeteilt und untenstehend sind einige Kapi-
tel  aufgelistet. 

 

Vorwort 

Teil 1: Das Dilemma der menschlichen 
Existenz: dauerhaftes Glück finden in 
Dingen, die nicht beständig sind. 
1. Warum praktizieren wir Yoga? 
2. Karma: Ursache oder Wirkung 
3. Mögen oder nicht mögen: Die Krankheit 

des Geistes 
4. Zweifel 
5. Ernsthaftigkeit 
6. Das ewige Lächeln 

Teil 2: Den spirituellen Weg finden 
1. Guru Purnima  
2. Streben 
3. Die Gnade unseres Satgurus Kriya Babaji 

Nagaraj empfangen 
4. Anhänger oder Schüler 
5. Die Bedeutung der Einweihung 

6. Was ist Babajis Kriya Yoga? 
7. Stell dir vor 
8. Es bekommen und behalten 
9. Die Kunst der Meditation, Du und was 

Du nicht bist 
10.  Durch Zufriedenheit erlangt man höchste 

Freude 
11. Das Heim eines Menschen ist sein Ash-

ram 
12. Satsang 
13. Heiliger Raum 

Teil 3: Unser Leben zu unserem Yoga 
machen 
1. Bewegung in Richtung des Gleichge-

wichts 
2. Was die Welt jetzt braucht ist Liebe und 

Mitgefühl 
3. Urteilen oder wie man es vermeidet, andere zu 

verletzen  
4. Yoga als soziale Bewegung 
5. Alle Länder sind mein Heimatland und alle 

Menschen Teil meiner Familie 
6. Heilige Verrücktheit, Kundalini, Shaktipat, 

und Brechen des Egos  
7. Wie können wir erkennen, ob wir spirituelle 

Fortschritte machen? 
8. Der Yoga des 21. Jahrhunderts 
9. Tapas: Sich freiwillig selbst herausfordern 
10. Samadhi 
11. Kaivalyam: Absolute Freiheit 
12. Sadhana des Lebens 
13. Fragen und Antworten 
• Wie sollen wir uns beim Praktizieren von 

Mantras konzentrieren? 
• Wie hält man das Gleichgewicht zwischen 

innerer und äußerer Aufmerksamkeit, um bei-
des zu optimieren? 

• Im Advaita Vedanta konzentriert man sich auf 
das Selbst. Warum haben wir in Babajis Kriya 
Yoga andere Dinge, auf die wir uns konzent-
rieren? 

• Was unterscheidet Babajis Kriya Yoga von 
dem Kriya Yoga, wie er von Yogananda und 
seinen Nachfolgern gefördert wurde und 
wird? 

Das Buch kann bestellt werden unter 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php  



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

14

 

5. 5. 5. 5. News und News und News und News und NotizenNotizenNotizenNotizen    

 

Ashram in Badrinath 

Der Bau des Ashrams wurde am 6. Sep-
tember wieder fortgesetzt, nach einer 11 
monatigen Unterbrechung. Der Staat Uttark-
han verhängte im August 2008 einen Bau-
stopp für alle Gebäude in der Gemeinde 
Badrinath, kurz nachdem wir eine Baubewil-
ligung erhalten hatten. Trotz des Baustopps ist 
es uns gelungen, das Fundament und 63  
Stützen für das Obergeschoss fertig zu stellen, 
noch bevor die staatlichen Beamten den Bau-
stopp Anfang Oktober 2010 durchsetzten. 
Nachdem der Baustopp immer noch in Kraft 
war, wurde er etwas abgeschwächt infolge der 
neuen Wahlen und uns wurde grünes Licht 
zum Weiterbauen gegeben. Wir hoffen, die 
geplanten 6 Zimmer im Dachstock zu been-
den, bevor uns der Winter zwingt, Ende Ok-
tober mit dem Bauen aufzuhören. Im Mai 
2012 werden wir die Bauarbeiten wieder 
aufnehmen. 

Pilgerfahrt nach Südindien vom 3.-20. 
Januar 2012 mit Acharya Satyananda.  

Unsere nächste Pilgerreise nach Südindien 
findet vom 04. - 19. Januar 2012 statt (mit 
An- und Abreise 03.-20.01.). Sie wird von 
Satyananda geleitet und somit komplett auf 
Deutsch betreut. Dies ist vor allem bedeutsam 
für unsere Kriya-Yoga-Freunde, die Wert auf 
eine deutsche Übersetzung für die Informa-
tionen zu den Reiseetappen sowie für die 
alltägliche Betreuung in den Hotels etc. 

 Wir haben dieses Jahr einen neuen Reise-
plan organisiert, der Chennai, Tiruvannama-
lai, Pondicherry, Tirichy, Palani, Coimbatore 
and Bangalore beinhaltet. Es werden auch 
neue Orte dabei sein: Der in der schönen 
Natur der Berge gelegene Ashram von Swami 
Sunil Das befindet sich in einem Schutzgebiet 
für Wildtiere. Wir werden an Aktivitäten des 
Ashrams teilnehmen (Essenausgabe an 
Schulkinder und Sai Sirdi Baba Puja). Zudem 
kommen wir nach Guruvayar, wo wir das 
schöne historische Brahmanen-Dorf Eelapur 
besuchen werden. Wir besuchen den werden 
dort eine spezielle „Homa“ (heilige Feuerzer-

emonie) vollziehen. Am nächsten Tag werden 
wir den Krishna- Tempel von Guruvayar, die 
Elefanten und die Küste von Kerala besuchen, 
eine Bootsfahrt durch die Backwaters, ein 
verzweigtes Wasserstraßennetz im Hinterland 
der Küste machen. Details sind unter 
www.babajiskriyayoga.net zu finden. 

 

Neue Bucherscheinung: Tapaswiji, Der 
Heilige, der 185 Jahre lang lebte. (Geboren 
1770, Mahasamadhi 1955) Eine Biographie 
von T.S. Anantha Murthy. ISBN 81-7525-
446-7, 3. Ausgabe, 310 Seiten, gebunden, mit 
zahlreichen Fotos. Preis US$. 30,50 nach 
Übersee per Luftpost. Es wurde bereits im 
Jahr 1986 unter dem Titel: “Maharaj” publi-
ziert. Geboren im Jahr 1770 in die königliche 

Familie der Patiala, 
war Prinz Krishna 
Sing über 55 Jahre 
alt, als er sich auf 
die Suche nach 
dem Göttlichen 
machte. Jahrzehnte-
lang praktizierte er 
Tapas (spirituelle 
Riten) im Himalaya 
und bekam den 
Namen Tapaswiji 
Maharaj. Er er-
reichte die höchste 
Ebene spiritueller 

und yogischer Weisheit. Er wurde ein be-
rühmter Heiliger und ein Meister aller Meis-
ter. Im Jahr 1955, nach einem erstaunlichen 
Leben von 185 Jahren, verließ er freiwillig 
seinen Körper mit einem AUM auf seinen 
Lippen. 

Von einem Lehrer aus dem Himalaya 
lernte er die Geheimnisse der Kaya-Kalpa –
Anwendung, ein zellulärer Verjüngungspro-
zess, um den menschlichen Körper zu 
verjüngen. Er führte die Kaya-Kalpa- Anwen-
dung drei Mal durch, um seine Jugendlichkeit 
wieder zu erlangen. Er bekam Darshan von 
Bhagavan Sri Krishna, Lord Dattatreya, Lord 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

15

Parasurama, Göttin Mahalakshmi und ver-
schiedenen historischen Meistern, Heiligen 
und Persönlichkeiten, wie z.B. Guru Nanak, 
Narada Maharshi, Durvasa Maharshi und 
Aswathama. Diese Biographie enthält die 
außergewöhnlichsten spirituellen Erfahrun-
gen. Leser dieser Biographie werden zu eige-
nen spirituellen Anstrengungen inspiriert und 
auf höhere Ebenen gehoben werden. 

 
 
Kriya Yoga Einweihungen 2012 
 
Basisseminar 
 
mit Satyananda 

Buchholz im Raum Bremen / Hamburg 18.05. 
- 20.05.2012 
 
Schwarzwald, Deutschland 01.06. - 
03.06.2012 
 
Klagenfurt, Österreich 08.06. - 10.06.2012 
 
Kapellenhof bei Frankfurt/Main 15.06. - 
17.06.2012 
 
München im September 2012 
 
Kapellenhof bei Frankfurt/Main 06.09. - 
08.09.2013 
 
 
mit Kailash 
 
Frauenfeld bei Zürich 04.05. - 06.05.2012 
 
 
Aufbauseminar 
 
mit Satyananda 

Südfrankreich im August 2012 

Kapellenhof bei Frankfurt/Main 17.08. - 
19.08.2012 
 
Niederglatt, Schweiz 24.08. - 26.08.2012 
 
Klagenfurt, Österreich 21.09. - 23.09.2012 
 

Kapellenhof bei Frankfurt/Main 24.05. - 
26.05.2013 
 
 
Vertiefungsseminar 
 
mit Satchidananda 

Kapellenhof bei Frankfurt/Main 17.05. - 
24.05.2013 
 
 
Überregionales Satsang-Treffen 

Im Frühjahr 2012 in St. Gallen, Schweiz 

 

Neues eBook: 
Yoga Toolbox für 
die Gestaltung 
deiner Zukunft 
von Jan Ahlund 

Durga freut sich, 
ein neues, inspirie-
rendes und förderli-
ches Yoga eBook 
mit Hatha Yoga 
Übungsreihen abgeschlossen zu haben. Sie 
bauen aufeinander auf, und gehen auf indivi-
duelle Anforderungen und Fähigkeiten ein. Es 
wird als eBook Ende Oktober 2010 verfügbar 
sein. 

Es gibt vierzehn verschiedene Yoga 
Übungsreihen für jeden Tag. Jede Reihe 
enthält eine genaue Beschreibung und Bilder 
(241). Darin mit enthalten sind Stellungen 
(Asana), Atemtechniken (Pranayama), Ver-
schlüsse (Bandhas), Gesten (Mudras), Medi-
tationstechniken und Training des Bewuss-
tseins. 

Kapitelüberschriften: Erschließen der Kraft 
von Prana, Erschließen der Kraft des Geistes 
durch den Atem, Einführende Yoga Basishal-
tungen, Surya Yoga und Aum: Erschließen der 
universellen Kräfte, Auflösen der Widerstän-
de, Lockern der unteren Wirbelsäule, Lockern 
und Entspannung des Oberkörpers und der 
Wirbelsäule, Stärken des Nervensystems, 
Rückwärtsrollen, Umgang mit Unmut, Ste-
hende Asana für Gleichgewicht und Dynamik, 
Verjüngender Schlaf, Auflösung der Begren-
zungen, Kunst der Meditation, Vorbereitung 



 

 Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

16

von Körper und Geist, Kraft von Mudras, 
Yogische Entspannung für Lebensbereiche-
rung und Verwirklichung. Preis: € 7,50. Im 
Büchershop unter 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php 
zu bestellen. 

 

Besuche unsere elektronische Handels-
seite www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 
American Express oder Mastercard alle Bü-
cher und andere Produkte von Babaji´s Kriya 
Yoga Publications zu beziehen, oder für 
Spenden an den Order of Acharyas. Deine 
Kreditkarten-Information wird verschlüsselt 
und geheim gehalten.  

 

Büchershop: Viele Bücher in deutsch oder 
englisch sowie einige weitere Artikel, wie 
etwa die Hatha Yoga DVD können bei Dorit 
Jaeger, die in den deutschsprachigen Ländern 
für den Vertrieb zuständig ist, bezogen wer-
den. Das vollständige Angebot findet ihr unter  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
Die Kontaktdaten sind per Mail savit-
ri@babaji.de und per Telefon 02104/73141. 
Ihr könnt ihr auch schreiben: Dorit Jäger, 
Innstr. 1, 40822 Mettmann. 

 

Die meisten Artikel früherer Ausgaben 
des Babaji´s Kriya Yoga Journals sind jetzt 
auf unserer Webseite zu finden: 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic
les.php 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals um die jährliche Zahlung 
von 12 Euro auf das deutsche Konto von 
M.G. Satchidananda für das Abonnement.  

 

Die Kontodaten: 

 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 


