Jahrgang 21 — Nr. 2

babaji’'s kr

Sommer 2014

lya yoga

journal

Deutsche Ausgabe

In dieser Ausgabe

1. Leitartikel: Die géttliche Maya
von M.G. Satchidananda
2. Siddhanta, Advaita und Yoga

Ein Interview mit Marshall Govindan (Satchidananda)

3. Laya Yoga und die funf Elemente
von M. G. Satchidananda
4. News und Notizen

erscheint einmal pro Quartal

Herausgeber:

Babaji's Kriya Yoga

and Publications, Inc.

196 Moutain Road -P.O.Box 90
Eastman Quebec Canada JOE | PO
tel +1-888-252-9642

oder +1-450-297-0258

fax +1-450-297-3957
www.babaji.ca- journal@babaji.ca

Deutsche Ausgabe:
Babaji's Kriya Yoga Deutschland

www.babaii.de - info@babaii.de

Leitartikel: Die gbttliche Maya

von M. G. Satchidananda

“Die ganze Welt ist durch die drei Gunas
verwirrt und erkennt Mich, der Ich Uber sie
erhaben und unvergénglich bin, nicht. * Gita
VII.13

Du, die/der du danach trachtest, die Wahr-
heit deiner Existenz zu verwirklichen, musst
das Naturprinzip, das als Maya, die Kraft der
geistigen lllusion, bekannt ist, verstehen
lernen, durch welches das Eine wegen der
Unterscheidung des Subjekts (der Sehende)
und des Objekts (dem Gesehenen) in deinem

Selbst als vielgestaltig erscheint. Diese Kraft,
die auf deinen Korper, deine Sinnesorgane
und deinen Geist wirkt, verschleiert deine
Sicht der Gottlichen Gegenwart. Die ,Gunas®,
auf die sich der Vers bezieht, sind Zustande
oder Qualitdten der Natur: tamas (Tragheit,
Zweifel, Verwirrung), rajas (Aktivitat, Bewe-

gung, Leidenschaft, Aufregung) und sattva
(Ausgeglichenheit, Ruhe, Klarheit). Wéahrend
du dich taglich wie ein Pendel zwischen
tamas und rajas, Tragheit und Unruhe, hin-
und her bewegst, kommt es nur selten vor - in




Momenten der Ruhe, wenn sattva dominiert
und du diese Dualitat transzendierst - dass du
beginnst, die Gegenwart wahrzunehmen,
endlos und ewig, jenseits der Dramen deines
taglichen Lebens. Durch das Spiel der Maya
begeistert, rennst du entweder, durch rajas
getrieben, unter Zeitdruck und auf Macht oder
Geld aus, angetrieben durch Gewohnheiten
und gebunden durch die Folgen deiner ver-
gangenen Handlungen, flichtigen Momenten
des Glucks und materiellen, vergéanglichen
Wunschobjekten hinterher, oder du verfallst in
tamas, in Mudigkeit, Zweifel oder Entmuti-
gung. Du bist ein Spielball der drei Kréfte von
Mutter Natur, aber durch Egoismus geblendet,
glaubst du, dass diese Krafte von dir selbst
kommen.

Jede yogische Praxis, jedes Kriya hat den
Zweck, die Anwesenheit von sattva zu ver-
gréRern und die von rajas und tamas zu ver-
ringern. Du kannst zum Beispiel Mudigkeit
(tamas) Uberwinden, wenn du die Asanas oder
Pranayama energisch praktizierst. Du kannst
nervose Unruhe (rajas) Uberwinden, indem du
langsam und tief atmest und die Asanas in
einer entspannteren Weise ausflihrst, oder
durch Meditation, durch ,loslassen” von dem,
was dich belastet, durch die Entwicklung von
Einsicht in die Quelle deines existentiellen
Leidens, oder durch Verfeinern des Zeugen-
bewusstseins durch meditieren wahrend des
taglichen Lebens. Indem du dieses als den
Zweck deines Praktizierens im Gedachtnis
behaltst, wird dein Yoga zu einem Weg hin zu
spiritueller Erleuchtung und Freiheit von der
lllusion der Maya.

Die Wirkkréfte oder Deckmantel der Maya

Gemall dem Siddhanta, den Lehren der
Siddhas, ist deine Sicht der Gottlichen Ge-
genwart durch die folgenden wirkenden Kréaf-
te oder ,Deckmantel“ der Maya von Mutter
Natur verschleiert:

Raga: Leidenschaft, Verlangen, Klammern,
Anhaftung, Aversion, kleine und grof3e Vor-
lieben und Abneigungen, das andauernde
Suchen nach emotionalen Glicksgefiihlen
durch neue Erfahrungen, inklusive der Emo-
tionen von Depression, Angst, Arger, Lust,
Stolz, Mut, Akzeptanz und Frieden. Ja, du
liebst es manchmal, dich in negativen emotio-

2

nalen Zustanden zu suhlen, in dem verkehrten
Glauben, dass, wenn du ihnen lange genug
nachgibst, sie in irgendeiner Weise einen
Wechsel zum Positiven bringen. Oder, dass
sie wie das Wetter sind und du nichts tun
kannst um sie ,loszulassen®.

Vidya: Teilwissen, im Gegensatz zu Gottli-
chem Wissen, das allwissend ist. Weil das,
was du weildt, sehr begrenzt ist, beschrankt
durch das, was durch die fuinf Sinne, das
aktive Gedéachtnis oder Schlussfolgerungen zu
dir kommt, bist du unféahig, das Gesamtbild zu
sehen, das heildt, alles aus der Perspektive des
Ganzen, der Perspektive des Gottlichen zu
sehen. Das Unbekannte erzeugt Angst, Zwei-
fel und Missverstandnisse.

Niyati: das karmische Gesetz, das Schick-
sal, das Gegenteil der ewigen Freiheit des
Hochsten Seins. Du hast keine wahre Freiheit,
solange deine Gedanken, Worte und Hand-
lungen von GewohnheiterSamskaras be-
schrankt werden, deren Summe dein indivi-
duelles Karma erzeugen.

Kaala: Der Glaube, dass du zeitlich be-
grenzt bist.Das Gottliche lebt in Ewigkeit.
Folglich hast du das Gefuhl, dass dir Zeit
fehlt, um das zu tun, was von dir verlangt
wird, oder um die Winsche des Egos zu
erfillen. Du lebst in Angst vor dem Tod, dem
Ende der Zeit. Du flhlst dich durch den Zeit-
mangel gestresst, du leidest an Langeweile
wenn du nicht weil3t, was du mit deiner Zeit
anfangen sollst.

Kalaa bedeutet “Teil”, hier teilweises
Funktionieren oder begrenzte Aktivitat, be-
grenzte Kraft; im Gegensatz zum Gottlichen,
dessen Kraft allméchtig ist, ist deine Kraft
durch die Folgen deiner Gedanken, Worte und
Taten, Starken und Schwachen aus der Ver-
gangenheit beschrankt.

Folglich geniel3t du nicht die Einheit, den
transzendentalen Aufenthalt in Dem, das
jenseits aller Namen und Formen, aller zeitli-
chen und rdumlichen Begrenzungen ist. Statt-
dessen versuchst du standig, existenzielles
Leiden zu vermeiden, das sich durch ver-
schiedene emotionale Zustande manifestiert,
versuchst du, es zu vermeiden, indem du
neuen Erfahrungen, verganglichen Quellen
vorubergehender grofRer und kleiner Freude
nachjagst. Du wirst von Zweifeln geplagt, du

Babaiji's Kriya Yoga Journal



fuhlst dich allein, du fuhlst, dass deine Kraft
zu Handeln und zu Wissen begrenzt ist.

Die drei Malas, Fesseln oder Makel

Die Siddhas erwahnen die drei Malas, Fes-
seln oder Makel, welche die Seele binden:
Avidya (Unkenntnis seiner wahren ldentitat;
Egoismus), Karma (die Folgen von Gedan-
ken, Worten und Taten) und Maya, mentale
lllusion. Das Praktizieren von Yoga hat den
Zweck, unsere Seele von diesen drei Makeln
zu reinigen. Maya bedeutet nicht, dass die
Welt der Natur nicht existiert oder nicht real
ist, sondern, dass die
niedrige  Natur, die
durch ihre Eigenschaf-
ten oder Gunas handel
dein Wissen verwirrt,
falsche Werte erzeugt
dich in Ego, Mentalitat,
Sinneskdrperlichkeit
und begrenzte Intelli-
genz einhdllt und die
hochste Wahrheit dei-
ner Existenz dadurct
vor dir verdeckt. Diese
illusiondre Maya ver-
schleiert das Goattliche,
das in dir ist, den
unendlichen und un-
verganglichen Geist.

Wenn du erkennen
konntest, dass diese
Gottliche die wirkliche
Wahrheit deines Sein¢
ist, wlrde sich alles
andere in deiner Sich
verandern, seinen
wahren Charakter annehmen und dein Leben
und deine Handlungen wuirden die goéttlichen
Werte annehmen und sich innerhalb der Ge-
setze der gottlichen Natur bewegen.

Warum ist es so schwer, Maya zu lber-
winden?

Weil es nach wie vor das Maya des Gottli-
chen ist. Es ist selbst gottlich und eine evolu-
tionare Entwicklung der Natur des Gottlichen,
in Subjekt und Objekt und niedrigere kosmi-

Kali und Shiva

3

sche Aspekte, sattvische, rajasische und tama-
sische, aufgeteilt.

“Dies ist mein gottliches Maya der Gunas,
und es ist schwer, es zu Uberwinden; nur
diejenigen, die daruber hinaus gehen, kom-
men zu Mir." Gita VII.14

Es ist ein kosmischer Schleier, den die
Gottheit um dein Verstandnis gewoben hat.
Du musst dich aus dem Netz selbst herausar-
beiten, deine niedrige Natur zurticklassen und
dich der urspringlichen und hdchsten Gottheit

zuwenden.

Die Gita flichtet
sich nicht in die vedan-
tische Sicht, dass die
Welt eine traumahnli-
che lllusion ist und
dass sie nur real er-
scheint, wenn man sie
nicht aus der Perspek-
tive des spirituellen
Selbst betrachtet. Trotz
der enormen logischen
Schwierigkeiten solch
einer \Vorstellung und
dem Unvermogen, der
Ursache der Illusion
Rechnung zu tragen,
sagt die Gita nur, dass
es mysterioses und
unverstandliches Teil-
bewusstsein ist, wel-
ches die ganze Realitat
aus den Augen verliert,
in dem Phanomen der
beweglichen Natur lebt und keine Einsicht in
den Geist hat, dessen aktive Kraft es ist. Wenn
du diese Maya in der Stille deiner Seele trans-
zendierst, verschwindet die Welt nicht; sie
verandert nur von Grund auf ihre Bedeutung.
In der spirituellen Sichtweise findest du nicht,
dass all dies nicht wirklich existiert, sondern
eher, dass alles ist, aber mit einer ziemlich
anderen Bedeutung als vorher: alles ist Selbst
und Seele und Natur der Gottheit, alles ist
VasudevaDie Welt ist fur die Gita real, eine
Schopfung des Herrn, eine Kraft des Ewigen,
eine Manifestation von Parabrahman (Hoch-
stes Wesen), und sogar die niedrige Natur der

Babaiji's Kriya Yoga Journal



dreifachen Maya (Ich bin der Kérper, ich bin
die Personlichkeit, ich bin die Seele) ist eine
Ableitung von der héchsten gottlichen Natur.

Du kannst jedoch nicht vollstandig in der
Unterscheidung Zuflucht nehmen, dass es
eine zweifache Realitat gibt: eine untergeord-
nete, aktive und vortbergehende und eine
Ubergeordnete, ruhige, stille und ewige Reali-
tat jenseits des Handelns, und dass Befreiung
(von Leiden oder Reinkarnation) heif3t, von
der Befangenheit zu diesem grof3en Ganzen,
von der Handlung zum Schweigen zu gelan-
gen. Denn die Gita besteht darauf, dass du,
wahrend du lebst, dir deines Selbstes und
seiner Stille bewusst sein kannst und sollst,
und dennoch kraftvoll in der Welt der Natur
handeln kannst. Und sie gibt ein Beispiel des
Gottlichen selbst, welches nicht durch die
Notwendigkeit der Geburt gebunden sondern
frei und dem Kosmos Uberlegen ist und trotz-
dem ewiglich in Aktion verweilt. Deshalb
wird die Einheit dieser Doppelerfahrung
dadurch mdglich, dass sie ein Abbild der
gottlichen Natur in seiner Gesamtheit schafft.

Aber wie? Die Gita lehrt, dass du mit
Leichtigkeit von den Erscheinungen der
niederen Natur befreit und ins géttliche Sein
heraufsteigen wirst, wenn deine Sicht voll-
kommen gleichmalig auf das fixiert ist, was
sie als Purushottama die hochste Gottheit,
bezeichnet. Es istlshvarg das spezielle
Selbst, welches nicht von Begierden, nicht
von den Ursachen des Leidens und noch nicht
einmal von Karma beeinflusst ist. Es ist au-
Berdem die Seele aller Seelen, das unveran-
derliche Selbst aller, welches weder durch die
Kraft seines eigenen Werdens noch durch das
Spiel der gunas, der Qualitaten der Natur,
bertihrt wird. Dies wird durch das Bild von
Shiva und Kali (Mutter Natur, Maya) ausged-
rickt, bei dem er auf seinem Riicken liegt und
Kali mit einem erhobenen Ful? Gber ihm steht,
ohne lhn zu berthren.

Sowohl dem veranderlichen als auch dem
unveranderlichen Geist Uberlegen, ist dieses
Hochste Wesen nah und unterstitzend in der
Schopfung der Natur (Gita XV.17-18). Hier
ist es erforderlich, die Analyse der Gita von
Natur und Geist, Prakriti und Purusha, darzus-
tellen. Urspringlich beschreibt Samkhya, das
philosophische System des klassischen Yogas,

4

Purusha als singular. Die Upanishaden, die
Urspringe des vedantischen Yogas, beschrei-
ben in einem Vers zwei Purushas wie zwei
Vogel auf einem Baum, ein fur ewig verbun-
denes Paar, von denen einer die Friichte des
Baumes isst - der Purusha in der Natur, der
seinen Kosmos geniel3t - und der andere diese
nicht isst, aber seinen Gefahrten beobachtet -
der stille Zeuge, der dem Genuss entsagt.
Wenn der erste den zweiten sieht und erkennt
dass alles ein groRes Ganzes ist, dann ist er
befreit von Kummer. Dies weist darauf hin,
dass das Selbst in seinem hoheren Zustand der
Einheit fur immer frei ist, inaktiv, unverhaftet,
obwohl es in sein niederes Sein in der Vielfalt
der Kreaturen von Prakriti hinabsteigt und
sich umgekehrt in jeder Kreatur davon in den
hoheren Zustand zuriickzieht. Dies bezieht
sich auf die Vorstellung, dass sich die bewuss-
te Seele in einem Doppelzustand befindet: a)
der veranderliche Purusha hier in der Natur,
die verschiedenen Erscheinungen der Seele
und die Mannigfaltigkeit des Goattlichen, und
b) der unveranderliche, unbewegliche Purus-
ha, das stille Selbst, die Einheit des gottlichen
Seins, der Zeuge der Natur, der nicht invol-
viert in ihre Bewegung, frei von Prakriti und
dessen Wirken ist. Zu diesen zwei Zustanden
fugt die Gita, indem sie Gedanken von ande-
ren Passagen der Upanishaden weiterentwi-
ckelt, noch einen weiteren hinzu, dasrus-
hottama der héchste Purusha, dessen Grol3ar-
tigkeit diese ganze Schopfung beinhaltet, das
sowohl die veranderliche Mannigfaltigkeit als
auch die unveranderliche Einheit in sich birgt.
Dies lasst erkennen, dass es eine hohere,
bewusste Natur gibt, durch die der Herr zur
individuellen Seele, Jiva, wird. In der niede-
ren Natur erscheint jedes Individuum als das
Ego, in der héheren Natur bist du Purusha.
Mit anderen Worten, Mannigfaltigkeit ist Tell
der spirituellen Natur des Einen. Diese indivi-
duelle Seele bin ich selbst, in der Schopfung
ist sie eine Teilmanifestation von ,Mir*.

“Es ist ein ewiger Teil von Mir, der zu Jiva
in der Welt der Lebewesen wird und der die
subjektiven Krafte von Prakriti, den Verstand
und die funf Sinne, bildet.” (Gita XV.7)

Babaiji's Kriya Yoga Journal



Diese Idee des Purushottama ist die
Grundlage des hochsten Bhaktiyoga, welches
behauptet, tUber die rigiden Definitionen der
monistischen  Philosophie hinauszugehen.
Durch Anbetung des Purushottama und Eins-
Sein mit ihm kannst du seine géttliche Natur
ganzlich erleben.

Warum lasst der gute Gott so viel Lei-
den in der Welt zu?

Wenn man die Lebensdramen aus der
Perspektive des Egos betrachtet, wird diese
oft wiederholte zweifelnde Frage zu einem
fast unlésbaren Ratsel. Aber wenn du ver-
stehst, dass Leiden durch die Kraft von Maya
entsteht, um deinen Verstand zu tduschen und
wenn du anfangst, die Lebensdramen aus der
Perspektive des Zeugen, des Selbst, zu sehen,
dann beginnst du, die Lehren der Siddhas, das
alles ein Ausdruck von Gottes Gnade ist,
wertzuschatzen. Dem wahren Selbst passiert
nichts. Echte Veranderung in der Welt kann
nur als Ergebnis von Bewusstseinsverénde-
rung der Massen geschehen. Kann dies wegen
der Natur des Menschen nur durch ihn ge-
schehen, indem er eine Vielzahl an schwieri-
gen oder schmerzlichen Herausforderungen
und kritischen Massenereignissen bewaéltigen
muss? ,Leiden ist der grof3te Lehrer®, weil
wir langsam lernen.

Frage dich selbst: “Wer leidet?” wenn das
unerwartete passiert. Sofort wirst du durch
diese Frage in die Perspektive des Zeugen
zuruckgeworfen. Ja, es mag grof3e Schmerzen
im physischen Korper oder im emotionalen
Herz geben. Es mag Enttduschung, Angst,
Wut, Frustration oder Zorn geben. Aber die
Wahrheit ist, dass du weder der Schmerz noch
die Emotionen bist. Du bist ihr Zeuge. Sie
kommen und sie gehen, aber du bleibst der
Ewige Zeuge. Du hast die potentielle Kraft
und das Bewusstsein (Kundalini) in dir, zu
lieben anstatt zu hassen, das Gute zu erschaf-
fen wo vielleicht Bbses ist, Wahrheit zu su-
chen und zu finden in dem was falsch oder
verwirrend ist.

Die funf gottlichen Krafte:

Verschleierung, eine der funf Kréafte des
Herrn, wie es im Tirumandiram beschrieben
ist, zwingt dich durch den Schleier der Maya
zu schauen, um den Herrn jenseits der Sinne
zu suchen, jenseits des Wirkens der Gunas.
Die anderen Kréfte des Herrn sind Schopfung,
Erhaltung, Auflésung und Gnade. Gemald dem
Siddhanta, den Weisheitslehren der Siddhas,
schafft der Herr die Bedingungen, in denen
jede individuelle Seele reinkarnieren kann,
um ihre karmischen Folgen und Lehren abzu-
arbeiten. Es erhalt das Leben und einige
Beziehungen lange genug aufrecht, um der
inkarnierten Seele zu ermdglichen, an Weis-
heit zuzunehmen, wahrend sie die Begren-
zungen durch Egoismus, Verlangen nach
Vergnigung und Schmerzvermeidung erfahrt.
Es l6st diese Bedingungen auf, auch Bezie-
hungen, um fir die Seele den Weg fiir neue
aufbauende Beziehungen frei zu machen, und
am Ende des Lebens eine Ruhepause von den
Herausforderungen der Inkarnation zu gewah-
ren. Es verschleiert oder versteckt seine Ge-
genwart hinter den Erscheinungen der Welt,
um die Seele zu zwingen, Weisheit zu suchen
und die Begrenzungen des Egos zu transzen-
dieren. Gnade ist die Antwort des Herrn auf
das Rufen der Seele, wenn sie versucht, sich
von den Leiden des Egos zu befreien und
durch die Kraft der Liebe ihr Eins-Sein mit
allem zu verwirklichen. ,Sie gibt dir nicht
immer alles was du willst, aber sie gibt dir,
was du brauchst.” Gnade manifestiert sich
tatsachlich durch alle Krafte des Herrn, durch
Schopfung, Erhaltung, Auflosung und Ver-
schleierung. Weisheit beinhaltet, dies zu
wissen und die potentiellen Lektionen wahr-
zunehmen, die jede Erfahrung bereithalt. Im
Gegensatz zu Karma ist Gnade unverdient.
Sie druckt die Liebe des Herrn zu den Seelen
aus und fuhrt jeden einzelnen von uns vom
Allein-Sein zum Eins-Sein mit allem. Gnade
ist unendlich geduldig und gibt unbegrenzte
Gelegenheiten, durch die Erfahrungen des
Lebens zu lernen, Wer wir wirklich sind.

Babaiji's Kriya Yoga Journal



2. Siddhanta, Advaita und Yoga

Ein Interview mit Marshall Govindan (Satchidananda)

Frage: Warum haben Sie sich entschieden,
dieses Interview zu machen? Was ist das Ziel?

Antwort: Wenn man wissen will, was wahr
ist, und vermeiden will zu leiden, ist es not-
wendig, einige grundlegende Fragen zu stel-
len, wie: Gibt es Gott? Wenn ja, wie kann ich
Gott erfahren? Habe ich eine Seele? Warum
wurde ich geboren? Was ist der Sinn meines
Lebens? Warum gibt es Leid in der Welt? Das
Ziel des Interviews, der Grund warum ich es
gebe, ist es, dem Leser ein besseres Verstand-
nis fur einige der Antworten auf diese Fragen
aus der Perspektive der spirituellen Traditio-
nen zu erwerben, die mich auf meinem spiri-
tuellen Weg gepragt haben. Den meisten
westlichen Suchenden fehlt das Wissen dieser
spirituellen Traditionen und deren Anforde-
rungen. Es ist unmdglich, Wahrheit in Worte
zu fassen, sie befindet sich jenseits aller Wor-
te. Aber Worte konnen in ihre Richtung wei-
sen, Einsicht gewahren. Ihr Ursprung jedoch
ist nur in der inneren Stille zu finden. Dies ist
der Ansatz aller spirituellen Traditionen. Der
Geist hat keine Form, deshalb kann er nicht in
Worten erfasst werden. Nur in der Stille. Aber
man sollte nicht den Fehler vieler heutiger
westlicher spirituell Suchenden machen, in
ihrer Eile ,erleuchtet® zu werden, solche
Fragen zu ignorieren oder abzutun. Spirituali-
tat bedeutet nicht ,anti-intellektuell” zu sein.
Es bedeutet nicht, einfach die effizienteste
Technik oder den besten Lehrer zu finden,
oder vor der Welt zu flichten.

Frage: Was ist die Beziehung zwischen
Siddhanta, Advaita und Yoga?

Antwort: Mein Lehrer, Yogi Ramaiah,
pflegte zu sagen, dass Siddhanta dort beginnt,
wo Advaita endet. Und dass Babaji’s Kriya
Yoga die praktische Essenz des Siddhanta ist.
Doch vor Beantwortung dieser Frage ist es
notwendig beides zu erlautern.

Frage: Was ist Siddhanta?

Antwort: ,Siddhanta® bezieht sich auf die
Lehren der indischen Yoga- oder Tantra-
Adepten, die ,Siddhas” oder perfektionierten
Meister, diejenigen, die einen gewissen Grad

an \ollkommenheit oder gottliche Kréafte,
bekannt als ,Siddhis”, erreicht haben. Neben
der Tatsache, dass die ,Siddhas" mit dem
tibetischen Buddhismus in Verbindung stehen,
haben diese Mystiker die Praxis des Kundali-
ni Yoga als Methode hervorgehoben, um die
eigene potenzielle Géttlichkeit auf allen finf
Ebenen der Existenz zu verwirklichen. Sie
verurteilten institutionelle Religion mit ihrer
Betonung auf Tempel- und Goétzendienst,
Ritualismus, Kastenwesen und Abhangigkeit
von den Schriften. Sie lehrten, dass die eigene
Erfahrung die zuverlassigste und maf3gebliche
Quelle des Wissens und der Weisheit ist, und
um dieses zu erwerben, sei es notig, sich mit
Hilfe von Yoga und Meditation nach innen
den subtilen Dimensionen des Lebens zuzu-
wenden. Die meisten ihrer Schriften sind 800-
1600 Jahre alt, manche gehen sogar zurlck
bis ins 2. Jahrhundert n. Chr.. Anta bedeutet
.endgultiges Ende“. Siddhanta bedeutet das
endgultige Ende, Abschluss, oder Ziel der
Siddhas, der verwirklichten Meister. Das Wort
ist auch aus Citta und Anta abgeleitet, was so
viel wie das Ende des Denkens bedeutet. So
ist dies die endgultige Schlussfolgerung am
Ende des Denkens. Wahrend die Siddhas in
ganz Indien und sogar in Tibet lebten, stammt
die Tradition, der wir angehoren, die bekannt
ist als , Tamilischer Kriya Yoga Siddhanta®,
und deren Literatur wir seit den 1960er Jahren
erforscht, Ubersetzt und verdffentlicht haben,
aus Sud-Indien. Die Schriften der tamilischen
Yoga Siddhas waren in der Umgangssprache
der Menschen in Form von Gedichten ge-
schrieben anstatt in Sanskrit, welches nur der
obersten Kaste, den priesterlichen Brahma-
nen, bekannt war, die ihnen ablehnend gege-
niberstanden. In ihren Schriften werden
keinerlei Lobpreisungen zu Ehren von Got-
theiten gesungen. Theologisch kdnnen ihre
Lehren als ,monistischer Theismus* klassifi-
ziert werden. Sie erheben aber keinen Ans-
pruch darauf, ein philosophisches System
oder eine Religion darzustellen. Sie sind
bestrebt, praktische Lehren anzubieten, insbe-
sondere in Verbindung mit Kundalini Yoga,

Babaiji's Kriya Yoga Journal



um die Wahrheit direkt zu erkennen, und was
man auf dem spirituellen Weg vermeiden
sollte.

Sektenzugehorigkeit hat keine Bedeutung
fur Siddhas. Sie fuhlen sich wohl unter Men-
schen aller Glaubensrichtungen. lhre Methode
zur Erkenntnis der Wahrheit ist es, diese
zunachst im Samadhi zu erfahren, in der
mystischen Vereinigung kognitiver/ geistiger
Versunkenheit/ Absorption, und sich dem
dann nach und nach vollstandig hinzugeben,
bis es ihr standiger Bewusstseinszustand die
Erleuchtung wird. lhr Ansatz enthalt keine
Versuche, philosophische oder religiose Glau-
benssysteme zu konstruieren. Die Gedichte
der Siddhas zeigen keine Spur von Gbernom-
menen Ansichten oder kollektivem Denkens;
ihr Ansatz ist eine ,offene Philosophie®, in
der jeder Ausdruck von Wahrheit wertge-
schatzt wurde. lhre Gedichte und Lieder
predigen keinerlei Grundséatze oder Doktri-
nen; sie schlagen nur eine Richtung vor, mit
der das Streben nach einer direkten, intuiti-
ven, personlichen und tiefen Erkenntnis der
Gottlichen Wahrheit erfullt werden kann.

Die Siddhas verwendeten eine kraftvolle,
volkstimliche Sprache, um Menschen in ihrer
egoistischen Tauschung wach zu ritteln und
sie aus ihren konventionellen Moralvorstel-
lungen herauszubringen. Sie benutzten die
gewohnliche Sprache der Menschen anstatt
das elitdre Sanskrit, um ihre Zuhdorer zu errei-
chen. Sie forderten ihre Zuhoérer auf, sich
gegen anmafRende, leere orthodoxe Uberzeu-
gungen und Praktiken aufzulehnen, ein-
schlie3lich Gottesdienst im Tempel sowie
Rituale, Kastenwesen und Bittgebete. Sie
lehrten, dass in dem Moment der vollstandi-
gen Hingabe das Ego die intellektuelle Ebene
der Existenz vollstandig mit einschlief3t. Dann
werde die personliche Erfahrung anstelle des
Studiums von Schriften zur hochsten Quelle
der Wahrheit. Der Siddha ist eine freier Den-
ker und ein Revolutionar, der es ablehnt, sich
von Dogmen, Schriften oder Ritualen beeinf-
lussen zu lassen. Der Siddha ist im wahrsten
Sinne radikal, denn er selbst ist den Dingen
auf den Grund gegangen.

Frage: Warum ist Siddhanta "neu"?

Antwort: Tirumular, wahrscheinlich der &l-
teste der Tamilischen Yoga Siddhas, erklart in

7

seinem Tirumandiram, (5. Jh. n. Chr.), dass er
einen ,neuen Yoga“ offenbart (Nava Yoga),
der alle Elemente des ,Kundalini Yoga“ wie
er von den Siddhas spéater bezeichnet wurde,
enthalt, und eine vollstandige Transformation
des menschlichen Zustands hervorruft, ein-
schliel3lich des physischen Korpers. Wahrend
der ersten Jahrtausende unserer Zeitrechnung
erfanden die Siddhas Kundalini Yoga als ein
wirksames Instrument zur Selbsterkenntnis
(Samadhi). Es war ein Ergebnis ihrer experi-
mentellen Bemuhungen, effektivere Moéglich-
keiten zu finden, die Wahrheit der Dinge Uber
die stark intellektuellen, rituellen, hinge-
bungsvollen oder asketischen Wege hinaus zu
erkennen, und die menschliche Natur zu
transformieren. Es ist heute ,neu“, weil das
Tirumandiram und die Schriften der 18 Tami-
lischen Yoga Siddhas auf3erhalb des Tamilisch
sprechenden Sudindiens und Sri Lankas
unbekannt waren, bis sie zum ersten Mal von
uns Ubersetzt wurden. Sie wurden von den
tamilischen Gelehrten und Experten entweder
ignoriert oder wegen ihrer absichtlich obsku-
ren ,zwielichtigen Sprache“missverstanden.
Weil die Siddhas die orthodoxen Brahmanen-
Gelehrten und Priester verurteilten, ernteten
sie ebenso den Zorn der Mitglieder dieser
Gemeinschaft, die sie als Magier oder
schlimmeres verurteilten. Folglich wurden
ihre Schriften nicht in institutionellen Archi-
ven wie Tempeln und Handschriftenbibliothe-
ken erhalten, sondern nur durch die Weiterga-
be in Familien von Arzten, Siddha Vaidhyas,
die ihre Schriften geheim hielten, und nur fur
medizinische Zwecke anwendeten. Wegen der
weit verbreiteten Unkenntnis ihrer Lehren und
der Tatsache, dass die Siddhas von der ortho-
doxen Gemeinde gerne mit "Magiern" in
Verbindung gebracht wurden, wurden sie bis
vor kurzem in manchen Kreisen der indischen
Gesellschaft nicht anerkannt. Ich kann mich
lebhaft an die sarkastische und emotionale
Antwort eines berihmten Vedanta-Lehrers
erinnern, ein renommierter Swami und Mitg-
lied der Brahmanen-Gemeinschaft, deren
Muttersprache Tamilisch war, als ich ihn 1986
nach seiner Meinung Uber die Schriften der
Tamilischen Yoga Siddhas fragte. Und ich
erinnere mich an die typische Reaktion vieler
Personen in Nord-Indien, wenn ich erwahnte,
dass unser Guru Babaji Nagaraj am Leben sei.

Babaiji's Kriya Yoga Journal



Wenn sie die Autobiographie eines Yogi
gelesen hatten, fragten sie: ,Ist er noch am
Leben?“ Wenn nicht, und wir erwahnten, dass
er seit Jahrhunderten lebendig sei, sagten sie
so etwas wie: ,Oh, er muss sehr schlechtes
Karma haben, in dieser Welt des Leidens so
lange bleiben zu mussen.” Sogar fuhrenden
Mitgliedern anderer Linien der Kriya Yoga
Tradition ist es nicht gelungen, wertzuschét-
zen, was ,neu” ist in Bezug auf Babaji und
die Siddhas. Sri Yukteswar sagte mit Bezug
auf Babaji: ,Er befindet sich jenseits meines
Verstehens.” Dies bedeutet, dass sein Zustand
nicht ins Paradigma des Vedanta zu integrie-
ren ist, in dem er unterrichtet wurde. Yoga-
nanda und andere konnten ihn nur als ,Ava-
tar* begreifen, eine Inkarnation Gottes selbst,
und ,Christus- gleich“, obwohl Babaji sich
selbst nie mit solchen Begriffen bezeichnet
hat. Auf der ersten Seite des Kapitels seiner
Autobiographie, wo er dem Leser Babaiji
vorstellt, erwahnt Yogananda, dass er wie der
Siddha Agastyar seit Tausenden von Jahren
lebt. Yogananda ist es nicht gelungen zu
begreifen, wie ahnlich diese beiden Siddhas
einander wirklich waren, und dass Babaji wie
Agastyar ein Mensch war, der ein Siddha
geworden ist, nicht Gott, der als Avatar inkar-
nierte. Avatare sind aullerst selten. Es gibt
keine in der shivaitischen Tradition, sondern
nur innerhalb der Vaishnava (Vishnu) Traditi-
on mit ihren zehn aufeinanderfolgenden Ava-
taren, inklusive Rama und Krishna. Alle diese
Reaktionen spiegeln die jeweilige philosophi-
sche Perspektive wider: Sei es die Sicht von
Vedanta, Samkhya, Christentum oder Vaish-
nava.

Sri Aurobindo ist einer der wenigen Wei-
sen der heutigen Zeit die wertschatzen konn-
ten, wer die Siddhas, einschlie3lich Tirumu-
lar, Babaji und Ramalinga, waren.

Frage: Was lehrt uns Siddhanta tber die
Seele und ihre Beziehung zum Korper?

Antwort: Jede Metaphysik hat sich mit drei
Dingen auseinander zu setzten: Gott (Pati),
Seele (Pasu) und Welt ggam), und der
Wechselbeziehung zwischen ihnen. Der Kor-
per ist natirlich Teil der Welt. Wie in der
tamilischen Literatur Sud-Indiens ausgefuhrt
lehrt Siddhanta, dass Gott Shiva alles aus sich
selbst heraus schuf - die Welt, alle Dinge in

8

der Welt und alle Seelen - und dass jede Seele
bestimmt ist, letztlich in advaitischer Vereini-
gung mit lhm zu verschmelzen, so wie ein
Fluss sich mit dem Meer verbindet, oder eine
Welle aus dem Ozean entsteht, und wieder
zum Ozean wird.

Gott Shiva erschuf und erschafft bestandig,
erhalt, und nimmt alles wieder in sich auf. Die
individuelle Seele des Menschen geht aus ihm
hervor, alle Welten und ihre Inhalte. Er ist der
Anfang und das Ende, der Autor der Existenz.
Er ist Ursache und Wirkung. Sein Akt der
Manifestation kann verglichen werden damit,
wie Funken aus Feuer geboren werden, oder
wie Frichte aus einem Baum entstehen.

Die individuelle Seele ist im wesentlichen
Sat-Chit-Ananda: Sein, Bewusstsein und
Gluckseligkeit oder bedingungslose Freude.
Die Essenz der Seele ist die Essenz Gottes.
Sie ist kein Ding, kein Objekt. Sie ist der
Seher, nicht das Gesehene. Sie ist das Subjekt.
Sie ist ein strahlendes Wesen, ein Lichtkérper,
AnandamayaKosha — und wurde erschaffen,
entwickelt sich als scheinbar getrenntes We-
sen und verschmilzt letztlich in ungetrennter
Vereinigung und Einssein mit Gott Shiva,
dessen Einssein als Identitdt bezeichnet wer-
den kann.

Aber monistischer Siddhanta lehrt auch,
dass sich die Seele temporéar von Gott unter-
scheidet. Dieser Unterschied besteht in Bezug
auf die Individualitat der Seele, nicht auf ihr
Wesen. Der aus reinem Licht bestehende
Korper der Seele, AnandamayaKosha, wird
erschaffen und ist begrenzt. Er ist nicht all-
machtig oder allgegenwartig bei seiner Ent-
stehung. Vielmehr ist er begrenzt und indivi-
duell, aber nicht unvollkommen. Das ist es,
was Evolution verursacht, der Sinn von Sam-
sara, den Zyklen von Geburt und Tod: Die
individuellen Seelen in die Reife zu fuhren.
Naturlich sind die verschiedenen Bereiche des
Verstandes, der Wahrnehmung, der Unter-
scheidungsfahigkeit, die nicht die Seele sind,
sondern die die Seele ,umgeben“, noch be-
grenzt, und es ware, wie oben erwéhnt, to-
richt, diese mit Gott Shiva gleichzusetzen.
Nach vielen Geburten und weiterer dem
irdischen Dasein folgender Entwicklung
verschmilzt der Seelenkérper letztendlich in
Gott Shiva. Diese Verschmelzung wixtish-

Babaiji's Kriya Yoga Journal



vagrasagenannt. Dann kann die Seele nicht
einmal mehr sagen, ,Ich bin Shiva“, denn dort
gibt es kein ,lch*, um diesen Anspruch zu
erheben. Dort ist nur Shiva.

Die Welt und die Seele sind in Wirklich-
keit nichts als verschiedene Formen von
Shiva selbst, dennoch (berwindet auch Er
Seine Schopfung und ist nicht durch sie be-
grenzt. Des Weiteren kénnen die Welt und die
Seele nicht als unabhéangig von Gott betrach-
tet werden; eine Tatsache, die verdeutlicht,
dass sie Evoluten sind und nicht ewige Entita-
ten. Sind Welt und Seele zum Zeitpunkt von
Mahapralaya-dem Ende eines kosmischen
Schopfungszyklus - in Seiner géttlichen Form
aufgenommen,werden alle drei Malas (be-
grenzende Bindungen: Anava - Karma, und
Maya) durch Seine Gnade beseitigt. Die Seele
existiert dann nicht mehr als Individuum, sie
verliert ihre Getrenntheit von Shiva durch die
Vereinigung und Erfullung in lhm. Nach
Mahapralaya existiert allein Shiva, bis sich
aus lhm heraus in einem weiteren kosmischen
Zyklus Schopfung fortsetzt.

Frage: Welche Auffassung haben die Sidd-
has von Gott?

Antwort: Sie bezogen sich ohne bestimmte
Merkmale oder Einschréankungen auf Gott als
"Shivam". Shivam ist grammatikalisch und
philosophisch ein unpersénliches Konzept.
Die Siddhas sagen, der ideale Name fir Shi-
vam sei ,Es“, adu, ,Das-heit", ,So-Sein"
oder Paiparam; "Gute", absolutes Sein,
Bewusstsein und Glickseligkeit: Satchida-
nanda. Shivam ist kein personlicher Gott. Es
ist eine Praxis, ein Eingang. Es ist ein grund-
legendes Bewusstsein oder eine grundlegende
Bewusstheit. Das Erreichen von Bewusstheit
oder des Shiva-Bewusstseins ist Mukti, oder
Befreiung. Auch, wenn Tirumular vom religi-
O0sen Aspekt Gottes spricht, glaubte er an eine
Hochste Abstraktion, eine ,,Grofl3e Alleinheit".
Sein Ausdruck dafur isffani-U Befreiung.
(Mandiram 2450). Ein tieferes Studium des
Konzepts von Shivam zeigt, dass es zwei
Richtungen im indischen Denken gibt: Einen
theistischen mit einer persénlichen oder hin-
gebungsvollen Beziehung zu Gott, basierend
auf der Grundlage von Bhakti, und einen
tantrischen, d.h. absoluten, basierend auf
Kundalini Yoga und Jnha. Die Bhakti-

9

Methode ist, wie in der Shaiva Sidufita
Schule dargestellt, eine pluralistische; die
absolutistische Methode ist die monistische,
wie im Tirumandiram dargestellt.

In ihren Gedichten verwiesen sie auf die
funf kosmischen Handlungen des Shivam, als
Seinen gluckseligen Tanz, seiner Shakti,
seiner Kraft, aus Liebe zu den Seelen.

1. Schopfung der Welt, um so den Seelen
die Mittel zur Verfigung zu stellen, in Weis-
heit zu wachsen, und letztlich ihre Einheit in
der Vielfalt zu erkennen;

2. Erhaltung: So, wie Seelen in Unwissen-
heit, TAuschung und Karma verwickelt wer-
den, werden sie auch durch verschiedene
Mittel und Beziehungen in ihrem Lernen
geschutzt und unterstitzt;

3. Auflésung: Wenn Seelen aus der Inkar-
nation in dieser Welt genommen werden,
erhalten sie eine voriubergehende Atempause
von ihrem Leiden in der Welt, in der sie sich
fur ihre nachste Inkarnation vorbereiten;

4. Verdunkelung: Die Kraft, die die Einheit
der Seele mit Shivam verhdllt, und daraus
resultierend die Seele verpflichtet, Weisheit
zu suchen, die Wahrheit hinter dem Schleier
geistiger Tauschung, Maya,;

5. Gnade: Die Beseitigung der drei Fesseln
oder Verunreinigungen der Seele: Unwissen-
heit, Verblendung und Karma. Shivams Gna-
de und Liebe fiir alle Seelen ist in allen funf
kosmischen Handlungen enthalten, um jeder
Seele zu helfen, in Reife zu wachsen bis zur
Befreiung

Durch kosmische Zyklen von Involution
(Ruckbildung) und Evolution setzt sich dieser
Tanz seit Aonen von Zeit fort. Sein letztendli-
ches Ziel bleibt ein Geheimnis, bis die Seele
befreit ist, und sich mit dem geheimnisvollen
Selbst, Shivam, wieder vereinigt.

Frage: Was ist das Ziel des Siddhanta?

Antwort: Nach den Tamilischen Siddhas
oder den verwirklichten Seelen ist das letzt-
endliche Ziel des Lebens ,vollstandige Hin-
gabe“, die die Verwirklichung vonvettivel
dem ,groBen Lichtraum“, kosmischen Be-
wusstseins, und dann eine fortschreitende
Transformation der menschlichen Natur auf
allen Ebenen in einen gottlichen Kdrper, oder
DivyaDeha enthalt.

Babaiji's Kriya Yoga Journal



Die tamilischen Siddhas gingen davon aus,
dass personliche Anstrengung ebenso wie
gottliche Gnade fur die Erlangung der Befrei-
ung notwendig seien. Diese Bemihung, diese
Aspiration, wird durch das nach oben zeigen-
de Dreieck dargestellt. Die Gnade wird durch
das nach unten zeigende Dreieck dargestellt.
Ihre Kombination, das sich doppelt kreuzende
Dreieck, bildet die Grundlage ihres wichtigs-
ten Yantras, einem geometrischen Objekt der
Konzentration, und der Integration der spiri-
tuellen und materiellen Ebenen der Existenz.
Die Siddhas bestehen auf den Wert des Tantri-
schen Yoga als Mittel fir das Erlangen von
Freiheit und Unsterblichkeit in dieser Welt
anstatt in einem himmlischen Leben nach
dem Tode. Befreiung, Moksha, odetdu (in
Tamil), ist ein mystischer Zustand, von Tiru-
mular als Yoga-Saadahi bezeichnet.

Im yogischen Saadhi ist der unendliche
Raum;

Im yogischen Saadhi ist das unendliche
Licht;

Im yogischen Saadhi ist die allméchtige
Energie

Yogischer Sarmdhi ist es, was die Siddhas
lieben.

(Mandiram 1490)

10

Es ist nicht die Freiheit oder Befreiung aus
dem Kreislauf der Inkarnationen, sondern die
Freiheit oder Befreiung von den Malas, den
drei Verunreinigungen oder Fesseln der men-
schlichen Seele, die sie wie drei Strange in
einem Seil binden, und ihre darin liegenden
Qualitaten, satchidananda, begrenzen:

Anava Unwissenheit der eigenen wahren
Identitat, und damit Egoismus;

Karma Die Folgen vergangener Taten,
Worte und Gedanken,;

Maya Tauschung, einschlie3lich seiner
Mittel: Halbwissen, partielle Macht, Verlan-
gen, Zeit und Schicksal.

Es ist auch die Freiheit von den Gunas,
den Modi oder Bestandteilen der Natur:

Rajas: Das Prinzip der Dynamik, das sich
anregend, mobil, aktiv darstellt;

Tamas: Das Prinzip der Tragheit,Faulheit,
das sich schwer, mide, zweifelnd und ver-
wirrt zeigt;

Sattva: das Prinzip der Ausgewogenheit
und Klarheit; es wirkt erhellend und beinhal-
tet Ruhe, Klugheit und Wissen.

Fortsetzung unter

http://www.babajiskriyayoga.net/german/
WebPDF/interviews/Siddhanta _de.pdf

3. Laya Yoga und die funf Elemente

von M. G. Satchidananda

Heute wird Yoga hauptsachlich als eine
Methode zur Verbesserung der eigenen physi-

schen oder mentalen Gesundheit dargestellt.

Wahrend dies in der modernen, materialisti-
schen Kultur nachvollziehbar ist, muss jeder,
der danach strebt, die urspringliche Absicht
von Yoga - spirituelle Selbsterkenntnis und
die Uberwindung von existentiellem Leiden
zu verwirklichen - ein Grundverstandnis der
zugrunde liegenden Prinzipien der menschli-
chen Natur und vorKundalini bzw. Laya

Yoga haben, wie sie von den Yoga Siddhas,
den Urhebern des Yoga, erdacht worden sind.

Wie in der tantrischen Literatur der Sidd-
has beschrieben, itlaya Yogader Yoga der
Auflésung und ein integraler Bestandteil von
Kundalini Yoga Kundalini Yoga bezieht sich
auf jene unterschiedlicheKriyas(praktische
Yogatechniken), zu dendPranayama, Mant-
ras, Chakras, Bandhas, Mudrasd Hatha
Yoga Asanagzahlen und, die dazu dienen,
Kundalini, die eigene potentielle Kraft und
das eigene potentielle Bewusstsein, zu erwe-
cken. Laya Yoga befasst sich mit der Aufl6-
sung der eigenen gewohnheitsméaRigen ldenti-
fikation mit dem Koper-Geist Komplex, was

Babaiji's Kriya Yoga Journal



zur Verwirklichung des eigenen wahren Selbst
fuhrt. Basierend auf de8amkhyaKlassifika-
tion derTattvasoder Naturprinzipien ist jedes
der finf ElementeBhutad mit einer anderen
Kdrperregion und anderen Chakras assoziiert:

die Erde, die materielle Substanz, oder das
materielle Element, steht mit dem Wurzel-
chakra,Muladharg und der Basis des Rump-
fes in Verbindung, ist das Medium des physi-
schen Uberlebens und wird durch Tragheit
charakterisiert;

das Element Wasser ist nfiivadhisthana
Chakra das sich am Stei3bein befindet, asso-
ziiert und ist das Medium der Emotionen.

das Element Feuer steht miflanipura
Chakra welches gegeniber des Nabels liegt,
in Verbindung und ist das Medium der Be-
gierde, der Sinneswahrnehmung, des autono-
men Nervensystems und des niederen Geistes;

das Element Luft ist miAnahata Chakra
(Herzzentrum) undVishuddi Chakra(Hals-
zentrum) assoziiert und ist das Medium des
Intellekts, der Vernunft und der Kommunika-
tion.

Das Element Raum ist majna Chakra
(Augenbrauenzentrum) urfBahasrara Chak-
ra (Kronenzentrum) verbunden und ist das
Medium der Intuition und des Uberbewuss-
tseins.

Die limitierenden Prinzipien der menschli-
chen Natur, bekannt al&hamkara (Egois-
mus),Maya (Tauschung) un&arma (Konse-
guenzen von Gedanken, Worten und Taten,
die durch Gewohnheiten odeBamskaras
gesteuert sind) sorgen normalerweise dafr,
dass man sich mit dem physischen Korper,
den Emotionen und den Regungen des Geis-
tes und des Intellekts identifiziert. Um sich
vom Egoismus zu befreien, der Gewohnheit,
sich mit dem gleichzusetzen, was man nicht
ist, schreibt der klassische Yoga des Patanjali
.Kriya Yoga“ (Yoga Sutra 1.12) vor, die kon-
tinuierliche Praxis von Losgeldstheit gegenu-
ber diesen Regungen zur Verwirklichung des
Selbst, des reinen Zeugenbewusstseins. Da
wenige dazu bereit sind, dies ununterbrochen
zu praktizieren, empfiehlt und beschreibt er in
dem zweiten Kapitel der Yoga Sutras den 8-
gliedrigen Astanga Yogaals Vorbereitung
(Yoga Sutra 11.29).

11

In der Folgezeit experimentierten die
Siddhas mit vielen energetischen Techniken,
um dieKundalini zu erwecken und erkannten
dabei, dass ,das Bewusstsein der Energie und
die Energie dem Bewusstsein folgt.” Sie
entdecken das Grundprinzip désntra dass
es fur dieTransformationder menschlichen
Natur (im Gegensatz zur Flucht davor) erfor-
derlich ist, Bewusstsein und Energie von den
niederen zu den hoheren  psycho-
energetischen Zentren od€hakraszu len-
ken. Dies entspricht einem Prozess der Sub-
limierung von sexueller Energidindu ge-
nannt, die mit denMuladhara Chakraasso-
ziiert ist, zu spiritueller EnergieQjas ge-
nannt, die mit demSahasrara Chakraver-
bunden ist. In der Siddha Literatur wird dieser
Sublimierungsprozess als eine Art innerliche
Alchemie beschrieben. Alchemie ist der esote-
rische Vorgang, bei dem Nichtedelmetalle,
wie z.B. Blei, in Gold verwandelt werden. Die
Siddhas teilen uns mit, dass der physische
Korper wie Gold leuchten wird, wenn diese
innerliche Alchemie vollbracht ist. Sie haben
ihre daraus resultierende Erkenntnis der héch-
sten Realitat als ,weiten, hellen Raum* oder
Vettivel beschrieben. (siehe den Artikel Uber
dieses Thema in der vorherigen Ausgabe des
Kriya Yoga Journals). ,Raum®, das flinfte
Element, hat keinerlei Begrenzung und ist
daher eine passende Metapher Kaivalya
bzw. ,absolute Freiheit’, den Titel des letzten
Kapitels der Yoga Sutras. Dies umfasst Frei-
heit von Begierde, Egoismus, Anhaftungen
und Abneigungen aller Art, von Karma und
Maya (Tauschung).

Im Streben danach, Einfluss tber diese er-
heblichen Hindernisse gewinnen zu kdnnen,
entwickelten die Siddhas zahlreich&iyas
(praktische, yogische Techniken) und experi-
mentierten mit diesen. Jeder, der jemals ver-
sucht hat, eine schlechte Gewohnheit abzule-
gen oder irgendeine Anhaftung bzw. Abnei-
gung zu Uberwinden, kann abschatzen, wie
schwierig dies aufgrund des unserer gewohn-
heitsgesteuerten menschlichen Natur inne-
wohnenden Widerstands ist. Die Siddhas
entdeckten, wie man die jedem Element
zugehorigen Qualitdten wirksam einsetzen
kann, um ein Element stufenweise in einem
anderen aufzulésen bzw. es zu sublimieren.

Babaiji's Kriya Yoga Journal



Zur Auflésung von Erde bedarf es z.B.
Wasser. Die Erd-Qualitdten Tragheit und
Gewohnheit werden durch die positiven, auf
Veranderung abzielenden Emotionen des
Wassers, wozu Streben und Motivation geho-
ren, und die Kriyas, die den Korpeewegen
aufgehoben.

Um Wasser in Dampf tibergehen zu lassen,
braucht man Feuer. Alle Emotionen sind labil,
die meisten zudem negativ und bestenfalls
bescheren sie einem nur flichtige Regungen
von Glick im vitalen Koérper. Die Praxis von
Pranayama-Atmung ermdglicht einem, die
Emotionen zu beruhigen.

Zur Auflésung von Feuer ist Luft erforder-
lich. Emotionen, die Widerstand gegen die
Praxis von Yoga und seine sozialen Prinzi-
pien, die Yamas, und die Lauterung von Be-
gierden und Abneigungen nach sich ziehen,
lassen Hitze entstehen. Wenn man seine Wil
lenskraft einsetzt und mithilfe von Konzentra-
tion und mentaler Kontrolle, gefuhrt durch
Intelligenz, Vernunft und Erkenntnis, trotz des
Widerstandes beharrlich bleibt, werden Be-
gierden und Abneigungen beseitigt.

Um Luft aufzulésen, bedarf es Raum, dem
funften Element. Wenn man seinen Atem und
seine Konzentration auf die Chakras im Kopf
lenkt, kann man die Regungen des Geistes
verstummen lassen und in die Stille von
Samadhi eintreten.

Die im Laya Yoga verwendetdfriyas be-
inhalten den Gebrauch der wichtigsten Prakti-
ken von Babaji's Kriya YogaKriya Kundalini
Pranayama ebenso wieBandhas muskulare
Verschlisse, Mudras psycho-energetische
Gesten, die 18 Asanas des Kriya Hatha Yoga
praktiziert in Bewusstheit ihrer energetischen
Wirkungen, Meditation Uber die Chakras,
Chakra Mantra Wiederholung und die gleich-
zeitige Anwendung von Chakra Mantras,
Visualisierungen und Asanas, wahrend man
sich auf die jeweiligen Chakras konzentriert.
Diese Methoden werden nur bei einer Ein-
weihung gelehrt, damit sie korrekt, in der
richtigen Reihenfolge und im passenden
Kontext gelernt werden kdnnen. Sie bewirken
eine ganzheitliche Entwicklung auf allen finf
Existenzebenen. Abgesehen davon gibt es
viele weitere Dinge, die flrayaoderKunda-
lini Yogavon wesentlicher Bedeutung sind:

12

1. Eine sattvische(beruhigende und aus-
geglichene) Ernahrung;

2. Die Einhaltung deYamasoder sozialen
Beschrankungen (Yoga Sutra [1.30), dazu
gehoren:

aAhimsa Nicht-Schaden
Worten und Taten;

b. Satya wahrhaftig sein, Ubertreibung
vermeiden, nur sagen, was notwendig und
hilfreich ist;

c. Brahmacharya in Gedanken, Worten
und Taten keusch sein; idealerweise umfasst
dies ZoOlibat oder Abstinenz von sexueller
Aktivitat, solange man sich nicht von sexuel-
ler Begierde befreit hat, darin gelbt ist, tantri-
sche Praktiken zusammen mit einem Partner
auszufthren und im Zeugenbewusstsein
gefestigt ist;

d. Asteya Nicht-Stehlen; “ Reichtum
kommt zu allen, deren Grundlage das Nicht-
Stehlen ist.“(11.37)

e.Aparigraha Freiheit von Gier

3. Die Ausbildung von Streben, eine Ab-
lehnung dessen, was sich der Reinigung vom
Egoismus in all seinen Erscheinungsformen
widersetzt, und Hingabe an das héchste We-
sen. Siehe die Artikel Gber dieses Thema in
den Kriya Yoga Journalen Winter und Frih-
jahr 2006 (Ausgabe 49) auf der ,Artikel*-

in Gedanken,

Seite unserer Website unter:
http://www.babajiskriyayoga.net/german/articles
.php

Fur die Siddhas ist das “hochste Wesen” die
.hochste Abstraktion“ oder Ishvard’, was
wortlich ,,das besondere Selbst* bedeutet: von
dem Patanjali sagt, dass es der Anteil eines
jeden von uns ist, der ,von allen Belastungen,
Handlungen, Auswirkungen von Handlungen
oder auch von allen Eindriicken der Begierde
unberuhrt bleibt.” (1.24) Streben ist das Ge-
genteil von ,Begierde”. Es entspricht dem
Ruf unserer Seele nach Freiheit von den
Manifestationen des Egoismus (Lust, Wut,
Stolz, Gier), und bedeutet, die Einheit mit
allem, sowie das ,Wahre, Gute und Schone*
zu erkennen.

4. Die Praxis vorKarma Yogadie selbst-
loses, geschicktes Dienen oder Handeln er-
fordert, ohne dabei an den Ergebnissen zu
hangen. Dies ermdglicht einem, die erwachte

Babaiji's Kriya Yoga Journal



Kundalini Energie mit Liebe in alle menschli-
chen Bemuihungen hinein zu lenken und die
Fallstricke des spirituellen Egoismus, das
Streben nach spirituellen Kraften und weitere
Erscheinungsformen des Egoismus zu umge-
hen.

13

Wissen nebst Praxis und Hingabe, “mdgen
sie zu mir kommen”, sagt Krishna in der
Bhagavad GitaAuf dass sich alle Leser der
Praxis von Laya Yoga mit Liebe in ihren
Herzen und gepragt durch die Weisheit der
Siddhas widmen.

ORDEN DER ACHARYAS: Jahresbericht und Plane fur 2015

HELFT MIT, BABAJI'S KRIYA YOGA ZU ANDEREN
MENSCHEN AUF DER WELT ZU BRINGEN

Dies ist eine gute Zeit, dariiber nachzu-
denken, dem "Babaji's Kriya Yoga Orden der
Acharyas" etwas zu spenden, um es uns wei-
terhin zu erméglichen, Babaji's Kriya Yoga an
Menschen heranzutragen, die ihn sonst nicht
empfangen konnten.

In den letzten zwolf Monaten, seit Sep-
tember 2013, hat der Orden der Acharyas
folgendes geleistet:

« Uber 100 Initiationsseminare mit (ber
1200 Teilnehmern wurden in Brasilien,
Indien, Japan, Singapur, Malaysia, Sri
Lanka, der Turkei, den Golf Staaten, Ma-
zedonien, Estland, Spanien, Deutschland,
Frankreich, Italien, Osterreich, der
Schweiz, England, Australien, Bali, Indo-
nesien, den USA und Kanada abgehalten.

* In Bangalore (Indien) wurden ein Ashram
und ein Verlag unterhalten, Gber die acht
Einweihungsseminare in ganz Indien or-
ganisiert wurden. Vinod Kumar, der Leiter
des Ashrams, gab dort regelmafig kosten-
losen offentlichen Asana- und Meditati-
onsunterricht. Der Orden veroffentlichte
und vertrieb die meisten unserer Blcher
und Tontrager in ganz Indien. Er verlegte
eine neue 2. Auflage des Tirumandirams
mit 3770 Seiten in 5 Banden. Aul3erdem
wurden eine neue Ausgabe vDer Stim-
me Babaji'sauf Hindi und eine neue Aus-
gabe vonBabaji - Kriya Yoga und die 18
Siddhasauf Marathi herausgegeben.

* In Dehiwala (Sri Lanka) wurde ein Ash-
ram unterhalten, wo wochentlich kosten-

lose o6ffentliche Yogastunden und Satsangs
fur Initiierte gegeben werden. AulRerdem
fand dort eine erste Einweihung statt. Zum
ersten Mal wurde eine Pilgerreise fir 20
westliche Pilger zu dem Katargama Ash-
ram mit seiner neuen Gemeinschaftshalle,
dem Babaji gewidmetem ,H6hlenschrein®
und einem Siddha-Schrein organisiert.
Drei unserer Bicher wurden auf Singhale-
sisch und weitere auf Tamil und Englisch
in Rekordzahlen vertrieben.

» Die Ausbildung eines neuen Acharyas in
Brasilien, Michel Zonatto wurde abge-
schlossen, der im November 2014 in den
Orden aufgenommen werden wird. Und
die Ausbildung dreier weiterer Acharya-
Anwarter in Sri Lanka und Brasilien wur-
de weitergefihrt. Die Ausbildung von Sa-
tyananda wurde abgeschlossen, er ist nun
berechtigt, in den dritten Grad einzuwei-
hen und hat diese Einweihung in Indien
und Deutschland bereits erteilt.

* Die Wande, Decken und der Hartholzbo-
den der Meditationshalle des neuen Ash-
rams in Badrinath im Himalaya, sowie die
Wande und Decken von 12 der 18 geplan-
ten Appartements, des Buros und Buchla-
dens und der Yoga-Halle wurden fertig-
gestellt. Es wurden Vorbereitungen zur
Fertigstellung dieser Appartements und
der Meditationshalle fir November 2014
getroffen.

2014 wurden kostenlose, wobchentliche
Offentliche Yogastunden in Babaji's Kriya

Babaiji's Kriya Yoga Journal



Yoga und Kirtan Veranstaltungen im Ash-
ram in Quebec gefordert.

e Mehr als $14 000 wurden den Opfern der
Flutkatastrophe im Himalaya gespendet.
Das Dorf Uchiwara wurde durch Bereit-
stellung eines zweimonatigen Nahrungs-
vorrates fir 135 Familien und der Geld-
mittel fur den Bau von Hausern fur 6 Fa-
milien unterstitzt.

e Im Ashram in Quebec wurde ein zweiwo6-
chiges Kriya Hatha Yoga Lehrer Training
fur 20 Teilnehmer aus acht verschiedenen
Landern abgehalten. Sieben Acharyas
wurden dazu ausgebildet, dieses Lehrer-
Training anderen weiterzugeben. Zwei
von ihnen haben Lehrer-Trainings in Bra-
silien, mit 20 Teilnehmern, und in Frank-
reich mit 14 Teilnehmern erteilt.

 Exemplare des Tirumandirams und ande-
rer Publikationen wurden den wissen-
schaftlichen Bibliotheken der Universitéat
Kalifornien, Santa Barbara, des Loyola-
Marymount College, der Universitat Chi-
cago, der Stretson Universitat und der
Universitat London gespendet.

Fir das Jahr 2014-2015 hat der Orden
folgende Plane:

* Einweihungsseminare in den meisten der
oben genannten Landern stattfinden zu
lassen.

14

» Kostenlose vierzehntagige, Offentliche
Yoga- und Meditationskurse in unseren
Ashrams in Quebec, Bangalore (Indien)
und in Dehiwala (Sri Lanka) anzubieten.

* Die 5.350 Verse der 18 Siddhas in 800
Gedichten zusammen mit einem Begleit-
buch Uber die seltenen Manuskripte zu
veroffentlichen, die wir seit 2002 in Bib-
liotheken von Palmblatt- Manuskripten
gefunden, gescannt, bewahrt und transkri-
biert haben.

» Fortfihrung des Baus des Ashrams in Bad-
rinath, voraussichtliche Fertigstellung wird
2015 sein.

Die 27 ehrenamtlichen Acharyas des Ordens
und viele andere freiwillige Organisatoren
brauchen Eure Unterstitzung, um dieses
Programm flir 2014-2015 umsetzen zu kon-
nen. Euer Beitrag kann in Kanada und den
USA von der Steuer abgesetzt werden.
Schickt ihn moglichst bis zum 31.12.2014,
dann erhaltet Ihr eine Spendenquittung fur
die Steuererklarung 2014. Nutzt mdglichst
eine Kreditkarte.

Unsere Arbeit wird ausschlie3lich durch
eure Spenden finanziert.Es warten viele
Menschen auf der ganzen Welt darauf, einge-
weiht zu werden. Wir werden Acharyas dor-
thin schicken, sobald uns die Mittel zur Verfu-
gung stehen, um fir deren Reisekosten aufzu-
kommen.

Babaiji's Kriya Yoga Journal



15

Ich mdchte die Arbeit von of Babaji's Kriya Yoga @er of Acharyas unterstitzerich sage eine
Spende in H6he von zu. Fir jede Spendéhe von US$70/Cn$75 oder mehr
erhaltet Ihr eine Ausgabe des neuen Buch&sya Yoga — Einsichten auf dem Weguf Englisch,
Franzosisch, Deutsch, Spanisch oder Portugiesisign der BlchefBabaji's Kriya Yoga: Deepe-
ning Your Practicé auf Englisch, Franzésisch oder SpanisciKdilash: In Quest of the Self
oder “A Yoga Toolbox for Shaping Your Futufeauf Englisch. Eine Beschreibung der Bicher
findet Ihr imBicher-Sho@uf unserer Website.

Bitte schickt mir folgendes Buch

____Ein Scheck, eine Zahlungsanweisung liegt alfar an: Babaji’'s Kriya Yoga Order of Acha-
ryas)

Name:

Adresse:

Postleitzahl Stadt

Land

Telefon: Fax:

E-Mail:

Bitte schicken anBabaji's Kriya Yoga Order of Acharyas, 196 Mountain Road, P.O. Box 90,
Eastman, Quebec, Canada JOE 1PO. Telefon: 1-888@%&2 oder aul3erhalb Nordamerikas: +1-
450-297-0258, Fax: +1-450-297-3957

oder spende online untdattp://www.babajiskriyayoga.net/english/kriya-yogantribution.htm

____lIch schicke euch eine Kreditkartenautorisieruig kannst deine Kartenautorisierung tber
unseren Online-Shop unter www.babajiskriyayogaveeschliisseln, oder uns deine Autorisierung
einfach per E-Mail an info@babajiskriyayoga.netdsanm

____lch lebe in Europa und moéchte die Spende Ulisewean: Babaji's Kriya Yoga Order of
Acharyas, Kontonummer 406726-0, Bank: Caisse CenDasjardins du Quebec, SWIFT code:
CCDQCAMMXXX, Filiale: La Caisse populaire Desjardinlu Lac Mempremagog, Bankleitzahl:
50066-815 oder auf folgendes Konto bei der Deuts@enk: Kontoinhaber “Marshall Govindan”
Deutsche Bank International, BLZ 50070024, Kontomen 0723106, bzw. IBAN
DE09500700240072310600, BIC/Swift code DEUTDEDBFRRBiItte schickt eine E-Mail an
info@babajiskriyayoga.net, wenn lhr tberwiesen habt

Babaiji's Kriya Yoga Journal



16

News und Notizen

Ashram in Badrinath

Albert Vogt und Acharya Amman bereiten Die Meditationshalle mit der Yogahalle
den Einbau von Deckenpanelen aus Teak- dartber
holz in der Meditationshalle vor.

IerVogt und einige Handwerker berei-
ten das Shal Hartholz fur den Ful3boden in

der Meditationshalle vor.

|""..l:?I S 4

Der Badrinath-Ashram aus nord-
ostlicher Sicht

Babaiji's Kriya Yoga Journal



17

Dr. Georg Feuerstei

4 i — Tie

Die Bhagavad Gitaoder der Heilige Ge-
sang ist einer der weltweit wichtigsten heili-
gen Texte. Es zelebriert die Beziehung zwi-
schen Mensch und Gott, die intensive Freude
Gottlicher Liebe und die Verwirklichung des
Selbst durch Yoga. In Form eines Dialogs am
Abend vor einem Kampf lehrt Krishna den
. angsterfullten Arjuna die Notwendigkeit zu
Die Nordseite des Badrinath-Ashrams Handeln und dass er — wie alle Menschen —
seinen Platz in der Welt mit Liebe und Glaube

einnehmen muss.

Zwei neue auf Video aufgezeichnete Se-
minare mit Dr. Georg Feuerstein, Ph. D.:
Die Bhagavad Gita und Tantra. Dies sind
seltene Aufnahmen des vielleicht grof3ten
Yogagelehrten des Westens in der modernen
Zeit, des verstorbenen Dr. Georg Feuerstein
(1947-2012), jedes Seminar fast sechseinhalb
Stunden lang. Denjenigen, denen seine Uber
30 Bucher uber das Thema Yoga gefallen
haben, wird es noch mehr gefallen, jemandem
zu lauschen und zuzuschauen, dessen grol3ar-
tige Gelehrtheit durch seine reichhaltigen
Erfahrungen der tieferen Dimensionen des
Yoga einzigartig ist.

Die Bhagavad Gita: Werte fur das 21.
Jahrhundert, ein Video-Seminar mit Dr.
Georg Feuerstein, Ph. D.aufgezeichnet am
30. Juni 2001 in Babajis Kriya Yoga Ashram
in St Etienne de Bolton, Quebec, Canada. 6
Stunden 22 Minuten. Preis: $29.95.

Tantra: ein Video-Seminar mit Dr.

Georg Feuerstein, Ph. D.aufgezeichnet am

1. Juli 2001 in Babaijis Kriya Yoga Ashram in
St Etienne de Bolton, Quebec, Canada. 6
Stunden 24 Minuten. Preis: $29.95. Die als
Tantra bekannte spirituelle Tradition, oft mit
Kundalini Yoga assoziiert, lehrt, dass Erleuch-
tung alle Dimensionen unserer Existenz, die
physische eingeschlossen, umfassen muss. Es

Babaiji's Kriya Yoga Journal



beinhaltet, unterbewusste Hindernisse zuerst
auRRerlich und dann innerlich zu beseitigen,
durch verschiedene Methoden wie Mantras,
Hatha Yoga, Kundalini-Atmung und die Ver-
ehrung der gottlichen Shakti oder Kratft.

Diese Videos kdnnen un-
tewww.babajiskrivayoga.ndiestellt werden.

Tirumandiram: eine zweite Edition, in
funf Banden, mit insgesamt 3770 Seiten ist
nun erhaltlich:

http://www.babajiskriyayoga.net/english/b
ookstore.htm

Das Tirumandiram von Siddha Tirumular
ist eine in Versform erstellte heilige, monu-
mentale Schrift voll philosophischer und
spiritueller Weisheit. Mit seiner umfassenden
Bandbreite und seinem hohen Alter (es wurde

vor fast 2000 Jahren geschrieben) ist es einer

der grof3artigsten Texte Indiens, eine spirituel-
le Schatztruhe, ein Shastra, das erstaunliche
Einblicke enthélt. Es ist eine einflussreiche
Arbeit und die erste Abhandlung in Tamilisch,
die sich mit unterschiedlichen Aspekten des
Yoga, Tantra und Shaiva Siddhanta befasst.
Eine Gruppe von Gelehrten bendtigte 5 Jahre
um jeden der tUber 3000 Verse zu Ubersetzen
und ausfuhrliche Kommentare dazu zu
schreiben, es sind insgesamt 9 Kapitel, die
Tandirams genannt werden. Dieser klassische
Text besteht aus 5 Banden. Jeder Band enthalt
zwei Tandirams und jeder Vers enthalt die
ursprungliche Version in Tamil-Schreibweise,
seine Ubertragung in rémische Buchstaben,
seine Ubersetzung ins Englische und einen
Kommentar, der die Bedeutung eines jeden
Verses erlautert. Der letzte Band enthalt zu-
dem Prasentationen von zwei philosophischen
Schulen des Saiva Siddhanta, ein Worterver-
zeichnis, ein ausgewahltes Literaturverzeich-
nis und ein Inhaltsverzeichnis.

Kriya Yoga Pilgerreise nach Badrinath
im Himalaya vom 24. September bis 12.
Oktober 2014 Begleite uns auf einer weite-
ren Pilgerreise in den Himalaya zu den Plat-
zen, wo BabjiSoruba Samadhigie \Vollen-
dung der Erleuchtung, erreichte. Gestartet
wird von New Delhi mit Bus, mit Zwischens-

18

tationen in Rishikesh, Rudraprayag, Joshi-
mutt, Badrinath, und Haridwar. Yoga- und
Meditations-Gruppenpraxis zweimal taglich.
Wir besuchen den im Bau befindlichen Ash-
ram in Badrinath und werden dort ein Mantra
Yagna machen. Sehr komfortable Hotel-
Unterkuinfte.

Fir weiterfihrende Infos:
http://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgr
images-himalayas.htm

=)

Badriyan Tempel in Badrinath

Kriya Yoga Einweihungen

Basisseminar

mit Satyananda

Minchen, 17.-19.10.2014

Ort: Indische Tanzschule revathi-dance.com
Email: info@revathi-dance.com

Telefon: +49/0 176222860

mit Nandi Devar

Schweibenalp 19.-21.09.2014
Nurnberg 03.-05.10.2014
Email: info.soullight@gmail.com
Telefon: +41 76 3609042

mit Kailash
Berlin 24.-26.10.2014
Frauenfeld 31.10.-02.11.2014

Email: info@babaiji.ch
Telefon: 0041 (0)52 366 32 92

Babaiji's Kriya Yoga Journal



mit Brahmananda
Attersee 26.-28.9.2014

Ybbs /Donau 3.-5.10.2014

Email: info@babaiji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

Aufbauseminar

mit M.G. Satchidananda

Quebec 24.-26. Oktober 2014

mit Satyananda

Bad Griesbach(BY) 1.-3.8.2014
Seminarhaus: "AlterPilgerhof.de"
Email: kontakt@yogaschulekaernten.at
Telefon: +43 463240210

Vertiefungsseminar

mit M. Govindan Satchidananda

Quebec 11.-20. Juli 2014
Estland 14.-21. August 2014
Dole, Frankreich 25.8-1.9.2014

Workshops

mit Satyananda

"Sadhana - Innere Bindungen und begrenzen-
de Glaubensséatze auflosen, fur zertifizierte
Yogalehrer Teil 1"

19.-21. September 2014

Bad Griesbach im Rottal, Niederbayern

Puja Workshop mit Mata Urmila Devi
(Mataji) am 31.10 (abends) und 1.11.2014
in Darmstadt: Der Workshop mit Mata Ur-
mila Devi, einer Meisterin des Bhakti- und
Jnana-Yoga, soll es jedem Teilnehmer ermég-
lichen, in seinem eigenen Kadmmerchen eine
Puja nach vedischer Tradition zu halten.

19

Anmeldung bei Tobias Blum (Yoganand)
anfolgende Adresse:

siddhar76 @qgooglemail.com

Wer Mataji noch nicht kennt, kann sich hier
einen ersten Eindruck verschaffen:

https://www.youtube.com/watch?v=G43LFC4
pNI1A#t=28
www.urmiladevi.com

Seminare im Herbst 2014 mit Ingvar Villi-
do Ishwarananda

Karlsruhe

31.10.2014 Folgetermin fur Teilnehmer des
Konzepte-Seminars (am Abend)

01.11.2014 Teil I - Ich, meine innere Welt und
die 5 Korper

02.11.2014 Teil 1l - Befreiung von stdérenden
Emotionen

Kontakt: Kristjan

Tel.: +49 176 320 40 566

E-Mail:
ishwarananda.workshops@gmail.com

Nurnberg

08.11.2014 Teil lll - Konzepte |6sen, die mein
Leben storen

09.11.2014 Teil IV - Bewusstheit, Intuition,
Inspiration meistern

Kontakt: Daniela - Avvai

Tel.: +49 177 66 59 214

E-Mail:
ishwarananda.workshops@gmail.com

Besuche unsere elektronische Handelsseite
www.babajiskriyayoga.net um  Uber VISA,
American Express oder Mastercard alle Bu-
cher und andere Produkte von Babaji's Kriya
Yoga Publications zu beziehen, oder fir
Spenden an den Order of Acharyas. Deine
Kreditkarten-Information wird verschlisselt
und geheim gehalten.

Babaiji's Kriya Yoga Journal



20

Blchershop Viele Bucher in deutsch oder
englisch sowie einige weitere Artikel, wie
etwa die Hatha Yoga DVD konnen bei Dorit
Jaeger, die in den deutschsprachigen Landern
fur den Vertrieb zustandig ist, bezogen wer-
den. Das vollstandige Angebot findet ihr unter

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
Fragen zum Bestellvorgang kénnen an un-

sere Vertriebspartnerin Eleni Efthimiiou Uber
eleni@babayji.dgerichtet werden.

Die meisten Artikel friiherer Ausgaben des
Babaji's Kriya Yoga Journals sind auf
unserer Webseite zu finden:

http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic
les.php

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya
Yoga Journals um die jahrliche Zahlung
von 12 Euro auf das deutsche Konto von
M.G. Satchidananda flr das Abonnement.

Die Kontodaten:
Kontoinhaber: M. Govindan
Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank International,
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Babaiji's Kriya Yoga Journal



