
In dieser Ausgabe 
 

1. Leitartikel: Die göttliche Maya 

von M.G. Satchidananda 

2. Siddhanta, Advaita und Yoga 

Ein Interview mit Marshall Govindan (Satchidananda) 

3. Laya Yoga und die fünf Elemente 

von M. G. Satchidananda 

4. News und Notizen 

 

b a b a j i ’ s  k r i y a  y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 

 

Leitartikel: Die göttliche MayaLeitartikel: Die göttliche MayaLeitartikel: Die göttliche MayaLeitartikel: Die göttliche Maya    

von M. G. Satchidananda 

 

“Die ganze Welt ist durch die drei Gunas 
verwirrt und erkennt Mich, der Ich über sie 
erhaben und unvergänglich bin, nicht. “ Gita 
VII.13 

Du, die/der du danach trachtest, die Wahr-
heit deiner Existenz zu verwirklichen, musst 
das Naturprinzip, das als Maya, die Kraft der 
geistigen Illusion, bekannt ist, verstehen 
lernen, durch welches das Eine wegen der 
Unterscheidung des Subjekts (der Sehende) 
und des Objekts (dem Gesehenen) in deinem 

Selbst als vielgestaltig erscheint. Diese Kraft, 
die auf deinen Körper, deine Sinnesorgane 
und deinen Geist wirkt, verschleiert deine 
Sicht der Göttlichen Gegenwart. Die „Gunas“, 
auf die sich der Vers bezieht, sind Zustände 
oder Qualitäten der Natur: tamas (Trägheit, 
Zweifel, Verwirrung), rajas (Aktivität, Bewe-
gung, Leidenschaft, Aufregung) und sattva 
(Ausgeglichenheit, Ruhe, Klarheit). Während 
du dich täglich wie ein Pendel zwischen 
tamas und rajas, Trägheit und Unruhe, hin- 
und her bewegst, kommt es nur selten vor - in 

Jahrgang 21 – Nr. 2              Sommer  2014 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Moutain Road �P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca� journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de � info@babaji.de 



2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Momenten der Ruhe, wenn sattva dominiert 
und du diese Dualität transzendierst - dass du 
beginnst, die Gegenwart wahrzunehmen, 
endlos und ewig, jenseits der Dramen deines 
täglichen Lebens. Durch das Spiel der Maya 
begeistert, rennst du entweder, durch rajas 
getrieben, unter Zeitdruck und auf Macht oder 
Geld aus, angetrieben durch Gewohnheiten 
und gebunden durch die Folgen deiner ver-
gangenen Handlungen, flüchtigen Momenten 
des Glücks und materiellen, vergänglichen 
Wunschobjekten hinterher, oder du verfällst in 
tamas, in Müdigkeit, Zweifel oder Entmuti-
gung. Du bist ein Spielball der drei Kräfte von 
Mutter Natur, aber durch Egoismus geblendet, 
glaubst du, dass diese Kräfte von dir selbst 
kommen.  

Jede yogische Praxis, jedes Kriya hat den 
Zweck, die Anwesenheit von sattva zu ver-
größern und die von rajas und tamas zu ver-
ringern. Du kannst zum Beispiel Müdigkeit 
(tamas) überwinden, wenn du die Asanas oder 
Pranayama energisch praktizierst. Du kannst 
nervöse Unruhe (rajas) überwinden, indem du 
langsam und tief atmest und die Asanas in 
einer entspannteren Weise ausführst, oder 
durch Meditation, durch „loslassen“ von dem, 
was dich belastet, durch die Entwicklung von 
Einsicht in die Quelle deines existentiellen 
Leidens, oder durch Verfeinern des Zeugen-
bewusstseins durch meditieren während des 
täglichen Lebens. Indem du dieses als den 
Zweck deines Praktizierens im Gedächtnis 
behältst, wird dein Yoga zu einem Weg hin zu 
spiritueller Erleuchtung und Freiheit von der 
Illusion der Maya. 

 

Die Wirkkräfte oder Deckmäntel der Maya 

Gemäß dem Siddhanta, den Lehren der 
Siddhas, ist deine Sicht der Göttlichen Ge-
genwart durch die folgenden wirkenden Kräf-
te oder „Deckmäntel“ der Maya von Mutter 
Natur verschleiert: 

Raga: Leidenschaft, Verlangen, Klammern, 
Anhaftung, Aversion, kleine und große Vor-
lieben und Abneigungen, das andauernde 
Suchen nach emotionalen Glücksgefühlen 
durch neue Erfahrungen, inklusive der Emo-
tionen von Depression, Angst, Ärger, Lust, 
Stolz, Mut, Akzeptanz und Frieden. Ja, du 
liebst es manchmal, dich in negativen emotio-

nalen Zuständen zu suhlen, in dem verkehrten 
Glauben, dass, wenn du ihnen lange genug 
nachgibst, sie in irgendeiner Weise einen 
Wechsel zum Positiven bringen. Oder, dass 
sie wie das Wetter sind und du nichts tun 
kannst um sie „loszulassen“. 

Vidya: Teilwissen, im Gegensatz zu Göttli-
chem Wissen, das allwissend ist. Weil das, 
was du weißt, sehr begrenzt ist, beschränkt 
durch das, was durch die fünf Sinne, das 
aktive Gedächtnis oder Schlussfolgerungen zu 
dir kommt, bist du unfähig, das Gesamtbild zu 
sehen, das heißt, alles aus der Perspektive des 
Ganzen, der Perspektive des Göttlichen zu 
sehen. Das Unbekannte erzeugt Angst, Zwei-
fel und Missverständnisse. 

Niyati: das karmische Gesetz, das Schick-
sal, das Gegenteil der ewigen Freiheit des 
Höchsten Seins. Du hast keine wahre Freiheit, 
solange deine Gedanken, Worte und Hand-
lungen von Gewohnheiten, Samskaras, be-
schränkt werden, deren Summe dein indivi-
duelles Karma erzeugen. 

Kaala: Der Glaube, dass du zeitlich be-
grenzt bist.Das Göttliche lebt in Ewigkeit. 
Folglich hast du das Gefühl, dass dir Zeit 
fehlt, um das zu tun, was von dir verlangt 
wird, oder um die Wünsche des Egos zu 
erfüllen. Du lebst in Angst vor dem Tod, dem 
Ende der Zeit. Du fühlst dich durch den Zeit-
mangel gestresst, du leidest an Langeweile 
wenn du nicht weißt, was du mit deiner Zeit 
anfangen sollst. 

Kalaa bedeutet “Teil”, hier teilweises 
Funktionieren oder begrenzte Aktivität, be-
grenzte Kraft; im Gegensatz zum Göttlichen, 
dessen Kraft allmächtig ist, ist deine Kraft 
durch die Folgen deiner Gedanken, Worte und 
Taten, Stärken und Schwächen aus der Ver-
gangenheit beschränkt.  

Folglich genießt du nicht die Einheit, den 
transzendentalen Aufenthalt in Dem, das 
jenseits aller Namen und Formen, aller zeitli-
chen und räumlichen Begrenzungen ist. Statt-
dessen versuchst du ständig, existenzielles 
Leiden zu vermeiden, das sich durch ver-
schiedene emotionale Zustände manifestiert, 
versuchst du, es zu vermeiden, indem du 
neuen Erfahrungen, vergänglichen Quellen 
vorübergehender großer und kleiner Freude 
nachjagst. Du wirst von Zweifeln geplagt, du 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

fühlst dich allein, du fühlst, dass deine Kraft 
zu Handeln und zu Wissen begrenzt ist. 

 

Die drei Malas, Fesseln oder Makel 

Die Siddhas erwähnen die drei Malas, Fes-
seln oder Makel, welche die Seele binden: 
Avidya (Unkenntnis seiner wahren Identität; 
Egoismus), Karma (die Folgen von Gedan-
ken, Worten und Taten) und Maya, mentale 
Illusion. Das Praktizieren von Yoga hat den 
Zweck, unsere Seele von diesen drei Makeln 
zu reinigen. Maya bedeutet nicht, dass die 
Welt der Natur nicht existiert oder nicht real 
ist, sondern, dass die 
niedrige Natur, die 
durch ihre Eigenschaf-
ten oder Gunas handelt, 
dein Wissen verwirrt, 
falsche Werte erzeugt, 
dich in Ego, Mentalität, 
Sinneskörperlichkeit 
und begrenzte Intelli-
genz einhüllt und die 
höchste Wahrheit dei-
ner Existenz dadurch 
vor dir verdeckt. Diese 
illusionäre Maya ver-
schleiert das Göttliche, 
das in dir ist, den 
unendlichen und un-
vergänglichen Geist. 

Wenn du erkennen 
könntest, dass dieses 
Göttliche die wirkliche 
Wahrheit deines Seins 
ist, würde sich alles 
andere in deiner Sicht 
verändern, seinen 
wahren Charakter annehmen und dein Leben 
und deine Handlungen würden die göttlichen 
Werte annehmen und sich innerhalb der Ge-
setze der göttlichen Natur bewegen. 

 

Warum ist es so schwer, Maya zu über-
winden? 

Weil es nach wie vor das Maya des Göttli-
chen ist. Es ist selbst göttlich und eine evolu-
tionäre Entwicklung der Natur des Göttlichen, 
in Subjekt und Objekt und niedrigere kosmi-

sche Aspekte, sattvische, rajasische und tama-
sische, aufgeteilt. 

 

“Dies ist mein göttliches Maya der Gunas, 
und es ist schwer, es zu überwinden; nur 
diejenigen, die darüber hinaus gehen, kom-
men zu Mir.“ Gita VII.14 

 

Es ist ein kosmischer Schleier, den die 
Gottheit um dein Verständnis gewoben hat. 
Du musst dich aus dem Netz selbst herausar-
beiten, deine niedrige Natur zurücklassen und 
dich der ursprünglichen und höchsten Gottheit 

zuwenden. 

Die Gita flüchtet 
sich nicht in die vedan-
tische Sicht, dass die 
Welt eine traumähnli-
che Illusion ist und 
dass sie nur real er-
scheint, wenn man sie 
nicht aus der Perspek-
tive des spirituellen 
Selbst betrachtet. Trotz 
der enormen logischen 
Schwierigkeiten solch 
einer Vorstellung und 
dem Unvermögen, der 
Ursache der Illusion 
Rechnung zu tragen, 
sagt die Gita nur, dass 
es mysteriöses und 
unverständliches Teil-
bewusstsein ist, wel-
ches die ganze Realität 
aus den Augen verliert, 
in dem Phänomen der 

beweglichen Natur lebt und keine Einsicht in 
den Geist hat, dessen aktive Kraft es ist. Wenn 
du diese Maya in der Stille deiner Seele trans-
zendierst, verschwindet die Welt nicht; sie 
verändert nur von Grund auf ihre Bedeutung. 
In der spirituellen Sichtweise findest du nicht, 
dass all dies nicht wirklich existiert, sondern 
eher, dass alles ist, aber mit einer ziemlich 
anderen Bedeutung als vorher: alles ist Selbst 
und Seele und Natur der Gottheit, alles ist 
Vasudeva. Die Welt ist für die Gita real, eine 
Schöpfung des Herrn, eine Kraft des Ewigen, 
eine Manifestation von Parabrahman (Höch-
stes Wesen), und sogar die niedrige Natur der 

 
 

Kali und Shiva 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

dreifachen Maya (Ich bin der Körper, ich bin 
die Persönlichkeit, ich bin die Seele) ist eine 
Ableitung von der höchsten göttlichen Natur. 

Du kannst jedoch nicht vollständig in der 
Unterscheidung Zuflucht nehmen, dass es 
eine zweifache Realität gibt: eine untergeord-
nete, aktive und vorübergehende und eine 
übergeordnete, ruhige, stille und ewige Reali-
tät jenseits des Handelns, und dass Befreiung 
(von Leiden oder Reinkarnation) heißt, von 
der Befangenheit zu diesem großen Ganzen, 
von der Handlung zum Schweigen zu gelan-
gen. Denn die Gita besteht darauf, dass du, 
während du lebst, dir deines Selbstes und 
seiner Stille bewusst sein kannst und sollst, 
und dennoch kraftvoll in der Welt der Natur 
handeln kannst. Und sie gibt ein Beispiel des 
Göttlichen selbst, welches nicht durch die 
Notwendigkeit der Geburt gebunden sondern 
frei und dem Kosmos überlegen ist und trotz-
dem ewiglich in Aktion verweilt. Deshalb 
wird die Einheit dieser Doppelerfahrung 
dadurch möglich, dass sie ein Abbild der 
göttlichen Natur in seiner Gesamtheit schafft. 

Aber wie? Die Gita lehrt, dass du mit 
Leichtigkeit von den Erscheinungen der 
niederen Natur befreit und ins göttliche Sein 
heraufsteigen wirst, wenn deine Sicht voll-
kommen gleichmäßig auf das fixiert ist, was 
sie als Purushottama, die höchste Gottheit, 
bezeichnet. Es ist Ishvara, das spezielle 
Selbst, welches nicht von Begierden, nicht 
von den Ursachen des Leidens und noch nicht 
einmal von Karma beeinflusst ist. Es ist au-
ßerdem die Seele aller Seelen, das unverän-
derliche Selbst aller, welches weder durch die 
Kraft seines eigenen Werdens noch durch das 
Spiel der gunas, der Qualitäten der Natur, 
berührt wird. Dies wird durch das Bild von 
Shiva und Kali (Mutter Natur, Maya) ausged-
rückt, bei dem er auf seinem Rücken liegt und 
Kali mit einem erhobenen Fuß über ihm steht, 
ohne Ihn zu berühren. 

Sowohl dem veränderlichen als auch dem 
unveränderlichen Geist überlegen, ist dieses 
Höchste Wesen nah und unterstützend in der 
Schöpfung der Natur (Gita XV.17-18). Hier 
ist es erforderlich, die Analyse der Gita von 
Natur und Geist, Prakriti und Purusha, darzus-
tellen. Ursprünglich beschreibt Samkhya, das 
philosophische System des klassischen Yogas, 

Purusha als singulär. Die Upanishaden, die 
Ursprünge des vedantischen Yogas, beschrei-
ben in einem Vers zwei Purushas wie zwei 
Vögel auf einem Baum, ein für ewig verbun-
denes Paar, von denen einer die Früchte des 
Baumes isst - der Purusha in der Natur, der 
seinen Kosmos genießt - und der andere diese 
nicht isst, aber seinen Gefährten beobachtet - 
der stille Zeuge, der dem Genuss entsagt. 
Wenn der erste den zweiten sieht und erkennt 
dass alles ein großes Ganzes ist, dann ist er 
befreit von Kummer. Dies weist darauf hin, 
dass das Selbst in seinem höheren Zustand der 
Einheit für immer frei ist, inaktiv, unverhaftet, 
obwohl es in sein niederes Sein in der Vielfalt 
der Kreaturen von Prakriti hinabsteigt und 
sich umgekehrt in jeder Kreatur davon in den 
höheren Zustand zurückzieht. Dies bezieht 
sich auf die Vorstellung, dass sich die bewuss-
te Seele in einem Doppelzustand befindet: a) 
der veränderliche Purusha hier in der Natur, 
die verschiedenen Erscheinungen der Seele 
und die Mannigfaltigkeit des Göttlichen, und 
b) der unveränderliche, unbewegliche Purus-
ha, das stille Selbst, die Einheit des göttlichen 
Seins, der Zeuge der Natur, der nicht invol-
viert in ihre Bewegung, frei von Prakriti und 
dessen Wirken ist. Zu diesen zwei Zuständen 
fügt die Gita, indem sie Gedanken von ande-
ren Passagen der Upanishaden weiterentwi-
ckelt, noch einen weiteren hinzu, das Purus-
hottama, der höchste Purusha, dessen Großar-
tigkeit diese ganze Schöpfung beinhaltet, das 
sowohl die veränderliche Mannigfaltigkeit als 
auch die unveränderliche Einheit in sich birgt. 
Dies lässt erkennen, dass es eine höhere, 
bewusste Natur gibt, durch die der Herr zur 
individuellen Seele, Jiva, wird. In der niede-
ren Natur erscheint jedes Individuum als das 
Ego, in der höheren Natur bist du Purusha. 
Mit anderen Worten, Mannigfaltigkeit ist Teil 
der spirituellen Natur des Einen. Diese indivi-
duelle Seele bin ich selbst, in der Schöpfung 
ist sie eine Teilmanifestation von „Mir“. 

 

“Es ist ein ewiger Teil von Mir, der zu Jiva 
in der Welt der Lebewesen wird und der die 
subjektiven Kräfte von Prakriti, den Verstand 
und die fünf Sinne, bildet.“ (Gita XV.7) 

 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Diese Idee des Purushottama ist die 
Grundlage des höchsten Bhaktiyoga, welches 
behauptet, über die rigiden Definitionen der 
monistischen Philosophie hinauszugehen. 
Durch Anbetung des Purushottama und Eins-
Sein mit ihm kannst du seine göttliche Natur 
gänzlich erleben. 

 

Warum lässt der gute Gott so viel Lei-
den in der Welt zu? 

Wenn man die Lebensdramen aus der 
Perspektive des Egos betrachtet, wird diese 
oft wiederholte zweifelnde Frage zu einem 
fast unlösbaren Rätsel. Aber wenn du ver-
stehst, dass Leiden durch die Kraft von Maya 
entsteht, um deinen Verstand zu täuschen und 
wenn du anfängst, die Lebensdramen aus der 
Perspektive des Zeugen, des Selbst, zu sehen, 
dann beginnst du, die Lehren der Siddhas, das 
alles ein Ausdruck von Gottes Gnade ist, 
wertzuschätzen. Dem wahren Selbst passiert 
nichts. Echte Veränderung in der Welt kann 
nur als Ergebnis von Bewusstseinsverände-
rung der Massen geschehen. Kann dies wegen 
der Natur des Menschen nur durch ihn ge-
schehen, indem er eine Vielzahl an schwieri-
gen oder schmerzlichen Herausforderungen 
und kritischen Massenereignissen bewältigen 
muss? „Leiden ist der größte Lehrer“, weil 
wir langsam lernen.  

Frage dich selbst: “Wer leidet?” wenn das 
unerwartete passiert. Sofort wirst du durch 
diese Frage in die Perspektive des Zeugen 
zurückgeworfen. Ja, es mag große Schmerzen 
im physischen Körper oder im emotionalen 
Herz geben. Es mag Enttäuschung, Angst, 
Wut, Frustration oder Zorn geben. Aber die 
Wahrheit ist, dass du weder der Schmerz noch 
die Emotionen bist. Du bist ihr Zeuge. Sie 
kommen und sie gehen, aber du bleibst der 
Ewige Zeuge. Du hast die potentielle Kraft 
und das Bewusstsein (Kundalini) in dir, zu 
lieben anstatt zu hassen, das Gute zu erschaf-
fen wo vielleicht Böses ist, Wahrheit zu su-
chen und zu finden in dem was falsch oder 
verwirrend ist.  

Die fünf göttlichen Kräfte: 

Verschleierung, eine der fünf Kräfte des 
Herrn, wie es im Tirumandiram beschrieben 
ist, zwingt dich durch den Schleier der Maya 
zu schauen, um den Herrn jenseits der Sinne 
zu suchen, jenseits des Wirkens der Gunas. 
Die anderen Kräfte des Herrn sind Schöpfung, 
Erhaltung, Auflösung und Gnade. Gemäß dem 
Siddhanta, den Weisheitslehren der Siddhas, 
schafft der Herr die Bedingungen, in denen 
jede individuelle Seele reinkarnieren kann, 
um ihre karmischen Folgen und Lehren abzu-
arbeiten. Es erhält das Leben und einige 
Beziehungen lange genug aufrecht, um der 
inkarnierten Seele zu ermöglichen, an Weis-
heit zuzunehmen, während sie die Begren-
zungen durch Egoismus, Verlangen nach 
Vergnügung und Schmerzvermeidung erfährt. 
Es löst diese Bedingungen auf, auch Bezie-
hungen, um für die Seele den Weg für neue 
aufbauende Beziehungen frei zu machen, und 
am Ende des Lebens eine Ruhepause von den 
Herausforderungen der Inkarnation zu gewäh-
ren. Es verschleiert oder versteckt seine Ge-
genwart hinter den Erscheinungen der Welt, 
um die Seele zu zwingen, Weisheit zu suchen 
und die Begrenzungen des Egos zu transzen-
dieren. Gnade ist die Antwort des Herrn auf 
das Rufen der Seele, wenn sie versucht, sich 
von den Leiden des Egos zu befreien und 
durch die Kraft der Liebe ihr Eins-Sein mit 
allem zu verwirklichen. „Sie gibt dir nicht 
immer alles was du willst, aber sie gibt dir, 
was du brauchst.“ Gnade manifestiert sich 
tatsächlich durch alle Kräfte des Herrn, durch 
Schöpfung, Erhaltung, Auflösung und Ver-
schleierung. Weisheit beinhaltet, dies zu 
wissen und die potentiellen Lektionen wahr-
zunehmen, die jede Erfahrung bereithält. Im 
Gegensatz zu Karma ist Gnade unverdient. 
Sie drückt die Liebe des Herrn zu den Seelen 
aus und führt jeden einzelnen von uns vom 
Allein-Sein zum Eins-Sein mit allem. Gnade 
ist unendlich geduldig und gibt unbegrenzte 
Gelegenheiten, durch die Erfahrungen des 
Lebens zu lernen, Wer wir wirklich sind. 

 

 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

2. 2. 2. 2. SiddhantSiddhantSiddhantSiddhanta, Advaita und Yogaa, Advaita und Yogaa, Advaita und Yogaa, Advaita und Yoga    

Ein Interview mit Marshall Govindan (Satchidananda) 

 

Frage: Warum haben Sie sich entschieden, 
dieses Interview zu machen? Was ist das Ziel? 

Antwort: Wenn man wissen will, was wahr 
ist, und vermeiden will zu leiden, ist es not-
wendig, einige grundlegende Fragen zu stel-
len, wie: Gibt es Gott? Wenn ja, wie kann ich 
Gott erfahren? Habe ich eine Seele? Warum 
wurde ich geboren? Was ist der Sinn meines 
Lebens? Warum gibt es Leid in der Welt? Das 
Ziel des Interviews, der Grund warum ich es 
gebe, ist es, dem Leser ein besseres Verständ-
nis für einige der Antworten auf diese Fragen 
aus der Perspektive der spirituellen Traditio-
nen zu erwerben, die mich auf meinem spiri-
tuellen Weg geprägt haben. Den meisten 
westlichen Suchenden fehlt das Wissen dieser 
spirituellen Traditionen und deren Anforde-
rungen. Es ist unmöglich, Wahrheit in Worte 
zu fassen, sie befindet sich jenseits aller Wor-
te. Aber Worte können in ihre Richtung wei-
sen, Einsicht gewähren. Ihr Ursprung jedoch 
ist nur in der inneren Stille zu finden. Dies ist 
der Ansatz aller spirituellen Traditionen. Der 
Geist hat keine Form, deshalb kann er nicht in 
Worten erfasst werden. Nur in der Stille. Aber 
man sollte nicht den Fehler vieler heutiger 
westlicher spirituell Suchenden machen, in 
ihrer Eile „erleuchtet“ zu werden, solche 
Fragen zu ignorieren oder abzutun. Spirituali-
tät bedeutet nicht „anti-intellektuell“ zu sein. 
Es bedeutet nicht, einfach die effizienteste 
Technik oder den besten Lehrer zu finden, 
oder vor der Welt zu flüchten. 

Frage: Was ist die Beziehung zwischen 
Siddhanta, Advaita und Yoga? 

Antwort: Mein Lehrer, Yogi Ramaiah, 
pflegte zu sagen, dass Siddhanta dort beginnt, 
wo Advaita endet. Und dass Babaji´s Kriya 
Yoga die praktische Essenz des Siddhanta ist. 
Doch vor Beantwortung dieser Frage ist es 
notwendig beides zu erläutern. 

Frage: Was ist Siddhanta? 

Antwort: „Siddhanta“ bezieht sich auf die 
Lehren der indischen Yoga- oder Tantra-
Adepten, die „Siddhas“ oder perfektionierten 
Meister, diejenigen, die einen gewissen Grad 

an Vollkommenheit oder göttliche Kräfte, 
bekannt als „Siddhis“, erreicht haben. Neben 
der Tatsache, dass die „Siddhas“ mit dem 
tibetischen Buddhismus in Verbindung stehen, 
haben diese Mystiker die Praxis des Kundali-
ni Yoga als Methode hervorgehoben, um die 
eigene potenzielle Göttlichkeit auf allen fünf 
Ebenen der Existenz zu verwirklichen. Sie 
verurteilten institutionelle Religion mit ihrer 
Betonung auf Tempel- und Götzendienst, 
Ritualismus, Kastenwesen und Abhängigkeit 
von den Schriften. Sie lehrten, dass die eigene 
Erfahrung die zuverlässigste und maßgebliche 
Quelle des Wissens und der Weisheit ist, und 
um dieses zu erwerben, sei es nötig, sich mit 
Hilfe von Yoga und Meditation nach innen 
den subtilen Dimensionen des Lebens zuzu-
wenden. Die meisten ihrer Schriften sind 800-
1600 Jahre alt, manche gehen sogar zurück 
bis ins 2. Jahrhundert n. Chr.. Anta bedeutet 
„endgültiges Ende“. Siddhanta bedeutet das 
endgültige Ende, Abschluss, oder Ziel der 
Siddhas, der verwirklichten Meister. Das Wort 
ist auch aus Citta und Anta abgeleitet, was so 
viel wie das Ende des Denkens bedeutet. So 
ist dies die endgültige Schlussfolgerung am 
Ende des Denkens. Während die Siddhas in 
ganz Indien und sogar in Tibet lebten, stammt 
die Tradition, der wir angehören, die bekannt 
ist als „Tamilischer Kriya Yoga Siddhanta“, 
und deren Literatur wir seit den 1960er Jahren 
erforscht, übersetzt und veröffentlicht haben, 
aus Süd-Indien. Die Schriften der tamilischen 
Yoga Siddhas waren in der Umgangssprache 
der Menschen in Form von Gedichten ge-
schrieben anstatt in Sanskrit, welches nur der 
obersten Kaste, den priesterlichen Brahma-
nen, bekannt war, die ihnen ablehnend gege-
nüberstanden. In ihren Schriften werden 
keinerlei Lobpreisungen zu Ehren von Got-
theiten gesungen. Theologisch können ihre 
Lehren als „monistischer Theismus“ klassifi-
ziert werden. Sie erheben aber keinen Ans-
pruch darauf, ein philosophisches System 
oder eine Religion darzustellen. Sie sind 
bestrebt, praktische Lehren anzubieten, insbe-
sondere in Verbindung mit Kundalini Yoga, 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

um die Wahrheit direkt zu erkennen, und was 
man auf dem spirituellen Weg vermeiden 
sollte.  

Sektenzugehörigkeit hat keine Bedeutung 
für Siddhas. Sie fühlen sich wohl unter Men-
schen aller Glaubensrichtungen. Ihre Methode 
zur Erkenntnis der Wahrheit ist es, diese 
zunächst im Samadhi zu erfahren, in der 
mystischen Vereinigung kognitiver/ geistiger 
Versunkenheit/ Absorption, und sich dem 
dann nach und nach vollständig hinzugeben, 
bis es ihr ständiger Bewusstseinszustand die 
Erleuchtung wird. Ihr Ansatz enthält keine 
Versuche, philosophische oder religiöse Glau-
benssysteme zu konstruieren. Die Gedichte 
der Siddhas zeigen keine Spur von übernom-
menen Ansichten oder kollektivem Denkens; 
ihr Ansatz ist eine „offene Philosophie“, in 
der jeder Ausdruck von Wahrheit wertge-
schätzt wurde. Ihre Gedichte und Lieder 
predigen keinerlei Grundsätze oder Doktri-
nen; sie schlagen nur eine Richtung vor, mit 
der das Streben nach einer direkten, intuiti-
ven, persönlichen und tiefen Erkenntnis der 
Göttlichen Wahrheit erfüllt werden kann. 

Die Siddhas verwendeten eine kraftvolle, 
volkstümliche Sprache, um Menschen in ihrer 
egoistischen Täuschung wach zu rütteln und 
sie aus ihren konventionellen Moralvorstel-
lungen herauszubringen. Sie benutzten die 
gewöhnliche Sprache der Menschen anstatt 
das elitäre Sanskrit, um ihre Zuhörer zu errei-
chen. Sie forderten ihre Zuhörer auf, sich 
gegen anmaßende, leere orthodoxe Überzeu-
gungen und Praktiken aufzulehnen, ein-
schließlich Gottesdienst im Tempel sowie 
Rituale, Kastenwesen und Bittgebete. Sie 
lehrten, dass in dem Moment der vollständi-
gen Hingabe das Ego die intellektuelle Ebene 
der Existenz vollständig mit einschließt. Dann 
werde die persönliche Erfahrung anstelle des 
Studiums von Schriften zur höchsten Quelle 
der Wahrheit. Der Siddha ist eine freier Den-
ker und ein Revolutionär, der es ablehnt, sich 
von Dogmen, Schriften oder Ritualen beeinf-
lussen zu lassen. Der Siddha ist im wahrsten 
Sinne radikal, denn er selbst ist den Dingen 
auf den Grund gegangen. 

Frage: Warum ist Siddhanta "neu"? 

Antwort: Tirumular, wahrscheinlich der äl-
teste der Tamilischen Yoga Siddhas, erklärt in 

seinem Tirumandiram, (5. Jh. n. Chr.), dass er 
einen „neuen Yoga“ offenbart (Nava Yoga), 
der alle Elemente des „Kundalini Yoga“ wie 
er von den Siddhas später bezeichnet wurde, 
enthält, und eine vollständige Transformation 
des menschlichen Zustands hervorruft, ein-
schließlich des physischen Körpers. Während 
der ersten Jahrtausende unserer Zeitrechnung 
erfanden die Siddhas Kundalini Yoga als ein 
wirksames Instrument zur Selbsterkenntnis 
(Samadhi). Es war ein Ergebnis ihrer experi-
mentellen Bemühungen, effektivere Möglich-
keiten zu finden, die Wahrheit der Dinge über 
die stark intellektuellen, rituellen, hinge-
bungsvollen oder asketischen Wege hinaus zu 
erkennen, und die menschliche Natur zu 
transformieren. Es ist heute „neu“, weil das 
Tirumandiram und die Schriften der 18 Tami-
lischen Yoga Siddhas außerhalb des Tamilisch 
sprechenden Südindiens und Sri Lankas 
unbekannt waren, bis sie zum ersten Mal von 
uns übersetzt wurden. Sie wurden von den 
tamilischen Gelehrten und Experten entweder 
ignoriert oder wegen ihrer absichtlich obsku-
ren „zwielichtigen Sprache“missverstanden. 
Weil die Siddhas die orthodoxen Brahmanen-
Gelehrten und Priester verurteilten, ernteten 
sie ebenso den Zorn der Mitglieder dieser 
Gemeinschaft, die sie als Magier oder 
schlimmeres verurteilten. Folglich wurden 
ihre Schriften nicht in institutionellen Archi-
ven wie Tempeln und Handschriftenbibliothe-
ken erhalten, sondern nur durch die Weiterga-
be in Familien von Ärzten, Siddha Vaidhyas, 
die ihre Schriften geheim hielten, und nur für 
medizinische Zwecke anwendeten. Wegen der 
weit verbreiteten Unkenntnis ihrer Lehren und 
der Tatsache, dass die Siddhas von der ortho-
doxen Gemeinde gerne mit "Magiern" in 
Verbindung gebracht wurden, wurden sie bis 
vor kurzem in manchen Kreisen der indischen 
Gesellschaft nicht anerkannt. Ich kann mich 
lebhaft an die sarkastische und emotionale 
Antwort eines berühmten Vedanta-Lehrers 
erinnern, ein renommierter Swami und Mitg-
lied der Brahmanen-Gemeinschaft, deren 
Muttersprache Tamilisch war, als ich ihn 1986 
nach seiner Meinung über die Schriften der 
Tamilischen Yoga Siddhas fragte. Und ich 
erinnere mich an die typische Reaktion vieler 
Personen in Nord-Indien, wenn ich erwähnte, 
dass unser Guru Babaji Nagaraj am Leben sei. 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Wenn sie die Autobiographie eines Yogi 
gelesen hatten, fragten sie: „Ist er noch am 
Leben?“ Wenn nicht, und wir erwähnten, dass 
er seit Jahrhunderten lebendig sei, sagten sie 
so etwas wie: „Oh, er muss sehr schlechtes 
Karma haben, in dieser Welt des Leidens so 
lange bleiben zu müssen.“ Sogar führenden 
Mitgliedern anderer Linien der Kriya Yoga 
Tradition ist es nicht gelungen, wertzuschät-
zen, was „neu“ ist in Bezug auf Babaji und 
die Siddhas. Sri Yukteswar sagte mit Bezug 
auf Babaji: „Er befindet sich jenseits meines 
Verstehens.“ Dies bedeutet, dass sein Zustand 
nicht ins Paradigma des Vedanta zu integrie-
ren ist, in dem er unterrichtet wurde. Yoga-
nanda und andere konnten ihn nur als „Ava-
tar“ begreifen, eine Inkarnation Gottes selbst, 
und „Christus-  gleich“, obwohl Babaji sich 
selbst nie mit solchen Begriffen bezeichnet 
hat. Auf der ersten Seite des Kapitels seiner 
Autobiographie, wo er dem Leser Babaji 
vorstellt, erwähnt Yogananda, dass er wie der 
Siddha Agastyar seit Tausenden von Jahren 
lebt. Yogananda ist es nicht gelungen zu 
begreifen, wie ähnlich diese beiden Siddhas 
einander wirklich waren, und dass Babaji wie 
Agastyar ein Mensch war, der ein Siddha 
geworden ist, nicht Gott, der als Avatar inkar-
nierte. Avatare sind äußerst selten. Es gibt 
keine in der shivaitischen Tradition, sondern 
nur innerhalb der Vaishnava (Vishnu) Traditi-
on mit ihren zehn aufeinanderfolgenden Ava-
taren, inklusive Rama und Krishna. Alle diese 
Reaktionen spiegeln die jeweilige philosophi-
sche Perspektive wider: Sei es die Sicht von 
Vedanta, Samkhya, Christentum oder Vaish-
nava. 

Sri Aurobindo ist einer der wenigen Wei-
sen der heutigen Zeit die wertschätzen konn-
ten, wer die Siddhas, einschließlich Tirumu-
lar, Babaji und Ramalinga, waren. 

Frage: Was lehrt uns Siddhanta über die 
Seele und ihre Beziehung zum Körper? 

Antwort: Jede Metaphysik hat sich mit drei 
Dingen auseinander zu setzten: Gott (Pati), 
Seele (Pasu) und Welt (Pāsam), und der 
Wechselbeziehung zwischen ihnen. Der Kör-
per ist natürlich Teil der Welt. Wie in der 
tamilischen Literatur Süd-Indiens ausgeführt 
lehrt Siddhanta, dass Gott Shiva alles aus sich 
selbst heraus schuf - die Welt, alle Dinge in 

der Welt und alle Seelen - und dass jede Seele 
bestimmt ist, letztlich in advaitischer Vereini-
gung mit Ihm zu verschmelzen, so wie ein 
Fluss sich mit dem Meer verbindet, oder eine 
Welle aus dem Ozean entsteht, und wieder 
zum Ozean wird. 

Gott Shiva erschuf und erschafft beständig, 
erhält, und nimmt alles wieder in sich auf. Die 
individuelle Seele des Menschen geht aus ihm 
hervor, alle Welten und ihre Inhalte. Er ist der 
Anfang und das Ende, der Autor der Existenz. 
Er ist Ursache und Wirkung. Sein Akt der 
Manifestation kann verglichen werden damit, 
wie Funken aus Feuer geboren werden, oder 
wie Früchte aus einem Baum entstehen. 

Die individuelle Seele ist im wesentlichen 
Sat-Chit-Ananda: Sein, Bewusstsein und 
Glückseligkeit oder bedingungslose Freude. 
Die Essenz der Seele ist die Essenz Gottes. 
Sie ist kein Ding, kein Objekt. Sie ist der 
Seher, nicht das Gesehene. Sie ist das Subjekt. 
Sie ist ein strahlendes Wesen, ein Lichtkörper, 
AnandamayaKosha – und wurde erschaffen, 
entwickelt sich als scheinbar getrenntes We-
sen und verschmilzt letztlich in ungetrennter 
Vereinigung und Einssein mit Gott Shiva, 
dessen Einssein als Identität bezeichnet wer-
den kann. 

Aber monistischer Siddhanta lehrt auch, 
dass sich die Seele temporär von Gott unter-
scheidet. Dieser Unterschied besteht in Bezug 
auf die Individualität der Seele, nicht auf ihr 
Wesen. Der aus reinem Licht bestehende 
Körper der Seele, AnandamayaKosha, wird 
erschaffen und ist begrenzt. Er ist nicht all-
mächtig oder allgegenwärtig bei seiner Ent-
stehung. Vielmehr ist er begrenzt und indivi-
duell, aber nicht unvollkommen. Das ist es, 
was Evolution verursacht, der Sinn von Sam-
sara, den Zyklen von Geburt und Tod: Die 
individuellen Seelen in die Reife zu führen. 
Natürlich sind die verschiedenen Bereiche des 
Verstandes, der Wahrnehmung, der Unter-
scheidungsfähigkeit, die nicht die Seele sind, 
sondern die die Seele „umgeben“, noch be-
grenzt, und es wäre, wie oben erwähnt, tö-
richt, diese mit Gott Shiva gleichzusetzen. 
Nach vielen Geburten und weiterer dem 
irdischen Dasein folgender Entwicklung 
verschmilzt der Seelenkörper letztendlich in 
Gott Shiva. Diese Verschmelzung wird Vish-



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

vagrasa genannt. Dann kann die Seele nicht 
einmal mehr sagen, „Ich bin Shiva“, denn dort 
gibt es kein „Ich“, um diesen Anspruch zu 
erheben. Dort ist nur Shiva. 

Die Welt und die Seele sind in Wirklich-
keit nichts als verschiedene Formen von 
Shiva selbst, dennoch überwindet auch Er 
Seine Schöpfung und ist nicht durch sie be-
grenzt. Des Weiteren können die Welt und die 
Seele nicht als unabhängig von Gott betrach-
tet werden; eine Tatsache, die verdeutlicht, 
dass sie Evoluten sind und nicht ewige Entitä-
ten. Sind Welt und Seele zum Zeitpunkt von 
Mahapralaya-dem Ende eines kosmischen 
Schöpfungszyklus - in Seiner göttlichen Form 
aufgenommen,werden alle drei Malas (be-
grenzende Bindungen: Anava - Karma, und 
Maya) durch Seine Gnade beseitigt. Die Seele 
existiert dann nicht mehr als Individuum, sie 
verliert ihre Getrenntheit von Shiva durch die 
Vereinigung und Erfüllung in Ihm. Nach 
Mahapralaya existiert allein Shiva, bis sich 
aus Ihm heraus in einem weiteren kosmischen 
Zyklus Schöpfung fortsetzt. 

Frage: Welche Auffassung haben die Sidd-
has von Gott? 

Antwort: Sie bezogen sich ohne bestimmte 
Merkmale oder Einschränkungen auf Gott als 
"Shivam". Shivam ist grammatikalisch und 
philosophisch ein unpersönliches Konzept. 
Die Siddhas sagen, der ideale Name für Shi-
vam sei „Es“,  adu, „Das-heit“, „So-Sein“ 
oder Parāparam; "Güte", absolutes Sein, 
Bewusstsein und Glückseligkeit: Satchida-
nanda. Shivam ist kein persönlicher Gott. Es 
ist eine Praxis, ein Eingang. Es ist ein grund-
legendes Bewusstsein oder eine grundlegende 
Bewusstheit. Das Erreichen von Bewusstheit 
oder des Shiva-Bewusstseins ist Mukti, oder 
Befreiung. Auch, wenn Tirumular vom religi-
ösen Aspekt Gottes spricht, glaubte er an eine 
Höchste Abstraktion, eine „Große Alleinheit“. 
Sein Ausdruck dafür ist Tani-U Befreiung. 
(Mandiram 2450). Ein tieferes Studium des 
Konzepts von Shivam zeigt, dass es zwei 
Richtungen im indischen Denken gibt: Einen 
theistischen mit einer persönlichen oder hin-
gebungsvollen Beziehung zu Gott, basierend 
auf der Grundlage von Bhakti, und einen 
tantrischen, d.h. absoluten, basierend auf 
Kundalini Yoga und Jñāna. Die Bhakti-

Methode ist, wie in der Shaiva Siddhānta 
Schule dargestellt, eine pluralistische; die 
absolutistische Methode ist die monistische, 
wie im Tirumandiram dargestellt. 

In ihren Gedichten verwiesen sie auf die 
fünf kosmischen Handlungen des Shivam, als 
Seinen glückseligen Tanz, seiner Shakti, 
seiner Kraft, aus Liebe zu den Seelen. 

1. Schöpfung der Welt, um so den Seelen 
die Mittel zur Verfügung zu stellen, in Weis-
heit zu wachsen, und letztlich ihre Einheit in 
der Vielfalt zu erkennen; 

2. Erhaltung: So, wie Seelen in Unwissen-
heit, Täuschung und Karma verwickelt wer-
den, werden sie auch durch verschiedene 
Mittel und Beziehungen in ihrem Lernen 
geschützt und unterstützt; 

3. Auflösung: Wenn Seelen aus der Inkar-
nation in dieser Welt genommen werden, 
erhalten sie eine vorübergehende Atempause 
von ihrem Leiden in der Welt, in der sie sich 
für ihre nächste Inkarnation vorbereiten; 

4. Verdunkelung: Die Kraft, die die Einheit 
der Seele mit Shivam verhüllt, und daraus 
resultierend die Seele verpflichtet, Weisheit 
zu suchen, die Wahrheit hinter dem Schleier 
geistiger Täuschung, Maya; 

5. Gnade: Die Beseitigung der drei Fesseln 
oder Verunreinigungen der Seele: Unwissen-
heit, Verblendung und Karma. Shivams Gna-
de und Liebe für alle Seelen ist in allen fünf 
kosmischen Handlungen enthalten, um jeder 
Seele zu helfen, in Reife zu wachsen bis zur 
Befreiung  

Durch kosmische Zyklen von Involution 
(Rückbildung) und Evolution setzt sich dieser 
Tanz seit Äonen von Zeit fort. Sein letztendli-
ches Ziel bleibt ein Geheimnis, bis die Seele 
befreit ist, und sich mit dem geheimnisvollen 
Selbst, Shivam, wieder vereinigt. 

Frage: Was ist das Ziel des Siddhanta? 

Antwort: Nach den Tamilischen Siddhas 
oder den verwirklichten Seelen ist das letzt-
endliche Ziel des Lebens „vollständige Hin-
gabe“, die die Verwirklichung von Vettivel, 
dem „großen Lichtraum“, kosmischen Be-
wusstseins, und dann eine fortschreitende 
Transformation der menschlichen Natur auf 
allen Ebenen in einen göttlichen Körper, oder 
DivyaDeha, enthält. 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Die tamilischen Siddhas gingen davon aus, 
dass persönliche Anstrengung ebenso wie 
göttliche Gnade für die Erlangung der Befrei-
ung notwendig seien. Diese Bemühung, diese 
Aspiration, wird durch das nach oben zeigen-
de Dreieck dargestellt. Die Gnade wird durch 
das nach unten zeigende Dreieck dargestellt. 
Ihre Kombination, das sich doppelt kreuzende 
Dreieck, bildet die Grundlage ihres wichtigs-
ten Yantras, einem geometrischen Objekt der 
Konzentration, und der Integration der spiri-
tuellen und materiellen Ebenen der Existenz. 
Die Siddhas bestehen auf den Wert des Tantri-
schen Yoga als Mittel für das Erlangen von 
Freiheit und Unsterblichkeit in dieser Welt 
anstatt in einem himmlischen Leben nach 
dem Tode. Befreiung, Moksha, oder Vīdu (in 
Tamil), ist ein mystischer Zustand, von Tiru-
mular als Yoga-Samādhi bezeichnet. 

 

Im yogischen Samādhi ist der unendliche 
Raum; 

Im yogischen Samādhi ist das unendliche 
Licht; 

Im yogischen Samādhi ist die allmächtige 
Energie 

Yogischer Samādhi ist es, was die Siddhas 
lieben.  

(Mandiram 1490) 

 

Es ist nicht die Freiheit oder Befreiung aus 
dem Kreislauf der Inkarnationen, sondern die 
Freiheit oder Befreiung von den Malas, den 
drei Verunreinigungen oder Fesseln der men-
schlichen Seele, die sie wie drei Stränge in 
einem Seil binden, und ihre darin liegenden 
Qualitäten, satchidananda, begrenzen: 

Anava: Unwissenheit der eigenen wahren 
Identität, und damit Egoismus; 

Karma: Die Folgen vergangener Taten, 
Worte und Gedanken; 

Maya: Täuschung, einschließlich seiner 
Mittel: Halbwissen, partielle Macht, Verlan-
gen, Zeit und Schicksal. 

Es ist auch die Freiheit von den Gunas, 
den Modi oder Bestandteilen der Natur: 

Rajas: Das Prinzip der Dynamik, das sich 
anregend, mobil, aktiv darstellt; 

Tamas: Das Prinzip der Trägheit,Faulheit,  
das sich schwer, müde, zweifelnd und ver-
wirrt zeigt; 

Sattva: das Prinzip der Ausgewogenheit 
und Klarheit; es wirkt erhellend und beinhal-
tet Ruhe, Klugheit und Wissen. 

 

Fortsetzung unter 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/
WebPDF/interviews/Siddhanta_de.pdf 

 

3. Laya Yoga und die fünf Elemente3. Laya Yoga und die fünf Elemente3. Laya Yoga und die fünf Elemente3. Laya Yoga und die fünf Elemente    

von M. G. Satchidananda 

 

Heute wird Yoga hauptsächlich als eine 
Methode zur Verbesserung der eigenen physi-
schen oder mentalen Gesundheit dargestellt. 
Während dies in der modernen, materialisti-
schen Kultur nachvollziehbar ist, muss jeder, 
der danach strebt, die ursprüngliche Absicht 
von Yoga - spirituelle Selbsterkenntnis und 
die Überwindung von existentiellem Leiden 
zu verwirklichen - ein Grundverständnis der 
zugrunde liegenden Prinzipien der menschli-
chen Natur und von Kundalini bzw. Laya 
Yoga haben, wie sie von den Yoga Siddhas, 
den Urhebern des Yoga, erdacht worden sind.  

Wie in der tantrischen Literatur der Sidd-
has beschrieben, ist Laya Yoga der Yoga der 
Auflösung und ein integraler Bestandteil von 
Kundalini Yoga. Kundalini Yoga bezieht sich 
auf jene unterschiedlichen Kriyas(praktische 
Yogatechniken), zu denen Pranayama, Mant-
ras, Chakras, Bandhas, Mudras und Hatha 
Yoga Asanas zählen und, die dazu dienen, 
Kundalini, die eigene potentielle Kraft und 
das eigene potentielle Bewusstsein, zu erwe-
cken. Laya Yoga befasst sich mit der Auflö-
sung der eigenen gewohnheitsmäßigen Identi-
fikation mit dem Köper-Geist Komplex, was 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

zur Verwirklichung des eigenen wahren Selbst 
führt. Basierend auf der Samkhya Klassifika-
tion der Tattvas oder Naturprinzipien ist jedes 
der fünf Elemente (Bhutas) mit einer anderen 
Körperregion und anderen Chakras assoziiert:  

die Erde, die materielle Substanz, oder das 
materielle Element, steht mit dem Wurzel-
chakra, Muladhara, und der Basis des Rump-
fes in Verbindung, ist das Medium des physi-
schen Überlebens und wird durch Trägheit 
charakterisiert;  

das Element Wasser ist mit Svadhisthana 
Chakra, das sich am Steißbein befindet, asso-
ziiert und ist das Medium der Emotionen.  

das Element Feuer steht mit Manipura 
Chakra, welches gegenüber des Nabels liegt, 
in Verbindung und ist das Medium der Be-
gierde, der Sinneswahrnehmung, des autono-
men Nervensystems und des niederen Geistes; 

das Element Luft ist mit Anahata Chakra 
(Herzzentrum) und Vishuddi Chakra (Hals-
zentrum) assoziiert und ist das Medium des 
Intellekts, der Vernunft und der Kommunika-
tion.  

Das Element Raum ist mit Ajna Chakra 
(Augenbrauenzentrum) und Sahasrara Chak-
ra (Kronenzentrum) verbunden und ist das 
Medium der Intuition und des Überbewuss-
tseins.  

Die limitierenden Prinzipien der menschli-
chen Natur, bekannt als Ahamkara (Egois-
mus), Maya (Täuschung) und Karma (Konse-
quenzen von Gedanken, Worten und Taten, 
die durch Gewohnheiten oder Samskaras 
gesteuert sind) sorgen normalerweise dafür, 
dass man sich mit dem physischen Körper, 
den Emotionen und den Regungen des Geis-
tes und des Intellekts identifiziert. Um sich 
vom Egoismus zu befreien, der Gewohnheit, 
sich mit dem gleichzusetzen, was man nicht 
ist, schreibt der klassische Yoga des Patanjali 
„Kriya Yoga“ (Yoga Sutra I.12) vor, die kon-
tinuierliche Praxis von Losgelöstheit gegenü-
ber diesen Regungen zur Verwirklichung des 
Selbst, des reinen Zeugenbewusstseins. Da 
wenige dazu bereit sind, dies ununterbrochen 
zu praktizieren, empfiehlt und beschreibt er in 
dem zweiten Kapitel der Yoga Sutras den 8-
gliedrigen Astanga Yoga als Vorbereitung 
(Yoga Sutra II.29).  

In der Folgezeit experimentierten die 
Siddhas mit vielen energetischen Techniken, 
um die Kundalini zu erwecken und erkannten 
dabei, dass „das Bewusstsein der Energie und 
die Energie dem Bewusstsein folgt.“ Sie 
entdecken das Grundprinzip des Tantra: dass 
es für die Transformation der menschlichen 
Natur (im Gegensatz zur Flucht davor) erfor-
derlich ist, Bewusstsein und Energie von den 
niederen zu den höheren psycho-
energetischen Zentren oder Chakras zu len-
ken. Dies entspricht einem Prozess der Sub-
limierung von sexueller Energie, Bindu ge-
nannt, die mit dem Muladhara Chakra asso-
ziiert ist, zu spiritueller Energie, Ojas ge-
nannt, die mit dem Sahasrara Chakra ver-
bunden ist. In der Siddha Literatur wird dieser 
Sublimierungsprozess als eine Art innerliche 
Alchemie beschrieben. Alchemie ist der esote-
rische Vorgang, bei dem Nichtedelmetalle, 
wie z.B. Blei, in Gold verwandelt werden. Die 
Siddhas teilen uns mit, dass der physische 
Körper wie Gold leuchten wird, wenn diese 
innerliche Alchemie vollbracht ist. Sie haben 
ihre daraus resultierende Erkenntnis der höch-
sten Realität als „weiten, hellen Raum“ oder 
Vettivel beschrieben. (siehe den Artikel über 
dieses Thema in der vorherigen Ausgabe des 
Kriya Yoga Journals). „Raum“, das fünfte 
Element, hat keinerlei Begrenzung und ist 
daher eine passende Metapher für Kaivalya 
bzw. „absolute Freiheit“, den Titel des letzten 
Kapitels der Yoga Sutras. Dies umfasst Frei-
heit von Begierde, Egoismus, Anhaftungen 
und Abneigungen aller Art, von Karma und 
Maya (Täuschung).   

Im Streben danach, Einfluss über diese er-
heblichen Hindernisse gewinnen zu können, 
entwickelten die Siddhas zahlreiche Kriyas 
(praktische, yogische Techniken) und experi-
mentierten mit diesen. Jeder, der jemals ver-
sucht hat, eine schlechte Gewohnheit abzule-
gen oder irgendeine Anhaftung bzw. Abnei-
gung zu überwinden, kann abschätzen, wie 
schwierig dies aufgrund des unserer gewohn-
heitsgesteuerten menschlichen Natur inne-
wohnenden Widerstands ist. Die Siddhas 
entdeckten, wie man die jedem Element 
zugehörigen Qualitäten wirksam einsetzen 
kann, um ein Element stufenweise in einem 
anderen aufzulösen bzw. es zu sublimieren.  



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Zur Auflösung von Erde bedarf es z.B. 
Wasser. Die Erd-Qualitäten Trägheit und 
Gewohnheit werden durch die positiven, auf 
Veränderung abzielenden Emotionen des 
Wassers, wozu Streben und Motivation gehö-
ren, und die Kriyas, die den Körper bewegen, 
aufgehoben.  

Um Wasser in Dampf übergehen zu lassen, 
braucht man Feuer. Alle Emotionen sind labil, 
die meisten zudem negativ und bestenfalls 
bescheren sie einem nur flüchtige Regungen 
von Glück im vitalen Körper. Die Praxis von 
Pranayama-Atmung ermöglicht einem, die 
Emotionen zu beruhigen.  

Zur Auflösung von Feuer ist Luft erforder-
lich. Emotionen, die Widerstand gegen die 
Praxis von Yoga und seine sozialen Prinzi-
pien, die Yamas, und die Läuterung von Be-
gierden und Abneigungen nach sich ziehen, 
lassen Hitze entstehen. Wenn man seine Wil-
lenskraft einsetzt und mithilfe von Konzentra-
tion und mentaler Kontrolle, geführt durch 
Intelligenz, Vernunft und Erkenntnis, trotz des 
Widerstandes beharrlich bleibt, werden Be-
gierden und Abneigungen beseitigt. 

Um Luft aufzulösen, bedarf es Raum, dem 
fünften Element. Wenn man seinen Atem und 
seine Konzentration auf die Chakras im Kopf 
lenkt, kann man die Regungen des Geistes 
verstummen lassen und in die Stille von 
Samadhi eintreten.  

Die im Laya Yoga verwendeten Kriyas be-
inhalten den Gebrauch der wichtigsten Prakti-
ken von Babaji’s Kriya Yoga: Kriya Kundalini 
Pranayama, ebenso wie Bandhas, muskuläre 
Verschlüsse, Mudras, psycho-energetische 
Gesten, die 18 Asanas des Kriya Hatha Yoga 
praktiziert in Bewusstheit ihrer energetischen 
Wirkungen, Meditation über die Chakras, 
Chakra Mantra Wiederholung und die gleich-
zeitige Anwendung von Chakra Mantras, 
Visualisierungen und Asanas, während man 
sich auf die jeweiligen Chakras konzentriert. 
Diese Methoden werden nur bei einer Ein-
weihung gelehrt, damit sie korrekt, in der 
richtigen Reihenfolge und im passenden 
Kontext gelernt werden können. Sie bewirken 
eine ganzheitliche Entwicklung auf allen fünf 
Existenzebenen. Abgesehen davon gibt es 
viele weitere Dinge, die für Laya oder Kunda-
lini Yoga von wesentlicher Bedeutung sind: 

1. Eine sattvische (beruhigende und aus-
geglichene) Ernährung; 

2. Die Einhaltung der Yamas oder sozialen 
Beschränkungen (Yoga Sutra II.30), dazu 
gehören: 

a.Ahimsa: Nicht-Schaden in Gedanken, 
Worten und Taten;  

b. Satya: wahrhaftig sein, Übertreibung 
vermeiden, nur sagen, was notwendig und 
hilfreich ist;  

c. Brahmacharya: in Gedanken, Worten 
und Taten keusch sein; idealerweise umfasst 
dies Zölibat oder Abstinenz von sexueller 
Aktivität, solange man sich nicht von sexuel-
ler Begierde befreit hat, darin geübt ist, tantri-
sche Praktiken zusammen mit einem Partner 
auszuführen und im Zeugenbewusstsein 
gefestigt ist;  

d. Asteya: Nicht-Stehlen; “ Reichtum 
kommt zu allen, deren Grundlage das Nicht-
Stehlen ist.“(II.37) 

e. Aparigraha: Freiheit von Gier 

3. Die Ausbildung von Streben, eine Ab-
lehnung dessen, was sich der Reinigung vom 
Egoismus in all seinen Erscheinungsformen 
widersetzt, und Hingabe an das höchste We-
sen. Siehe die Artikel über dieses Thema in 
den Kriya Yoga Journalen Winter und Früh-
jahr 2006 (Ausgabe 49) auf der „Artikel“-
Seite unserer Website unter: 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/articles

.php 
Für die Siddhas ist das “höchste Wesen” die 
„höchste Abstraktion“ oder „Ishvara“, was 
wörtlich „das besondere Selbst“ bedeutet: von 
dem Patanjali sagt, dass es der Anteil eines 
jeden von uns ist, der „von allen Belastungen, 
Handlungen, Auswirkungen von Handlungen 
oder auch von allen Eindrücken der Begierde 
unberührt bleibt.“ (I.24) Streben ist das Ge-
genteil von „Begierde“. Es entspricht dem 
Ruf unserer Seele nach Freiheit von den 
Manifestationen des Egoismus (Lust, Wut, 
Stolz, Gier), und bedeutet, die Einheit mit 
allem, sowie das „Wahre, Gute und Schöne“ 
zu erkennen.   

4. Die Praxis von Karma Yoga, die selbst-
loses, geschicktes Dienen oder Handeln er-
fordert, ohne dabei an den Ergebnissen zu 
hängen. Dies ermöglicht einem, die erwachte 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Kundalini Energie mit Liebe in alle menschli-
chen Bemühungen hinein zu lenken und die 
Fallstricke des spirituellen Egoismus, das 
Streben nach spirituellen Kräften und weitere 
Erscheinungsformen des Egoismus zu umge-
hen.  

Wissen nebst Praxis und Hingabe, “mögen 
sie zu mir kommen”, sagt Krishna in der 
Bhagavad Gita. Auf dass sich alle Leser der 
Praxis von Laya Yoga mit Liebe in ihren 
Herzen und geprägt durch die Weisheit der 
Siddhas widmen. 

ORDEN DER ACHARYAS: Jahresbericht und Pläne für 2015ORDEN DER ACHARYAS: Jahresbericht und Pläne für 2015ORDEN DER ACHARYAS: Jahresbericht und Pläne für 2015ORDEN DER ACHARYAS: Jahresbericht und Pläne für 2015    

    

HELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGAHELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGAHELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGAHELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGA    ZU ANDEREN ZU ANDEREN ZU ANDEREN ZU ANDEREN 

MENSCHEN AUF DER WELT ZU BRINGENMENSCHEN AUF DER WELT ZU BRINGENMENSCHEN AUF DER WELT ZU BRINGENMENSCHEN AUF DER WELT ZU BRINGEN    

 

Dies ist eine gute Zeit, darüber nachzu-
denken, dem "Babaji's Kriya Yoga Orden der 
Acharyas" etwas zu spenden, um es uns wei-
terhin zu ermöglichen, Babaji’s Kriya Yoga an 
Menschen heranzutragen, die ihn sonst nicht 
empfangen könnten.  

 In den letzten zwölf Monaten, seit Sep-
tember 2013, hat der Orden der Acharyas 
folgendes geleistet: 

• Über 100 Initiationsseminare mit über 
1200 Teilnehmern wurden in Brasilien, 
Indien, Japan, Singapur, Malaysia, Sri 
Lanka, der Türkei, den Golf Staaten, Ma-
zedonien, Estland, Spanien, Deutschland, 
Frankreich, Italien, Österreich, der 
Schweiz, England, Australien, Bali, Indo-
nesien, den USA und Kanada abgehalten. 

• In Bangalore (Indien) wurden ein Ashram 
und ein Verlag unterhalten, über die acht 
Einweihungsseminare in ganz Indien or-
ganisiert wurden. Vinod Kumar, der Leiter 
des Ashrams, gab dort regelmäßig kosten-
losen öffentlichen Asana- und Meditati-
onsunterricht. Der Orden veröffentlichte 
und vertrieb die meisten unserer Bücher 
und Tonträger in ganz Indien. Er verlegte 
eine neue 2. Auflage des Tirumandirams 
mit 3770 Seiten in 5 Bänden. Außerdem 
wurden eine neue Ausgabe von Der Stim-
me Babaji’s auf Hindi und eine neue Aus-
gabe von Babaji - Kriya Yoga und die 18 
Siddhas auf Marathi herausgegeben. 

• In Dehiwala (Sri Lanka) wurde ein Ash-
ram unterhalten, wo wöchentlich kosten-

lose öffentliche Yogastunden und Satsangs 
für Initiierte gegeben werden. Außerdem 
fand dort eine erste Einweihung statt. Zum 
ersten Mal wurde eine Pilgerreise für 20 
westliche Pilger zu dem Katargama Ash-
ram mit seiner neuen Gemeinschaftshalle, 
dem Babaji gewidmetem „Höhlenschrein“ 
und einem Siddha-Schrein organisiert. 
Drei unserer Bücher wurden auf Singhale-
sisch und weitere auf Tamil und Englisch 
in Rekordzahlen vertrieben.  

• Die Ausbildung eines neuen Acharyas in 
Brasilien, Michel Zonatto wurde abge-
schlossen, der im November 2014 in den 
Orden aufgenommen werden wird. Und 
die Ausbildung dreier weiterer Acharya-
Anwärter in Sri Lanka und Brasilien wur-
de weitergeführt. Die Ausbildung von Sa-
tyananda wurde abgeschlossen, er ist nun 
berechtigt, in den dritten Grad einzuwei-
hen und hat diese Einweihung in Indien 
und Deutschland bereits erteilt.   

• Die Wände, Decken und der Hartholzbo-
den der Meditationshalle des neuen Ash-
rams in Badrinath im Himalaya, sowie die 
Wände und Decken von 12 der 18 geplan-
ten Appartements, des Büros und Buchla-
dens und der Yoga-Halle wurden fertig-
gestellt. Es wurden Vorbereitungen zur 
Fertigstellung dieser Appartements und 
der Meditationshalle für November 2014 
getroffen.  

• 2014 wurden kostenlose, wöchentliche 
öffentliche Yogastunden in Babaji’s Kriya 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Yoga und Kirtan Veranstaltungen im Ash-
ram in Quebec gefördert. 

• Mehr als $14 000 wurden den Opfern der 
Flutkatastrophe im Himalaya gespendet. 
Das Dorf Uchiwara wurde durch Bereit-
stellung eines zweimonatigen Nahrungs-
vorrates für 135 Familien und der Geld-
mittel für den Bau von Häusern für 6 Fa-
milien unterstützt. 

• Im Ashram in Quebec wurde ein zweiwö-
chiges Kriya Hatha Yoga Lehrer Training 
für 20 Teilnehmer aus acht verschiedenen 
Ländern abgehalten. Sieben Acharyas 
wurden dazu ausgebildet, dieses Lehrer-
Training anderen weiterzugeben. Zwei 
von ihnen haben Lehrer-Trainings in Bra-
silien, mit 20 Teilnehmern, und in Frank-
reich mit 14 Teilnehmern erteilt.  

• Exemplare des Tirumandirams und ande-
rer Publikationen wurden den wissen-
schaftlichen Bibliotheken der Universität 
Kalifornien, Santa Barbara, des Loyola-
Marymount College, der Universität Chi-
cago, der Stretson Universität und der 
Universität London gespendet. 

 

Für das Jahr 2014-2015 hat der Orden 
folgende Pläne: 

• Einweihungsseminare in den meisten der 
oben genannten Ländern stattfinden zu 
lassen. 

• Kostenlose vierzehntägige, öffentliche 
Yoga- und Meditationskurse in unseren 
Ashrams in Quebec, Bangalore (Indien) 
und in Dehiwala (Sri Lanka) anzubieten. 

• Die 5.350 Verse der 18 Siddhas in 800 
Gedichten zusammen mit einem Begleit-
buch über die seltenen Manuskripte zu 
veröffentlichen, die wir seit 2002 in Bib-
liotheken von Palmblatt- Manuskripten 
gefunden, gescannt, bewahrt und transkri-
biert haben. 

• Fortführung des Baus des Ashrams in Bad-
rinath, voraussichtliche Fertigstellung wird 
2015 sein. 

 

Die 27 ehrenamtlichen Acharyas des Ordens 
und viele andere freiwillige Organisatoren 
brauchen Eure Unterstützung, um dieses 
Programm für 2014-2015 umsetzen zu kön-
nen. Euer Beitrag kann in Kanada und den 
USA von der Steuer abgesetzt werden. 
Schickt ihn möglichst bis zum 31.12.2014, 
dann erhaltet Ihr eine Spendenquittung für 
die Steuererklärung 2014. Nutzt möglichst 
eine Kreditkarte. 

 

Unsere Arbeit wird ausschließlich durch 
eure Spenden finanziert. Es warten viele 
Menschen auf der ganzen Welt darauf, einge-
weiht zu werden. Wir werden Acharyas dor-
thin schicken, sobald uns die Mittel zur Verfü-
gung stehen, um für deren Reisekosten aufzu-
kommen. 

 

  



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Ich möchte die Arbeit von of Babaji’s Kriya Yoga Order of Acharyas unterstützen. Ich sage eine 
Spende in Höhe von ____________ zu. Für jede Spende in Höhe von US$70/Cn$75 oder mehr 
erhaltet Ihr eine Ausgabe des neuen Buches „Kriya Yoga – Einsichten auf dem Weg“ auf Englisch, 
Französisch, Deutsch, Spanisch oder Portugiesisch oder der Bücher “Babaji’s Kriya Yoga: Deepe-
ning Your Practice” auf Englisch, Französisch oder Spanisch, “Kailash: In Quest of the Self” 
oder “A Yoga Toolbox for Shaping Your Future” auf Englisch. Eine Beschreibung der Bücher 
findet Ihr im Bücher-Shop auf unserer Website. 

Bitte schickt mir folgendes Buch 

 

 ____________________________________________________________  

 
___ Ein Scheck, eine Zahlungsanweisung liegt bei (zahlbar an: Babaji’s Kriya Yoga Order of Acha-
ryas)  
 
 
Name:   
______________________________________________________________________________ 
 
Adresse:  
______________________________________________________________________________ 
 
Postleitzahl       Stadt 
__________________________________        ________________________________________ 
 
Land 
______________________________________________________________________________ 
 
Telefon:       Fax: 
 _____________________________________ _____________________________________ 
 
E-Mail: 
______________________________________________________________________________ 
 
Bitte schicken an: Babaji’s Kriya Yoga Order of Acharyas, 196 Mountain Road, P.O. Box 90, 
Eastman, Quebec, Canada J0E 1P0. Telefon: 1-888-252-9642 oder außerhalb Nordamerikas: +1-
450-297-0258, Fax: +1-450-297-3957 
oder spende online unter: http://www.babajiskriyayoga.net/english/kriya-yoga-contribution.htm 

 

___ Ich schicke euch eine Kreditkartenautorisierung. Du kannst deine Kartenautorisierung über 
unseren Online-Shop unter www.babajiskriyayoga.net verschlüsseln, oder uns deine Autorisierung 
einfach per E-Mail an info@babajiskriyayoga.net senden. 

 

___ Ich lebe in Europa und möchte die Spende überweisen an: Babaji’s Kriya Yoga Order of 
Acharyas, Kontonummer 406726-0, Bank: Caisse Centrale Desjardins du Quebec, SWIFT code: 
CCDQCAMMXXX, Filiale: La Caisse populaire Desjardins du Lac Mempremagog, Bankleitzahl: 
50066-815 oder auf folgendes Konto bei der Deutschen Bank: Kontoinhaber “Marshall Govindan” 
Deutsche Bank International, BLZ 50070024, Kontonummer: 0723106, bzw. IBAN 
DE09500700240072310600, BIC/Swift code DEUTDEDBFRA. (Bitte schickt eine E-Mail an 
info@babajiskriyayoga.net, wenn Ihr überwiesen habt) 

 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

 

News und NotizenNews und NotizenNews und NotizenNews und Notizen

Ashram in Badrinath 
 
 
 

 
 

Albert Vogt und Acharya Amman bereiten 
den Einbau von Deckenpanelen aus Teak-

holz in der Meditationshalle vor. 
 

 
Albert Vogt und einige Handwerker berei-
ten das Shal Hartholz für den Fußboden in 

der Meditationshalle vor. 
 

 
Die Meditationshalle mit der Yogahalle 

darüber 

 

 
Der Badrinath-Ashram aus nord-

östlicher Sicht 

 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

  

 
Die Nordseite des Badrinath-Ashrams 

 

Zwei neue auf Video aufgezeichnete Se-
minare mit Dr. Georg Feuerstein, Ph. D.: 
Die Bhagavad Gita und Tantra. Dies sind 
seltene Aufnahmen des vielleicht größten 
Yogagelehrten des Westens in der modernen 
Zeit, des verstorbenen Dr. Georg Feuerstein 
(1947-2012), jedes Seminar fast sechseinhalb 
Stunden lang. Denjenigen, denen seine über 
30 Bücher über das Thema Yoga gefallen 
haben, wird es noch mehr gefallen, jemandem 
zu lauschen und zuzuschauen, dessen großar-
tige Gelehrtheit durch seine reichhaltigen 
Erfahrungen der tieferen Dimensionen des 
Yoga einzigartig ist. 

 

Die Bhagavad Gita: Werte für das 21. 
Jahrhundert, ein Video-Seminar mit Dr. 
Georg Feuerstein, Ph. D., aufgezeichnet am 
30. Juni 2001 in Babajis Kriya Yoga Ashram 
in St Etienne de Bolton, Quebec, Canada. 6 
Stunden 22 Minuten. Preis: $29.95. 

 
Die Bhagavad Gita oder der Heilige Ge-

sang ist einer der weltweit wichtigsten heili-
gen Texte. Es zelebriert die Beziehung zwi-
schen Mensch und Gott, die intensive Freude 
Göttlicher Liebe und die Verwirklichung des 
Selbst durch Yoga. In Form eines Dialogs am 
Abend vor einem Kampf lehrt Krishna den 
angsterfüllten Arjuna die Notwendigkeit zu 
Handeln und dass er – wie alle Menschen – 
seinen Platz in der Welt mit Liebe und Glaube 
einnehmen muss. 

 

 
Tantra: ein Video-Seminar mit Dr. 

Georg Feuerstein, Ph. D., aufgezeichnet am 
1. Juli 2001 in Babajis Kriya Yoga Ashram in 
St Etienne de Bolton, Quebec, Canada. 6 
Stunden 24 Minuten. Preis: $29.95. Die als 
Tantra bekannte spirituelle Tradition, oft mit 
Kundalini Yoga assoziiert, lehrt, dass Erleuch-
tung alle Dimensionen unserer Existenz, die 
physische eingeschlossen, umfassen muss. Es 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

beinhaltet, unterbewusste Hindernisse zuerst 
äußerlich und dann innerlich zu beseitigen, 
durch verschiedene Methoden wie Mantras, 
Hatha Yoga, Kundalini-Atmung und die Ver-
ehrung der göttlichen Shakti oder Kraft.  

Diese Videos können un-
terwww.babajiskriyayoga.net bestellt werden. 

 

Tirumandiram: eine zweite Edition, in 
fünf Bänden, mit insgesamt 3770 Seiten ist 
nun erhältlich: 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/b
ookstore.htm.   

 

Das Tirumandiram von Siddha Tirumular 
ist eine in Versform erstellte heilige, monu-
mentale Schrift voll philosophischer und 
spiritueller Weisheit. Mit seiner umfassenden 
Bandbreite und seinem hohen Alter (es wurde 
vor fast 2000 Jahren geschrieben) ist es einer 
der großartigsten Texte Indiens, eine spirituel-
le Schatztruhe, ein Shastra, das erstaunliche 
Einblicke enthält. Es ist eine einflussreiche 
Arbeit und die erste Abhandlung in Tamilisch, 
die sich mit unterschiedlichen Aspekten des 
Yoga, Tantra und Shaiva Siddhanta befasst. 
Eine Gruppe von Gelehrten benötigte 5 Jahre 
um jeden der über 3000 Verse zu übersetzen 
und ausführliche Kommentare dazu zu 
schreiben, es sind insgesamt 9 Kapitel, die 
Tandirams genannt werden. Dieser klassische 
Text besteht aus 5 Bänden. Jeder Band enthält 
zwei Tandirams und jeder Vers enthält die 
ursprüngliche Version in Tamil-Schreibweise, 
seine Übertragung in römische Buchstaben, 
seine Übersetzung ins Englische und einen 
Kommentar, der die Bedeutung eines jeden 
Verses erläutert. Der letzte Band enthält zu-
dem Präsentationen von zwei philosophischen 
Schulen des Saiva Siddhanta, ein Wörterver-
zeichnis, ein ausgewähltes Literaturverzeich-
nis und ein Inhaltsverzeichnis. 

 

Kriya Yoga Pilgerreise nach Badrinath 
im Himalaya vom 24. September bis 12. 
Oktober 2014. Begleite uns auf einer weite-
ren Pilgerreise in den Himalaya zu den Plät-
zen, wo Babji Soruba Samadhi, die Vollen-
dung der Erleuchtung, erreichte. Gestartet 
wird von New Delhi mit Bus, mit Zwischens-

tationen in Rishikesh, Rudraprayag, Joshi-
mutt, Badrinath, und Haridwar. Yoga- und 
Meditations-Gruppenpraxis zweimal täglich. 
Wir besuchen den im Bau befindlichen Ash-
ram in Badrinath und werden dort ein Mantra 
Yagna machen. Sehr komfortable Hotel-
Unterkünfte.  

Für weiterführende Infos: 
http://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgr
images-himalayas.htm 

 

 

Badriyan Tempel in Badrinath 

 

Kriya Yoga Einweihungen  
 

Basisseminar 
 

mit Satyananda 

München, 17.-19.10.2014 
Ort: Indische Tanzschule revathi-dance.com 
Email: info@revathi-dance.com 
Telefon: +49/0 176222860 
 

mit Nandi Devar 

Schweibenalp 19. - 21.09.2014 
Nürnberg  03. - 05.10.2014 
Email: info.soullight@gmail.com 
Telefon: +41 76 3609042 
 

     mit Kailash 

Berlin  24.-26.10.2014 

Frauenfeld  31.10. - 02.11.2014 

Email: info@babaji.ch 
Telefon:  0041 (0)52 366 32 92 
 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

mit Brahmananda 

Attersee  26.-28.9.2014 

Ybbs / Donau 3.-5.10.2014 

Email: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 
Aufbauseminar 
 

mit M.G. Satchidananda 

 

Quebec  24.-26. Oktober 2014  

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (BY)   1.-3.8.2014 
Seminarhaus: "AlterPilgerhof.de" 
Email: kontakt@yogaschulekaernten.at 
Telefon: +43 463240210 
 

 

Vertiefungsseminar 
 

mit M. Govindan Satchidananda  

 

Quebec 11.-20. Juli 2014  

Estland 14.-21. August 2014  

Dole, Frankreich 25.8-1.9.2014 
 

 

Workshops 

 
 mit Satyananda 

"Sadhana - Innere Bindungen und begrenzen-
de Glaubenssätze auflösen, für zertifizierte 
Yogalehrer Teil II" 
19.-21. September 2014 
Bad Griesbach im Rottal, Niederbayern  
 

 

Puja Workshop mit Mata Urmila Devi 
(Mataji) am 31.10 (abends) und 1.11.2014 
in Darmstadt: Der Workshop mit Mata Ur-
mila Devi, einer Meisterin des Bhakti- und 
Jnana-Yoga, soll es jedem Teilnehmer ermög-
lichen, in seinem eigenen Kämmerchen eine 
Puja nach vedischer Tradition zu halten. 

Anmeldung bei Tobias Blum (Yoganand) 
anfolgende Adresse: 

 siddhar76@googlemail.com 

Wer Mataji noch nicht kennt, kann sich hier 
einen ersten Eindruck verschaffen: 

https://www.youtube.com/watch?v=G43LFC4
pN1A#t=28  

www.urmiladevi.com 
 

 

Seminare im Herbst 2014 mit Ingvar Villi-
do Ishwarananda 

 

Karlsruhe 

31.10.2014 Folgetermin für Teilnehmer des 
Konzepte-Seminars (am Abend) 

01.11.2014 Teil I - Ich, meine innere Welt und 
die 5 Körper 

02.11.2014 Teil II - Befreiung von störenden 
Emotionen 

Kontakt: Kristjan 

Tel.: +49 176 320 40 566 

E-Mail: 

ishwarananda.workshops@gmail.com 

 

Nürnberg 

08.11.2014 Teil III - Konzepte lösen, die mein 
Leben stören 

09.11.2014 Teil IV - Bewusstheit, Intuition, 
Inspiration meistern 

Kontakt: Daniela - Avvai 

Tel.: +49 177 66 59 214 

E-Mail:  

ishwarananda.workshops@gmail.com 

 

Besuche unsere elektronische Handelsseite 
www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 
American Express oder Mastercard alle Bü-
cher und andere Produkte von Babaji´s Kriya 
Yoga Publications zu beziehen, oder für 
Spenden an den Order of Acharyas. Deine 
Kreditkarten-Information wird verschlüsselt 
und geheim gehalten.  

 



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Büchershop: Viele Bücher in deutsch oder 
englisch sowie einige weitere Artikel, wie 
etwa die Hatha Yoga DVD können bei Dorit 
Jaeger, die in den deutschsprachigen Ländern 
für den Vertrieb zuständig ist, bezogen wer-
den. Das vollständige Angebot findet ihr unter  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php 

Fragen zum Bestellvorgang können an un-
sere Vertriebspartnerin Eleni Efthimiiou über 
eleni@babaji.de gerichtet werden. 

Die meisten Artikel früherer Ausgaben des 
Babaji´s Kriya Yoga Journals sind auf 
unserer Webseite zu finden: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic
les.php  

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals um die jährliche Zahlung 
von 12 Euro auf das deutsche Konto von 
M.G. Satchidananda für das Abonnement.  

 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 


