
In dieser Ausgabe 
 

1. Interview: Sexualität, Enthaltsamkeit und Tantra 

von M.G. Satchidananda 

2. Die Überwindung der Zeit  

von M.G. Satchidananda 

3. Buchrezension: Footsteps of Saint Ramalingam 

von M.G. Satchidananda 

4. Film-Kritik: Lucy 

von M. G. Satchidananda 

5. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 

 

InterviewInterviewInterviewInterview: : : : SSSSexualität, exualität, exualität, exualität, EnthaltsamkeitEnthaltsamkeitEnthaltsamkeitEnthaltsamkeit    und Tantraund Tantraund Tantraund Tantra    
von M. G. Satchidananda 

 

Frage: Warum haben Sie sich entschie-
den, dieses Interview zu geben?  

Marshall Govindan: Ich wurde vom Online 
Magazin "Nonduality Magazine" gebeten, 
einen Artikel über das Thema Enthaltsamkeit 
zu verfassen. Nach kurzer Überlegung und 
der Sammlung einiger Ideen habe ich be-
schlossen, den Artikel zu verfassen. Dieses 
Interview gibt den Artikel wider.  

Im Hinblick auf das Thema "Enthaltsam-
keit" gibt es viele Missverständnisse, insbe-
sondere dadurch, dass sie bisher nur sehr 
wenige Personen überhaupt praktiziert haben. 
Da ich über 18 Jahre lang ein Gelübde des 
Zölibats eingehalten habe, glaube ich, dass 
ich einige dieser Missverständnisse aufklären 
und den Lesern, die seine Vorzüge nutzen 
wollen,  hilfreiche Mittel zur Verfügung stel-
len kann. 

Jahrgang 21 – Nr. 3         Herbst  2014 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Moutain Road �P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca� journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de � info@babaji.de 



2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Alles, was mit der menschlichen Sexualität 
in Verbindung steht, einschließlich des Zöli-
bats, wird vermutlich immer umstritten sein, 
da es mit menschlichen Werten in Verbindung 
steht. Lebt man nicht gerade in einem abgele-
genen Teil der Welt, wo lediglich eine über-
schaubare Menge an Werten existiert, einer 
Monokultur, werden die Menschen Sexualität 
von unterschiedlichen Standpunkten aus 
betrachten.  

Die menschliche Sexualität ist selbst für 
diejenigen problematisch, die ein Verständnis, 
oder sogar die Weisheit haben, die Beziehung 
zwischen Sexualität und Spiritualität wertzu-
schätzen. Deshalb sollte man immer, wenn 
man etwas betrachtet, das mit der Sexualität 
in Beziehung steht, dies mit Bezug auf die 
philosophischen oderreligiösen Lehren tun, 
die eine Anleitung in Bezug auf die Praktiken 
oder Disziplinen oder moralischen Entschei-
dungen geben, die man annimmt. Sind diese 
unklar oder nicht entschieden, ist es mögli-
cherweise am besten, diese zunächst zu ref-
lektieren, zu einem Entschluss kommen und 
Entscheidungen zu treffen, ehe man sich fragt, 
was man praktizieren und wie man Fragen zur 
Sexualität beantworten soll.  

Selbst, wenn man non-duales Bewusstsein, 
Selbstverwirklichung, Gottverwirklichung, 
Erleuchtung, Befreiung oder Nirvana als 
ultimatives, spirituelles Ziel, Zustand oder 
Wert hat, verursacht Sexualität sehr oft Um-
wege, auf denen man vergisst, selbst für viele 
Jahre, was man eigentlich anstrebt. Das erin-
nert mich an die berühmte Klage des St. 
Augustinus von Hippo, einem der Gründer 
des Christentums, welcher im vierten Jahr-
hundert in Nordafrika lebte. Bevor er christli-
cher Mönch im Zölibat wurde, gehörte er zu 
einer Sekte, die als Hedonismus bekannt war, 
und hatte eine Fülle an sexuellen Abenteuern 
erlebt. Hedonismus ist eine philosophische 
Strömung, die argumentiert, dass Freude der 
einzige intrinsische Wert ist. In sehr einfachen 
Worten gesagt strebt ein Hedonist danach, 
reinen Genuss zu maximieren (Freude minus 
Schmerz). Als junger Mann sprach er folgen-
des berühmtes Gebet aus: "Herr, gib mir 
Keuschheit und Enthaltsamkeit, aber noch 
nicht jetzt." Wer war es, der zu Beginn dieses 
kurzen Gebets den Herrn gebeten hat, ihm zu 
helfen, enthaltsam zu leben? Und wer war es, 

der das am Ende des gleichen Gebets bereits 
vergessen hatte? Jetzt, im 21. Jahrhundert, ist 
die westliche Kultur, insbesondere in Ameri-
ka, eine merkwürdige Mischung aus Hedo-
nismus und religiöser Einschränkung. Wäh-
rend die meisten Religionen Einschränkungen 
in Bezug auf sexuelle Aktivität verlangen, 
schließen im Tantra die menschliche Sexuali-
tät und Spiritualität, wie wir weiter unten 
sehen werden, einander nicht aus. Verwirrung 
und Konflikte treten auf, wenn man sich nicht 
klar und stabil auf das Ziel ausrichtet; und 
man unterschätzt die Macht der Sexualität, 
einen aus dem Konzept zu bringen, wie im 
Fall des jungen St. Augustinus.  

Frage: Was ist Zölibat und was ist sein 
Zweck?  

Marshall Govindan: Im Zölibat zu leben ist 
zielgerichtete Enthaltung von sexueller Aktivi-
tät, die mit einem formellen Gelübde beginnt." 
Es beinhaltet nicht nur ein Leben ohne sexuel-
le Beziehungen. Im Zölibat zu leben ist etwas 
völlig anderes, als lediglich kein aktives 
Sexualleben zu haben, ebenso wie Fasten 
etwas völlig anderes ist, als lediglich nichts zu 
essen!  

Im Westen sind in der Regel die einzigen, 
die qualifiziert etwas über "Zölibat" sagen 
können, Menschen, die ein Gelübde abgege-
ben haben, zum Beispiel katholische Priester, 
Mönche und Nonnen. Denn ohne es erlebt zu 
haben, kann man lediglich Fragen stellen oder 
seine Meinung dazu äußern.  

Ein Zölibatsgelübde abzugeben wird fast 
jeder Erwachsene als seltsam, unnatürlich 
oder fremd beurteilen, insbesondere in der 
modernen westlichen Kultur, in der die durch-
schnittliche Person durch Werbung und Me-
dien ständig mit sexuellen Phantasien, männ-
licher Potenz oder sexueller Anziehung bom-
bardiert wird. „Glück erfordert ein aktives 
Sexualleben“, glaubt man der Werbung für 
Viagra, und Millionen Männer  tun dies.  

 In Indien wird das Zölibat in der Regel als 
"Brahmacharya" bezeichnet. Das Wort 
"Brahmacharya" bedeutet "der, der Brahma 
kennt"; jemand, der in der Lage ist, den non-
dualen, transzendentalen Bewusstseinszustand 
zu erreichen. Es ist eines der Yamas oder 
sozialen Einschränkungen des "achtgliedri-
gen" (d.h. Ashtanga) Yoga Patanjalis, und 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

bedeutet in diesem Zusammenhang ein um-
fassendes Konzept der Keuschheit: In Gedan-
ken, Wort und Tat. Diese "soziale Zurückhal-
tung", Yama, wird als Mittel zur spirituellen 
Selbstverwirklichung empfohlen, um den 
Suchenden in sozialen Beziehungen zu schüt-
zen, in denen Manifestationen des Egos wie 
Stolz, Gier, Lust und Wut zu geistiger Täu-
schung und zu zwischenmenschlichen Konf-
likten führen können. Die anderen Yamas 
beinhalten nicht zu verletzen, nicht zu lügen, 
nicht zu stehlen und Gierlosigkeit.  

Enthaltsamkeit ist also nicht nur der Ver-
zicht auf sexuelle Aktivität. Sie beinhaltet die 
Vermeidung von Lust, sexuellem Verlangen 
und Fantasien.  

Das höchste Ziel des Zölibats ist es, das 
Verlangen aufzulösen, das Prinzip des ober-
flächlichen Lebens, welches in der Welt der 
Sinne und im Spiel der Leidenschaften Erfül-
lung sucht. Wenn wir das Verlangen beseiti-
gen, beruhigt sich auch die Sehnsucht unseres 
menschlichen Wesens nach Leidenschaft und 
emotionalen Erlebnissen, und es entsteht eine 
ruhige Gelassenheit. Als Ergebnis wird die 
Illusion "ich bin der Körper" und "ich bin 
meine Gefühle, Emotionen, Wünsche und 
Gedanken" nach und nach durch die Erkenn-
tnis "ich bin", das, was sich nie verändert, der 
Zeuge des Dramas meines Lebens, ersetzt, 
durch "Sein, Bewusstsein, und Glückselig-
keit", Sat Chit Ananda.  

Im Zölibat zu leben, dient nicht dem 
Selbstzweck, sondern als Mittel zur Verwirk-
lichung eines größeren spirituellen oder reli-
giösen Ziels. In christlichen Orden ist, ein 
Gelübde zur Ehelosigkeit zu geben, Teil der 
vollständigen Widmung an Christus und die 
Arbeit seiner Kirche. Katholische Nonnen 
oder Schwestern werden gelehrt, sich selbst 
als "Bräute Christi" zu sehen. Als Mittel zu 
einem höheren Zweck angesehen macht es 
durchaus Sinn. Es ist nichts anderes als ein 
Eheversprechen der Treue seiner Frau oder 
seinem Mann gegenüber, welches hilft, das 
Gelingen der Ehe zu gewährleisten. In hin-
duistischen und buddhistischen klösterlichen 
Traditionen ist dies Teil eines lebenslangen 
dreifachen Gelübdes der Enthaltsamkeit, der 
Armut und des Gehorsams seinem spirituellen 
Lehrer oder der Praxis des eigenen Ordens 

gegenüber, um einen auf dem Weg zu Moksha 
oder spiritueller Befreiung aus dem Rad des 
Samsara, d. h. endloser Sehnsucht und Wie-
dergeburt, zu halten.  

Frage: Was muss man tun, um sich dar-
auf vorzubereiten, zölibatär zu leben? Es 
scheint in der heutigen materiellen Gesell-
schaft selbst für hoch motivierte spirituell 
Suchende eine sehr herausfordernde Ent-
behrung zu sein.  

Marshall Govindan: Der Zölibat ist eine 
Form von Entsagung oder Tapas. Tapas be-
deutet Selbst-Herausforderung, die freiwillig 
angenommen wird, mit dem Ziel einer positi-
ven Veränderung im eigenen Leben.  

Tapas hat drei wesentliche Elemente: 

1. Ein Gelübde, welches eine Absicht, oder 
Sankalpa, ausdrückt. Um wirksam zu sein, 
sollte es als klare, positive Aussage in der 
Gegenwartsform formuliert werden, mit 
einem Verb, das keinerlei Zweifel an der 
Intention, auch auf der unterbewussten Ebene, 
zulässt. Zum Beispiel: "In Gedanken, Wort 
und Tat bleibe ich enthaltsam." Oder: "Ich 
sehe in anderen ausschließlich die Verkörpe-
rung des Göttlichen." Aussagen wie "ich 
hoffe" oder "ich will", die Zweifel bedeuten, 
sollten vermieden werden. Ein Gelübde sollte 
nicht Bezug nehmen auf das, was man ver-
sucht zu vermeiden, sonst kann es zu psychi-
scher Unterdrückung beitragen. Man konzent-
riert sich daher auf das, was man sucht: 
Brahma, den universellen, nondualen Be-
wusstseinszustand. Ein Gelübde für Tapas 
wird in der Regel für einen vorgegebenen 
Zeitraum gegeben: Zum Beispiel einen Tag, 
einen Monat oder ein Jahr. So ist es in der 
Regel vorübergehend. Es kann aber auch für 
den Rest des Lebens sein.  

2. Die Ausübung von Willenskraft. Tau-
chen Begierden auf, sollte man nicht auf sie 
eingehen. Man untersagt dem Geist zu phan-
tasieren sowie Erinnerungen an sexuelle 
Erfahrungen nachzuhängen. Besonders wich-
tig ist folgendes Mantra: "Ich folge (diesem 
Verlangen) nicht, weder in Wort noch Tat", 
zum Beispiel durch Masturbation oder flirten. 
Erste Erfolge werden die Willenskraft verviel-
fachen. Scheitern wird die Willenskraft um 
ein Vielfaches schwächen.  



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

3. Ausdauer/ Beharrlichkeit: Aufrichtigkeit 
bedeutet, das zu tun, was man sagt; egal wie 
schwierig, egal, welche und wie viele Misser-
folge, egal, welche Zweifel an den eigenen 
Fähigkeiten man hat, man trainiert  weiterhin 
das eigene Urteilsvermögen und die eigene 
Willenskraft. Man bemerkt, wenn Begierden 
beginnen, im Geist aufzutauchen, und man 
übt, sie sofort loszulassen. Man distanziert 
sich von den Versuchen des Geistes, das 
Verlangen zu rechtfertigen.  

Man kann die Grundsätze von Tapas auf 
alles anwenden, was man im Leben ändern 
möchte. Zum Beispiel, um schlechte Ange-
wohnheiten aufzulösen, wie Wut, zu viel zu 
essen, fluchen, rauchen, tratschen, oder um 
neue, positive Gewohnheiten zu entwickeln, 
wie z.B. früh aufzustehen, freundlich und 
großzügig zu sein, sich körperlich zu betäti-
gen, regelmäßig zu meditieren oder andere 
spirituelle Praktiken auszuführen, Selbstbe-
herrschung, Entwicklung von Tugenden wie 
Ehrlichkeit, Geduld, Bescheidenheit, Demut 
oder Genügsamkeit.  

Tapas wird am häufigsten als Gelübde des 
Schweigens, Gelübde des Fastens, Nahrungs-
gelübde oder als Gelübde des Verzichts auf 
materiellen Besitz oder Familie angewendet. 
Des Weiteren Gelübde des Gehorsams gege-
nüber einem Guru, Gelübde im Zusammen-
hang mit sozialen Verhaltensweisen, Gelübde, 
sich streng an die von einem Guru vorge-
schriebenen Praktiken zu halten, und extrem 
asketische Praktiken, wie z.B. viele Stunden 
lang über viele Tage umgeben von kleinen 
Feuern in der Meditation sitzen. 

Tapas oder Askese kann praktiziert wer-
den, um Macht zu entwickeln, wenn die 
treibende Kraft Rajas ist, welches sich in der 
Notwendigkeit ausdrückt, aktiv zu sein, zu 
schaffen, sich zu bemühen. Tapas kann als 
Buße ausgeübt werden, als Sühne für Schuld 
oder Fehler in der Vergangenheit, oder als 
Opfer mit dem Ziel, die Absolution oder 
Vergebung zu erhalten. Dies entspricht Tamas 
Guna, oder Trägheit, Zweifel und Angst. Aber 
für den echten spirituellen Aspiranten ist nur 
Tapas akzeptabel, welches Sattva Guna, 
Balance, Ruhe, Klarheit, Verständnis, Frieden 
und verschiedene Tugenden wie Geduld und 
Liebe beinhaltet.  

Bei der Entscheidung, ein Zölibatsgelübde 
abzulegen, ist es wichtig, dass dies mit der 
eigenen Bestimmung einhergeht. Wenn je-
mand entscheidet, dass die Lebensbestim-
mung "Selbstverwirklichung“ ist, können 
Zölibatsgelübde,  Schweigensgelübde und 
Gehorsamsgelübte eine hilfreiche Unterstüt-
zung sein. Gelübde zur Erfüllung dieser Zwe-
cke drücken Aspiration aus, frei von Egois-
mus, Anhaftung, Abneigung, absolutes Sein, 
Bewusstsein und Glückseligkeit zu verwirkli-
chen. In diesem Sinne stehen solche Hand-
lungen nicht im Widerspruch zur menschli-
chen Natur, noch sind sie nur moralisch, 
sondern in Übereinkunft mit Swabhava, dem 
wesentlichen Gesetz der spirituellen Natur. 
Sie drücken den zielgerichteten Willen des 
Göttlichen in uns aus, nicht nach Vergnügen 
der niederen Natur zu streben, sondern Anan-
da, unbedingte, selbsterfüllende Freude zu 
suchen. Dharma wird in der Regel als recht-
schaffende Handlung, ethisches oder morali-
sches Verhalten verstanden. Aber im spirituel-
len Sinn ist Dharma nicht Moral oder Ethik, 
sondern Handeln geführt von Swabhava, dem 
Gesetz der Selbstwerdung und göttlichen 
Seins in der Seele. Menschen sind nicht ge-
zwungen, ihre Identität durch die derzeitigen 
Einschränkungen ihres persönlichen Wesens 
zu begrenzen. Die Seele hat keine solche 
Einschränkung. Sie wird durch das Gesetz des 
Werdens bewegt. Spirituelle Praktiken verset-
zen einen in die Lage, das Gesetz der Seele, 
ihr Swabhava, zu erfüllen.  

Entsagungen sind relativ und hängen von 
der Person und ihrer persönlichen Erfahrung 
ab. Beschließt man beispielsweise, aufzuhö-
ren Fleisch zu essen und wird Vegetarier, fühlt 
es sich manchmal schwierig oder asketisch 
an, als versäume man etwas, und die Familie 
und Freunde drücken aus, dass sie damit nicht 
einverstanden sind. Aber nachdem man einige 
Jahre als Vegetarier gelebt hat, vermisst man 
Fleisch nicht mehr; und wenn man es nicht 
mehr vermisst, Fleisch zu essen, stellt es 
keine Entsagung mehr dar. Es ist einfach das, 
was man tut. Man identifiziert sich nicht mehr 
damit.  

Während sich also die Enthaltsamkeit zu 
Beginn und in der ersten Zeit schwer anfühlen 
kann - solange man weiterhin lüsternen Ge-
danken oder sexuellen Fantasien nachgeht - 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

entwickelt man einmal die Fähigkeit, diese 
"loszulassen", wird die Enthaltsamkeit leicht. 
Man ist einfach. Man ist nicht mehr die Per-
son, die keinen Sex hat.  

Die große Gefahr dieser Form von Tapas 
ist, dass man in seiner Bemühung, seine 
Sexualität zu kontrollieren, diese lediglich 
unterdrückt. Anstatt dass man die sexuelle 
Fantasie und Begierde loslässt, verstärkt man 
sein Samskara oder seine Gewohnheit noch.  

Frage: Was sollte berücksichtigt werden 
in Bezug auf das persönliche kulturelle und 
soziale Umfeld vor einem Zölibatsgelübde?  

Marshall Govindan: Die Entscheidung für 
ein Zölibatsgelübde sollte erst getroffen wer-
den, nachdem  man geprüft hat, ob der  per-
sönliche Lebensraum  ausreichend Unterstüt-
zung bietet. Ist es notwendig  Filme, in denen 
Sexualität gezeigt wird, aufgeben und kann 
man dies wenn erforderlich? Ist man von 
Personen umgeben, die einen verleiten? Wenn 
man an einem Ort arbeitet, der einen häufig in 
Kontakt mit Quellen der Versuchung bringt, 
kann es erforderlich sein zu entscheiden, ob 
man es schafft, oder ob es erforderlich ist, den 
Wohnort oder Arbeitsplatz zu wechseln. Es ist 
leichter, das Gelübde an einem isolierten 
Lebensort einzuhalten, zum Beispiel in einem 
ländlichen Retreatzentrum. Oder auch, wenn 
man seine freie Zeit der Praxis und dem Stu-
dium widmet anstatt sozialen Aktivitäten.  

In Indien in bestimmten orthodoxen hin-
duistischen Gemeinschaften geben Kinder im 
Pubertätsalter ein Brahmacharya Gelübde ab, 
so dass sie, bis sie verheiratet sind, all ihre 
Energie auf ihre Studien richten können, 
sowohl spirituelle als auch weltliche, und 
bereiten sich so auf die zweite Phase des 
Lebens vor, die schwere Verantwortung des 
Familienlebens. Das Leben des Schülers ist 
die erste der vier Stufen oder Ashramas des 
Lebens. Es folgt  das Leben des Hausvaters, 
des Grahasta, in dem sexuelle Aktivität eine 
Rolle spielt, man eine Familie gründet und 
erhält und zu den wirtschaftlichen Anforde-
rungen der Gesellschaft beiträgt. Sind die 
Kinder erwachsen und haben geheiratet, 
beginnt die dritte Phase des Lebens, die eines 
Rentners, eines Vanaprasti, in der man mehr 
Zeit hat für das Selbststudium, Kontemplation 
auf die ewigen Wahrheiten, Dienst am Ge-

meinwohl und für den spirituellen Weg. Typi-
scherweise werden während dieser dritten 
Phase sexuelle Aktivitäten vermieden. Diese 
dritte Stufe bereitet einen auf das letzte Ash-
rama vor, die vierte Stufe des Lebens, San-
nyas genannt, in der man sich entscheiden 
kann, auf materiellen Besitz und Familie zu 
verzichten. Diese Entscheidung kann, mit 
oder ohne den Segen und die Führung eines 
spirituellen Lehrers, mit einem Entsagungsge-
lübde einen formellen Charakter erhalten. 
Solche Gelübde umfassen in der Regel ein 
Zölibatsgelübde. In Indien sind die meisten 
Sannyasins Männer und können an ihrer 
ockerfarbenen Kleidung erkannt werden. Aber 
viele Frauen genießen einen besonderen 
Status, wenn sie das Alter von sechzig Jahren 
erreichen. Dies befreit sie von ihren familiä-
ren Pflichten. Sie können ihre Zeit religiösen 
und spirituellen Aktivitäten widmen. Diese 
Frauen tragen in der Regel ausschließlich 
weiß.  

Gesellschaftliche Richtlinien wirken eben-
falls unterstützend. In Indien  bestehen Sozi-
alkontakte von Männern nur unter Männern, 
von Frauen nur unter Frauen. Selbst bei ge-
sellschaftlichen Veranstaltungen war dies die 
Regel, bis vor kurzem das westliche gesell-
schaftliche Verhalten durch moderne Medien 
die Einhaltung dieser sozialen Norm ge-
schwächt hat. Dating ist verpönt. Soziale 
Aktivitäten in der Gruppe sind die Norm. 
Solche Einschränkungen dienen dazu, uner-
wünschte Avancen und unnötigen intimen 
Austausch zu verhindern. Leider führt es 
häufig auch zu psychischer Unterdrückung, 
weil die Menschen nichts von der Notwen-
digkeit wissen, sexuelle Fantasien „loszulas-
sen", und noch weniger in der Lage sind, dies 
zu praktizieren. Angeheizt durch den Einfluss 
von Pornografie und westlichen Werten ist 
Indiens spirituelle und religiöse Kultur be-
droht. Entscheidet man sich, einem spirituel-
len Weg der Entsagung zu folgen, ist es auch 
wichtig, mentales "wegdrücken" zu vermei-
den, da dies psychologische Unterdrückung 
verursachen kann, und schlimmer noch, Frau-
enfeindlichkeit, Antipathie oder Distanzierung 
von anderen. Man sollte auch den Gedanken 
ablegen, dass man anderen überlegen ist. Ein 
solcher Glaube wird manchmal innerhalb 
religiöser Sekten gefördert.  



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Frage: Ich weiß, dass Sie zu einer Sidd-
ha Tradition gehören, deren Lehren tant-
risch sind. Wie bringen Sie die Praxis des 
Zölibats mit der des Tantra in Einklang?  

Marshall Govindan: Während das Zölibat 
sowohl im Osten als auch im Westen in der 
Regel mit spirituellen Traditionen in Verbin-
dung gebracht wird, die der Beteiligung am 
weltlichen Leben entsagen, spielt es bei der 
Vorbereitung der Adepten in verschiedenen 
Sekten des Tantra eine wichtige Rolle. "Tant-
ra" hat viele Bedeutungen. Es bedeutet "Netz" 
und in diesem Sinne bezieht es sich auf das 
Netz der Lehren, die die spirituelle und die 
materielle Welt vereinen. Tantra bezieht sich 
auch auf "Lehren", die die Verwendung von 
energetischen Praktiken beinhalten, um eine 
Transformation der menschlichen Natur zu 
vollziehen. Es basiert auf Samkhya, der dua-
listischen philosophischen Schule, die zwei 
Grundpole der Wirklichkeit, den Seher und 
das Gesehene, Geist/ Bewusstsein und Natur 
postuliert. Die Autoren der Tantras, egal ob 
Hindus oder Buddhisten, zeichneten die Er-
gebnisse ihrer Experimente mit der feinen 
Anatomie auf, einschließlich der Chakren und 
Nadis, die sie mit Hilfe von Pranayama, 
Mantras, Visualisierung, innerem Gottesdienst 
und schließlich Hatha Yoga erlangt hatten. 
Tantra beinhaltet Praktiken, die sexuelle 
Energie, Bindu, durch Kundalini Yoga in 
spirituelle Energie, Ojas, sublimieren. Prakti-
ker des Tantra werden als Sadhaks bezeichnet, 
diejenigen, die einer vorgeschriebenen Sad-
hana oder Disziplin folgen. Meister des Tant-
ra sind als Siddhas, oder perfekte Meister der 
menschlichen Natur, bekannt. Die Tantriker 
erkannten, dass die menschliche Natur   trans-
formiert werden kann, basierend auf dem 
Prinzip der Identifikation mit Shiva-Shakti, 
Bewusstseins-Energie. Sie erkannten, dass das 
Bewusstsein der   Energie folgt und die Ener-
gie dem Bewusstsein. Alles geht aus dem 
höchsten Bewusstsein hervor, bekannt als 
Shiva, und der höchsten Energie, bekannt als 
Shakti.  

Vieles von dem tantrischen Yoga ist Ulta-
Sadhana, oder "entgegengesetzte Praxis." Im 
Gegensatz zu Traditionen, die Kontakt mit 
weltlichen Aktivitäten vermeiden, da man 
diese als illusionäre oder störende Versuchun-
gen betrachtet, bezogen die Tantriker die Welt 

der Natur ein und strebten danach, ihre men-
schliche Natur zu transformieren. Sie betrach-
teten das Göttliche sowohl als transzendent 
als auch immanent in allem. Das Ausüben von 
Tapas beinhaltet in den meisten Fällen das 
Gegenteil von dem, was die menschliche 
Natur fordert. Zum Beispiel zu Schweigen 
anstatt zu sprechen, Fasten anstatt zu essen, 
wach bleiben, wenn die Augen geschlossen 
sind, und Maithuna Yoga, während des Ge-
schlechtsverkehrs den Samen und die sexuelle 
Energie nach oben sublimieren, anstatt zu 
ejakulieren. Dies führt zur Kontrolle und zum 
Schweigen des Geistes, die Erkenntnis der 
Einheit, wenn diese Energie den Scheitel des 
Kopfes erreicht. Folglich löst sich das Verlan-
gen auf und man kann Erleuchtung und Un-
sterblichkeit verwirklichen. Der wichtigste 
Text des Tantra in der Yoga Siddha Tradition 
in Südindien ist das Tirumandiram, geschrie-
ben vom Siddha Tirumular in der tamilischen 
Sprache, wahrscheinlich zwischen dem 4. und 
5. Jahrhundert n. Chr. Es enthält ein ganzes 
Kapitel (Teil 19 des Tantra 3) über sexuelles 
Yoga mit einem Partner, Maithuna Yoga, 
welches er als "Pariyanga Yoga" bezeichnet.  

Nur, wenn jemand im Zeugen-Bewusstsein 
gefestigt ist, wofür die Praxis der Enthaltsam-
keit, Brahmacharya, sehr wertvoll ist, wird 
man in der Regel in der Pariyanga-Praxis 
oder im Vajroli Yoga oder im Maithuna Yoga 
erfolgreich sein. Leider preisen heute im 
Westen so genannte Praktiker des "Neo-
Tantra" "heilige Sexualität" als ein Mittel an, 
um längere und tiefere Orgasmen zu errei-
chen. Dies dient nur der Stärkung der Illusion 
"Ich bin mein Körper", und dass Glück von 
Vergnügen abhängt sowie von der Vermei-
dung dessen, was unangenehm ist. Authenti-
sches Tantra lehrt, dass es kein authentisches 
Tantra ist, solange man nicht die Perspektive 
des Zeugen, des Sehenden, aufrecht erhält, 
und alles andere, jede Empfindung, jeden 
Gedanken, jedes Gefühlzum Objekt des eige-
nen Bewusstseins, dem Gesehenen macht. 
Daher ist es zunächst notwendig, den Vital-
körper größtenteils von Begierden zu reini-
gen, bevor man auch nur versucht, Pariyanga 
Yoga oder Maithuna mit einem Partner zu 
praktizieren. Die Anwendung von Atem- und 
Entspannungstechniken, Muskelverschlüssen 
und Visualisierung kann dann erfolgreich 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

eingesetzt werden, um die sexuelle Energie 
während des Geschlechtsverkehrs zu subli-
mieren. Man erkennt die Einheit mit dem 
Höchsten Wesen. Man wird Shiva-Shakti in 
seliger Vereinigung.  

In den Lehren des authentischen Tantra 
wird Enthaltsamkeit insbesondere als Mittel 
zur Reinigung des Vitalkörpers von Begierden 
beschrieben. Die Siddhas oder Adepten des 
Tantra lebten nicht ihr gesamtes Leben lang 
zölibatär. Sie machten Tapas in Form von 
Enthaltsamkeit für längere Zeitabschnitte, um 
die Herrschaft über ihre menschliche Natur zu 
gewinnen, und um sich von Begierden zu 
reinigen. Sie praktizierten Kundalini Yoga, 
um sexuelle Energie zu sublimieren. Sie 
praktizierten Pariyanga Yoga ebenfalls, um 
Bindu in Ojas umzuwandeln, und in die Ein-
heit zu gelangen. Aber Pariyanga Yoga, eben-
so wie Enthaltsamkeit, ist ein Mittel zur letzt-
endlichen Erkenntnis Gottes hier in der Welt, 
indem man die Natur annimmt und transfor-
miert. Nach Tirumular ist es kein vollständi-
ger Pfad, aber es kann ein Teil davon sein.  

Frage: Sie haben vorhin angedeutet, 
dass  der Versuch, Sexualität durch ein 
Enthaltsamkeitsgelübde zu steuern eine 
große Gefahr der Unterdrückung sexueller 
Energie birgt.  

Marshall Govindan: Enthaltsamkeit erfor-
dert viel Geschick und Selbst-Bewusstsein. 
Ansonsten führt dies zu psychischer Unterd-
rückung der Begierde, und damit zu Neuro-
sen. Man vernichtet Begierden nicht, indem 
man sie unterdrückt, sondern indem man sie 
beobachtet und sie "loslässt". Nicht nur 
Enthaltsamkeit, sondern jedes Objekt der 
Begierde, jede Intention, die man für sich 
selbst setzt, beispielsweise diätische Ein-
schränkungen oder eheliche Treue kann zu 
einer Quelle inneren Konflikts werden. Dies 
ist der Grund, warum mehr als die Hälfte der 
erwachsenen Bevölkerung im Westen an 
schweren Neurosen leidet. Letztlich kann 
jeder, der zu meditieren beginnt, oder mit 
Hilfe eines Therapeuten beginnt, seine Ge-
danken und Gefühle mit Distanz zu beobach-
ten, die Fähigkeit entwickeln, sie "loszulas-
sen". Da die meisten Emotionen Leiden ver-
ursachen, kann Meditationspraxis die Quellen 
diesen Leidens, die Samskaras oder Gewohn-

heiten des Geistes, schwächen. Doch laut dem 
klassischem Yoga, wie er in den Yoga-Sutras 
von Patanjali beschrieben ist, kann man nur 
durch wiederholtes Zurückkehren in den 
nondualen Zustand des Bewusstseins, Samad-
hi, diese Gewohnheiten entwurzeln. Das 
"Loslassen" von Wünschen erfordert die 
Fähigkeit zu beobachten, wie sie entstehen. 
Man verwendet seine intellektuelle Fähigkeit 
der Unterscheidung, um die Ursache des 
Verlangens zu erkennen: Eine Unruhe bzw. 
Störung des Vitalkörpers. Man kann z.B. 
benennen, welche Art von Verlangen es ist. 
Dadurch hört es auf "ich" oder "mein" oder 
subjektiv zu sein; es wird zu einem Objekt, 
wie eine Wolke oder ein Baum. Man tut 
nichts, um dem Verlangen Ausdruck zu geben, 
bis man in einem ruhigen Zustand ist, und 
nicht mehr den Wunsch hat, ihm nachzugeben 
oder nicht.  

Es ist nicht das Objekt der Begierde, das in 
der Regel vermieden werden sollte. Es ist 
nicht das Objekt der Begierde, welches in der 
Regel problematisch ist. Die Tafel Schokolade 
ist einfach. Die attraktive Mitarbeiterin oder 
Bekanntschaft ist einfach. Es ist die Begierde, 
die problematisch ist. Es ist das Verlangen, 
was aufgelöst werden muss. Begierde schafft 
Leiden. Dies ist eine der grundlegenden Leh-
ren aller spirituellen Traditionen auf der gan-
zen Welt und aller östlichen Religionen. Der 
spirituelle Fortschritt ist umgekehrt propor-
tional zu dem Grad, in dem man vom Verlan-
gen gesteuert wird. Wenn man dies noch nicht 
erkennt, ist es ratsam, dies tief zu reflektieren 
und die Weisheitslehren von authentischen 
spirituellen Traditionen zu studieren.  

Überzeugt von seinem Wert und mit dem 
Mut es anzuwenden, ist es sinnvoll für einen 
gewissen Zeitraum ein Gelübde der Enthalt-
samkeit in Erwägung zu ziehen, anfangs zum 
Beispiel für zwei Wochen, einen Monat, drei 
Monate. In einer Beziehung sollte man sei-
nem Partner erklären, warum, und mögli-
cherweise gemeinsam entsagen. Taucht die 
Befürchtung auf, man könne das Gelübde 
nicht erfüllen, kann man an dem Thema der 
Angst mit Meditation und Selbststudium 
arbeiten.  

Du wirst erstaunt sein, was du über sich 
selbst lernst, und was du nicht bist.  



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

 

Referenzen:  

Tirumandiram, Tantra-3, Absatz 19, Pa-
riyanga Yoga. Verfügbar unter:  

http://www.babajiskriyayoga.net/english/b
ookstore.htm#nine_tandirams_book’ 

Kriya Yoga Sutras von Patanjali und der 
Siddhas, Übersetzung und Kommentar von 
Marshall Govindan auf Amazon.com und auf 

 
http://www.babajiskriyayoga.net/english/book
store.htm#patanjali_book verfügbar    

Bhagavad Gita: Vers VI.13-14: empfiehlt 
Enthaltsamkeit  

Wie ich ein Schüler von Babaji wurde, von 
Marshall Govindan, 2000, Babaji´s Kriya 
Yoga und Publikationen, auf Amazon.com 
und auf 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/b
ookstore.htm#disciple_book  verfügbar 

 
 
 

Die Überwindung der ZeitDie Überwindung der ZeitDie Überwindung der ZeitDie Überwindung der Zeit    
von M. G. Satchidananda 

 
 

Damit der Körper den glückverheißenden 
Zustand des Samadhi erreicht, 

muss der Körper gesalbt werden um den 
Tod der Zeit zu erreichen, 

und Mantras müssen laut rezitiert werden 
um mit dem verehrten Gott Shiva eins zu 
werden; 

so lautet die verkündete Methode um den 
Tod zu überwinden. 

 

- The Yoga of Boganathar, Samadhi Diksai 
-10, Vers 7 

 

“Ich bin die Überwindung des Todes“  
      - Babaji Nagaraj 

 

„Derzeit bin ich in dieser Körperform. In 
Zukunft werde ich jedes beliebige Lebewesen 
sein.“ - Ramalingam 

 

“Ich bin überall”  - Lucy, im Film Lucy 

 

“Ich habe keine Zeit zu praktizieren oder 
meine Sadhana zu machen“ klagen viele 
Studenten immer wieder. Aber jeder von uns 
hat dieselben 24 Stunden am Tag zur Verfü-
gung. Das Problem ist also nicht der Mangel 

an Zeit sondern die Tatsache, dass dem Prak-
tizieren keine Priorität eingeräumt wird. Der 
Verlust an Priorität entsteht, wenn wir verges-
sen, warum wir Yoga praktizieren. Die kurze 
Antwort auf diese grundlegende Frage lautet: 
Ich praktiziere Yoga, um in der Zukunft nicht 
mehr zu leiden, denn dies ist ein Konstrukt 
des Egos, ich aber will in meinem Selbst 
verweilen. Für eine ausführlichere Antwort 
verweise ich auf den zweiteiligen Artikel zu 
dieser Fragestellung in der Frühjahrs- und 
Sommerausgabe 2007 des Kriya Yoga Jour-
nals, (im Netz 
http://www.babajiskriyayoga.net/german/Web
PDF/articles/Warum%20praktizieren%20wir
%20Yoga%20Teil%201-2.pdf)  

Praktisch gesehen gibt es außerdem viele 
weitere Möglichkeiten, unsere Zeit auf kreati-
ve Weise besser zu nutzen, statt sie zu ver-
schwenden. Aber dies ist nicht das Problem, 
das die oben zitierten Siddhas ansprechen. 

Die “Überwindung der Zeit” oder Kaala-
dahana ist ein fundamentaler Gedanke in allen 
Dichtungen der Siddhas. Ohne Zeitkonzept 
gibt es keinen Verfall des Körpers, er kann auf 
ewig erhalten bleiben. Dies wird als Divya-
Deha bezeichnet. 

In einem vorangegangenen Vers hat Bogar 
den Praktizierenden empfohlen, den Körper 
durch die Praxis von Kundalini oder Laya 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Yoga, sowie den achtgliedrigen Ashtanga 
Yoga in seinen acht Bereichen zu „salben“, 
um Divya-Deha zu erlangen. Im oben aufge-
führten Vers empfiehlt er, die Salbung des 
Körpers fortzuführen, um die Zeit zu über-
winden und regt zu einem Mantra an, um den 
Körper auf ewig als Divya-Deha zu erhalten. 

In Südindien glauben die Menschen fest 
daran, dass wahre Siddhas auch heute noch in 
ihrem Körper, dem Divya-Deha leben, da es 
für sie keinen Tod gibt. Wenn ein Siddha 
Divya-Deha erlangt, erreicht er Shiva-
Bewusstsein. Um Shiva-Bewusstsein zu 
erreichen, rät Bogar, das heilige Mantra 
AumNamaSivaya zu rezitieren, da es von der 
Angst vor dem Tod und der Wiedergeburt 
befreit. Dieses Mantra hat die Fähigkeit, die 
Verknüpfung mit dem Karma aufzulösen und 
uns in den glanzvollen und glückverheißen-
den Zustand des Samadhi zu führen. Außer-
dem können wir durch Vashi, die Kontrolle 
des Atems, die Bedeutung der Zeit aufheben. 
Man muss den Herrn des Todes, Yama, und 
damit die Zeit, Kaala, anhalten oder vernich-
ten. 

Der Vers von der “Überwindung der Zeit” 
erinnert an die Komponente  „Zeit“, Kaala, 
als eine der fünf Kräfte der Maya. Zeit ver-
schleiert die Notwendigkeit, im gegenwärti-
gen Moment präsent zu sein (Tamil: summa) 
und erschwert es uns damit, im Zustand des 
Beobachters die Zeit zu überwinden. Man 
muss aber die Zeit überwinden, von einem 
Moment zum nächsten, jetzt, gegenwärtig, 
nicht später, wenn ich die Zeit zum Üben 
habe, wenn  man seine Unsterblichkeit erfas-
sen will. 

Boganathar sagt, dass man durch Alchemie 
den Körper verwandeln und die Zeit überwin-
den kann. Das Rezitieren des  Mantras Aum-
NamaSivaya bewirkt, dass sich die Elixiere 
der Unsterblichkeit im Körper vermehren, 
rasa, wenn man Shiva im Herzen verehrt und 
sich auf Gott zentriert. Wenn wir die Silben 
des Wortes Vashi umdrehen, ergibt sich Shiva. 
Ihm ist es gelungen, den „Herrn des Todes“ zu 
vernichten. Durch das Mantra Shivayanama 
oder NamaShivaya wird ein Yogi zum Kaala-
atita – „jemandem, der die Zeit überwunden 
hat“. Er ist dann frei von Zukunft oder Ver-
gangenheit und lebt stattdessen in Akaala,  in 
der nicht-chronologischen, der ursprünglichen 
Zeit. In Akaala gibt es kein vorher oder nach-
her. Der Körper eines Siddhas, der die Zeit 
besiegt hat, lebt in einem ewigen Jetzt, Divya-
Deha, einem Deha, das selbst Ewigkeit ist. 
Die Siddhas Tirumular, Bogar, Agastyar, 
Ramalinga, Babaji und noch viele andere 
leben im ewigen Divya-Deha, auch cinmaya 
genannt - bekannt als Lichtkörper oder Jnana-
Deha. Die Zeit anzuhalten gelingt im Zustand 
des Samadhi. Die Botschaft des Verses lautet: 
Man muss aufhören, Zeit zu erschaffen. Man 
kann die Zeit anhalten, indem man den ge-
genwärtigen Moment fokussiert. Zeit ist ein 
Konstrukt des Verstandes. Lösch das Zeitkon-
zept in deinem Verstand aus, indem du dich 
mit der Gegenwart identifizierst. Leb nicht in 
den Illusionen der Vergangenheit oder der 
Zukunft. Die Gegenwart öffnet dir den Zu-
gang zum ewigen Jetzt. Sei im Jetzt, dann 
überwindest du die Zeit. 

 

 

Buchrezension: Footsteps of Saint RamalingamBuchrezension: Footsteps of Saint RamalingamBuchrezension: Footsteps of Saint RamalingamBuchrezension: Footsteps of Saint Ramalingam    
(Auf den Spuren des Heiligen Ramalingam)(Auf den Spuren des Heiligen Ramalingam)(Auf den Spuren des Heiligen Ramalingam)(Auf den Spuren des Heiligen Ramalingam)    

von M. G. Satchidananda 

 

Ich war sehr erfreut, als ich unbestellt per 
Express Post  aus Pondicherry (Indien) 20 
Exemplare der im Juli 2014 erschienenen 
Publikation Footsteps of Saint Ramalingam 
erhalten habe, die von B. Kamalakkannan, 

einem langjährigen Schüler des größten Sidd-
has Tamil Nadus im 19. Jahrhundert, verfasst 
worden ist. Ich habe mich dazu entschlossen, 
diese Rezension darüber zu veröffentlichen, 
da sie viele bislang kaum bekannte Fakten 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

über Ramalingams Leben enthüllt und auch 
Prophezeiungen, Fotographien und Lehren 
enthält, die der Autor in mühevoller Detailar-
beit recherchiert hat. Und weil sie Aufschluss 
gibt über die Lehren von Babaji’s Kriya Yoga 
und die Yoga Siddhas.  

Im Anschluss an den Bericht über Rama-
lingams Leben, erzählt der Autor in Kapitel 
27 mit dem Titel „Appeal to have Deathless 
life“ wie Ramalingam in Enttäuschung darü-
ber, dass seine Schüler sich nicht seinen Leh-
ren widmeten, am 27. Dezember 1873 – 
weniger als 2 Monate bevor er in seinem 
Zimmer in Mettukuppan am 1. Januar 1874 
verschwinden sollte -  
eine brennende Öllam-
pe vor seine Anhänger 
stellte und ihnen fol-
gendes mitteilte:  

 

“Der Laden war ge-
öffnet. Aber keiner 
kaufte dort ein. Also 
wurde der Laden ge-
schlossen. 

Ich werde die Tür 
meines Zimmers ver-
schließen. Ihr sollt 
glauben, dass sich Gott 
von nun an in der 
Flamme der Lampe 
befindet. Daher werdet 
ihr – ohne Zeit zu 
verlieren - die Flamme 
der Lampe verehren. 
Ihr sollt vor der Flam-
me dieser Lampe medi-
tieren und dabei daran 
denken, was ich in den 28 Gedichten begin-
nend mit dem Wort „Ninainthu, Ninainthu“ 
verkündet habe.  

Jetzt habe ich noch die Gestalt dieses Kör-
pers. Danach werde ich in alle Lebewesen 
eingehen.  

Wenn ihr die Gnade Gottes erlangen wollt, 
dann bleibt vor der Lampe sitzen, denn Gott 
hat nun die Form der Lampe angenommen. 

Seid zu allen Lebewesen freundlich. 

 Ich werde zweieinhalb Kadigai (1 Kadi-
gail=60 Jahre; 2,5x60=150 Jahre. 1874+150= 
2024 n. Chr.)  unsichtbar sein. 

Ich werde sowohl in dieser Welt wie auch 
im Kosmos sein. Später, wenn der Herr des 
großen Gnadenlichts kommen wird, werde ich 
in dieser menschlichen Gestalt Wunder voll-
bringen. 

 Wenn diese Tür verschlossen bleibt, auch 
falls die Regierungsbehörden anordnen, sie 
öffnen zu lassen, würde Gott hineinsehen.“ 

Der Autor bindet auch die erste englische 
Übersetzung dieser oben zitierten „28 Gedich-

te“ ein, beginnend mit: 

“Oh people of the 
world, come here! 

(“Oh Menschen dieser 
Erde kommt hierher!) 

We shall deeply think 
of the mercy and love 
of the Supreme God.  

(Wir werden der Barm-
herzigkeit und der 
Liebe des höchsten 
Gottes innig geden-

ken.) 

We shall bow down 
and praise his glory 

with tears 

(Wir werden uns ver-
neigen und seine Herr-
lichkeit unter Tränen 

preisen) 

He is our rightful Lord. 

(Er ist unser rechtmä-
ßiger Herr.) 

If we praise and worship him, we can get 
deathless life. 

(Wenn wir ihn preisen und verehren, können 
wir ewiges Leben erlangen.) 

My words are neither falsehood nor exaggera-
tion. I tell only truth  

(Meine Worte sind weder falsch noch über-
trieben. Ich spreche nur die Wahrheit.) 

This is the time to enter into the narrow path 
and reach the golden temple which is within 

our forehead.” 
(Es ist an der Zeit, diesen schmalen Pfad zu 

 
 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

betreten und zu dem goldenen Tempel zu 
gelangen, der sich innerhalb unserer Stirn 

befindet.“) 

 

In Kapitel 18 mit dem Titel “Rout Cause of 
Enmity”  bringt der Autor Fakten und über-
zeugende Argumente vor, die erklären, warum 
Ramalingam auf unterschiedliche Weise von 
Anhängern des orthodoxen Shaiva Siddhantha 
verfolgt worden ist, die ihn für seine Lehre 
verurteilten, dass Shiva im Inneren durch 
Meditation über das Höchste Gnadenlicht, 
Arutperun Jyoti, zu finden ist, und dadurch 
die Sünden oder Makel der Seele aufgelöst 
werden könnten und man mit dem Herrn eins 
werden könne. Die Vertreter des orthodoxen 
Shaiva Siddhantha, die das religiöse Leben 
Tamil Nadus dominieren, lehren bis zum 
heutigen Tag weiterhin einen „pluralistischen 
Realismus“, sprich dass Gott (Pathi), die 
Seele (Pashu) sowie die Welt und die Sünde 
(Pasham) ewiglich voneinander getrennt sind, 
und behaupten, dass ihre Religion die Medita-
tion als Heilsmittel nicht befürworten würde. 
Der Autor hält dagegen, dass Ramalingam mit 
speziellem Bezug auf die Lehren der Siddhas, 
einschließlich des Tirumandirams, unterrich-
tete, dass man durch die Praxis von Meditati-
on über das „Paasamsuzhumnaior Feuer“  auf 
dem „schmalen Pfad“ von Sushumna Nadi die 
Bewusstheit der Seele (Pashu) zu der des 
Pathi (Gott Shiva) als „formloses Licht“ 
erheben müsse. (Anmerkung: Diese Debatte 
wurde detailliert in Ausgabe 5 unserer Veröf-
fentlichung des Tirumandirams dargestellt. 
Sie ist zudem in dem neuen Schlusskapitel 
von The Yoga of Tirumular: Essays on the 
Tirumandiram, betitelt mit „Monistic Theism 
in the Tirumandiram and Kashmir Shaivism“ 
aufgegriffen worden, das nun unter folgendem 
Link auch als E-Book verfügbar ist:  

http://www.babajiskriyayoga.net/english/b
ookstore.htm#yoga_tirumular_monograph 

 

In Kapitel 26 wird beschrieben, wie Rama-
lingam verfolgt worden ist, einschließlich der 
breit gestreuten Propaganda gegen seine 
Lehren, wobei man ihm auch Tote vorsetzte 
(Menschen und Tiere) und ihn aufforderte, sie 
wieder lebendig zu machen; um Plünderer 
anzulocken, wurden die Gerüchte verbreitet, 

dass er in dem Gebäude, welches er zur Ar-
menspeisung errichtet hatte, Goldbaren auf-
bewahrte; seine Strohhütte wurde angezündet, 
wodurch er dazu gezwungen wurde, in ein 
abgelegenes Dorf zu ziehen; es gab sogar 
Versuche, ihn zu vergiften. Außerdem erhob 
der orthodoxe Anführer der Shaiva Siddhan-
tha Anhänger, Arumuga Naavalar, 1869 in 
einem strafrechtlichen Gerichtsverfahren eine 
Verleumdungsklage gegen ihn. Richter Ro-
berts, ein Engländer, sprach Ramalingam und 
die anderen Angeklagten, zu denen auch der 
Hauptpriester sowie vier weitere Priester des 
Chidambaram Tempels zählten, von allen 
Vorwürfen frei.   

In Kapitel 28 mit dem Titel “Teachings and 
Prophecy” gibt der Autor einige der Prophe-
zeiungen Ramalingams wieder, wie sie von 
einem Schüler bei einem Treffen der Theoso-
phischen Gesellschaft 1881 in Madras darges-
tellt wurden:  

“Dass, obwohl die Hindus nicht auf ihn 
hören und seinen Versammlungen nicht bei-
wohnen würden, trotz allem die esoterische 
Bedeutung der Veden und anderer heiliger 
Schriften des Ostens durch die Geheimnishü-
ter, die Mahatmas, Fremden offenbart werden 
würde, die sie mit Freude annehmen würden; 

Dass das Essen von Tieren allmählich auf-
gegeben werden würde; 

Dass die Trennung zwischen Rassen und 
Kasten eines Tages aufgehoben werden  wür-
de und sich das Prinzip der universellen Bru-
derschaft in Indien etablieren würde; 

Das, was die Menschen “Gott” nennen, ist 
in Wirklichkeit das Prinzip der universellen 
Liebe – welches vollkommene Harmonie und 
Gleichgewicht in der gesamten Natur schafft 
und erhält; 

Dass die Menschen, sobald sie einmal das 
göttliche Talent in sich erkannt haben, solch 
wundervolle Kräfte erlangen würden, dass sie 
dazu in der Lage wären, die gewöhnlichen 
Naturgesetze, wie die Schwerkraft etc., zu 
verändern.“ 

Da er oft bedauerte, dass so wenige Men-
schen seine Lehren über Pathi, Pashu und 
Pasham, wie oben beschrieben, sowie die 
Notwendigkeit von Meditation und die Prin-
zipien von universeller Liebe, Güte und Mit-



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

gefühl wertschätzen konnten, brachte er seine 
Verbitterung immer wieder zum Ausdruck: 
„Ihr seid nicht bereit dazu, Mitglieder dieser 
Gesellschaft universeller Bruderschaft zu 
werden. Die wahren Mitglieder dieser Bru-
derschaft leben weit weg nördlich von Indien. 
Ihr hört mir nicht zu. Ihr folgt den Prinzipien 
meiner Lehren nicht … Aber in nicht allzu 
ferner Zukunft werden Personen aus Russ-
land, Amerika und anderen fernen Ländern 
nach Indien kommen und euch dieselbe Dokt-
rin der universellen Bruderschaft predigen.“ 

Ein paar Jahre nachdem er diese Prophe-
zeiungen gemacht hatte, gründeten Madame 
Blavatksy (aus Russland) und Colonel 
(Oberst) Olcott aus New York die Theosophi-
sche Gesellschaft in Adyar (Madras) und 
ehrten Ramalingam als ihren Vorreiter und 
Wegbereiter. Ihre Nachfolgerin, Dr. Annie 
Besant, aus Amerika erhob J. Krishnamurti 
zum „Weltlehrer“. V.T. Neelakantan, der 
Autor der Bücher in Die Stimme Babaji’s: 
Eine Trilogie über Kriya Yoga, war in den 
1930’ern Annie Besants Sekretär und wurde 
später zu Krishnamurtis literarischem Berater. 
Dr. T.N. Mahalingam, der 2010 den Druck 
unserer zehnbändigen Ausgabe des Tiruman-
dirams sponserte, und sein Vater waren Präsi-
denten des Stiftungsrates der von Ramalin-
gam gegründeten Organisation in Vadular 
(Tamil Nadu) gewesen und haben mehr als 80 
Jahre lang deren Tempel der Weisheit (Sa-
thyaGnanaSabai) und die Einrichtungen zur 
Armenspeisung (Dharma Saalai) unterhalten.  

Yogi Ramaiah, mein Lehrer, war ein gro-
ßer Verehrer Ramalingams gewesen. Viele der 
Lehren, die er mir weitergab, basierten auf 
Ramalingams Unterweisungen. Wie bei den 
Siddhas vor ihm, beinhalteten diese die War-
nungen, nicht in den „Übergangslösungen“ 
organisierter Religiosität stecken zu bleiben. 
Allerdings macht es mich jedes Mal, wenn ich 
Ramalingams Tempel der Weisheit besuche, 
betroffen, wie schwierig es immer noch für 
Ramalingams Anhänger ist, seine Lehren zu 
verbreiten. Während Ramalingams Lieder 
zum Lob des Herrn als göttliches Gnadenlicht 
(Arutperun Jyoti) von Millionen Schulkindern 
in Tamilisch sprechenden Teilen der Welt 
gesungen werden, meditieren relativ wenige 
regelmäßig über eben dieses Licht. Ich denke 
nicht, dass die Lösung in irgendeiner neuen 
Organisation liegt. Ich glaube aber wohl, dass 
wirklich jeder Einzelne dem Vorrang einräu-
men muss, die spirituellen Lehren von Sidd-
has wie Ramalingam und Babaji in die tägli-
che Praxis umzusetzen. Ich denke, dass der 
Autor mit diesem Buch mehr Menschen dazu 
animieren wird, sich eben dem zu widmen. 
Ich kann dieses Buch nur jedem wärmstens 
empfehlen. Exemplare davon können unter 
info@babajiskriyayoga.net über unseren 
Ashram in Kanada für $3 pro Stück zuzüglich 
Versand oder über unseren Ashram in Banga-
lore für je 100 Rupien plus Versand bestellt 
werden.

 

 

„Handlung mit Gewahrsein“ (Kriya) kommt nach „Handlung mit Gewahrsein“ (Kriya) kommt nach „Handlung mit Gewahrsein“ (Kriya) kommt nach „Handlung mit Gewahrsein“ (Kriya) kommt nach 
HollywoodHollywoodHollywoodHollywood    

FilmFilmFilmFilm----Kritik: LucyKritik: LucyKritik: LucyKritik: Lucy    
von M. G. Satchidananda 

 

Dies ist das erste Mal in der fast 22-
jährigen Geschichte des Kriya-Yoga-Journals, 
dass eine Filmkritik die Seiten des Journals 
ziert. Nachdem eine kürzlich von einem Kriya 
Yoga Sadhak und Seminarorganisator in 
Singapur erhaltene Empfehlung meine Neu-

gier erweckte, schauten Durga und ich gestern 
Abend den Film Lucy mit Scarlett Johansen 
und Morgan Freeman an. Der Action-
geladene Film überraschte mich. Folgendes 
schrieb mein Brieffreund aus Singapur, nach-



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

dem er den ersten Entwurf meiner Filmkritik 
las: 

“Die meisten Leute würden nie darauf 
kommen, dass dies irgendwas mit Spiritualität 
zu tun hat, verpackt in Science Fiction und 
materielle Konzepte. Ich bin jedoch immer 
noch erstaunt, dass solche Dinge in vielen 
Hollywood Filmen immer häufiger vorkom-
men. Es spiegelt eine stärker werdende unter-
schwellige Strömung hin zu spirituellen Kon-
zepten wider, die den Hintergrund des intel-
lektuellen Mainstream-Klimas in Holly-
wood/USA bildet. Sie ist verwässert und 
vollständig getarnt aber dennoch in einer 
Weise vorhanden,  die meines Erachtens in 
der Vergangenheit noch 
nie da gewesen ist.“ 

Ich persönlich habe 
gemischte Gefühle zu 
diesem Film, der auf 
einem Science-Fiction 
Buch von Luc Besson 
basiert. Aber ich empfeh-
le, ihn anzuschauen, wenn 
man eine Erinnerung 
braucht, warum wir das 
Kriya Yoga der Siddhas 
praktizieren und was das 
menschliche Potenzial 
alles beinhaltet.  

Der Film beginnt da-
mit, dass  „Lucy“ (ge-
spielt von Scarlett Johan-
sen) von Gangstern in 
Taiwan gekidnappt wird, 
die ihr dann operativ eine Plastiktüte in die 
Bauchhöhle einfügen, die die synthetische 
Form des Hormons „CPH4“ enthält, welches 
angeblich vom Embryonalhirn gebildet wird 
um das Gehirnwachstum zu fördern. Die 
Gangster zwingen sie und vier andere, die sie 
gekidnappt haben, dann, es nach Europa zu 
schmuggeln, wo sie dessen Potential dazu 
missbrauchen wollen, übermenschliche, 
Siddha-ähnliche Kräfte zu entwickeln. Aber 
Lucy entkommt, bevor sie ihren Plan vollen-
den können. Ihr Implantat ist jedoch undicht, 
so dass sie es ist, die diese phänomenalen 
Kräfte entwickelt. Der Rest des Films handelt 
im Wesentlichen davon, dass die Gangster 
versuchen, Lucy und die vier anderen zu 

fangen. Unterwegs trifft Lucy Professor Nor-
man (Morgan Freeman), einen bekannten 
Neurowissenschaftler, der die Ergebnisse 
seiner Forschungen präsentiert, die die Aus-
wirkungen der Freisetzung des vollen men-
schlichen Gehirnpotentials vorherzusagen 
versuchen. Er verbreitet die Theorie (ein 
urbaner Mythos), dass Menschen typischer-
weise nur zehn Prozent ihrer Gehirnkapazität 
benutzen, wohingegen Delphine bis zu zwan-
zig Prozent verwenden, inklusive ihrer Sonar-
Fähigkeiten. Menschen neigen dazu, „zu 
besitzen“, wird erklärt, während Delphine, 
offensichtlich weiser, dazu neigen, „in Bezie-
hung zu treten“. Als er gefragt wird, was wohl 

passieren würde, wenn ein 
Mensch 100 Prozent seiner 
Gehirnkapazität nutzen würde, 
gibt Morgan Freeman zu, dass 
er es nicht weiß. Die Neben-
handlung des Films schlängelt 
sich dann durch Diskussionen 
über Zeit, Lichtgeschwindig-
keit, Quantenphysik, die Gren-
zen der menschlichen Natur, 
den letztendlichen Zweck der 
Lebens, Evolution und vielerlei 
Spezialeffekte, wobei die Wir-
kung des Hormons in Lucy ihr 
Gehirn dazu bringt, über 20 
und 30 und 40 bis 100 Prozent 
der Kapazität zu nutzen. 

Ich gratuliere den Filmpro-
duzenten und –direktoren zu 
diesem Film, der die Zustände 
des Samadhi, Samyama, Sidd-

his, Unsterblichkeit, Zeit, das Ego, den Zweck 
des Menschen, Menschlichkeit, Kundalini, 
Kaivalya und andere Themen bezüglich der 
Evolution des Menschen berührt. Jedoch sind 
diese, wie wohl zu erwarten war, meist ver-
dunkelt und gestört durch die Gewalt, die 
Handlung und die Spezialeffekte. Ich war 
entsetzt über die Darstellung, dass Lucys 
Kräfte ohne irgendeinen Hinweis auf das 
Bewusstsein nur von der prozentualen Nut-
zung ihrer Gehirnkapazität abhingen. Die 
Neurowissenschaft ist kürzlich zu der 
Schlussfolgerung gekommen, dass das Be-
wusstsein keine Begleiterscheinung des Ge-
hirns ist sondern von ihm unabhängig exis-
tiert. Das Wort „Bewusstsein“ wird in dem 

 
 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Film nicht einmal erwähnt. Vielleicht, weil es, 
im Gegensatz zum Gehirn, kein Ding ist. 

Ich frage mich, wie viele Zuschauer Lucys 
Erfahrungen als Shivoham (Ich bin Shiva) 
empfunden haben? Ziemlich viele von ihnen 
haben die zugrunde liegende Spiritualität oder 
die Lehren, die aus dem Film gezogen werden 
können, kritisiert. Und anscheinend hat der 
Film einen wütenden Aufschrei unter der 
evangelikalen Gemeinschaft hervorgerufen. 
Sowohl die Evolution als auch die Erfahrung 
von Gott sind für die Filmhandlung essentiell. 

In den 60ern nahmen viele Wahrheitssu-
cher eine andere Droge ein, LSD, und erhiel-
ten einen kleinen Einblick in Lucys tiefgrei-
fende Verwirklichung und Erfahrung, die in 
ihrer Abschiedsbotschaft ausgedrückt wird. 
Aber LSD kann nur einen kleinen Einblick 
davon gewähren und deshalb begannen viele 
damit, ernsthaft Yoga und Meditation zu 
praktizieren.  LSD enthüllt vorübergehend 
den Bewusstseinsanteil der Bewuss-
tsein/Energie-Grundlage der Quantenphysik 
und Shiva-Shakti. Die enorme Dosis des 
Gehirnhormons, das Lucy angeblich einnahm, 
ließ sie den Energie- oder „Kraft“-Anteil 
davon erleben. 

Die Yoga Sutras widmen mit der Beschrei-
bung der 65 Siddhis ihr drittes Kapitel diesen 
Kräften, die durch den tiefgründigen Samya-
ma-Zustand (Vereinigung mit der absoluten 
Wirklichkeit, Ishvara, dem Herrn) erreicht 
werden. Aber bei der Beschreibung des Herrn, 
Ishvara, in den Versen I.23.27 ignorieren sie 
diesen Allmachts-Anteil vollständig und 
stellen nur die andere Seite der Medaille, die 
Allwissenheit dar, unser absolutes Sein. Das 
Ego möchte allmächtig sein, weil es dadurch 
nicht sterben muss. Hollywood hat keine 
Schwierigkeiten damit, dies im Film zu beto-
nen. Aber als Lucy die Allwissenheit, unseren 
Bewusstseins-Anteil, erfährt, muss die, für die 
sie sich hielt, sterben! Lucy erfährt wie Patan-
jali das Bewusstsein, Shivoham, und verzich-
tet auf Macht. 

Es erinnert mich an das, was Dr. Richard 
Apert, Ph. D., der (zusammen mit seinem 
Harvard Universitäts-Kollegen Dr. Timothy 
Leary) LSD populär gemacht hat, über LSD 
gelernt hat, nachdem er eine enorme Menge 
davon seinem Guru, dem Siddha und Wun-
dermann Neem Karoli Baba verabreichte, wie 
es in seinem Bestseller-Buch Be Here Now 
von 1970 beschrieben ist. Er war schockiert 
zu sehen, dass es auf ihn keine sichtbare 
Wirkung hatte. Als er über LSD befragt wurde 
sagte Neem Karoli Baba zu ihm, dass Gott zu 
den Westlern in Form eines materiellen Din-
ges, LSD, gekommen ist, weil sie materielle 
Dinge anbeten, damit sie Gott finden können. 
Nachdem er LSD aufgab und ein Yogi wurde, 
erkannte Ram Das (wie sein Guru ihn nannte) 
den Grund, warum große Siddhas wie Neem 
Karoli Baba die scheinbaren Ursachen men-
schlichen Leidens in der Welt trotz ihrer 
Kräfte (Siddhis) nicht beseitigten. Wie Jesus 
der Überlieferung nach sagte: Wenn dein 
Glaube an Gott groß genug wäre, könntest du 
Berge versetzen. Aber wenn du dich befreit 
hast von dem, das dich von solchem Glauben 
abhält, was auch immer es sein mag (die 
Manifestationen des Egos: Verlangen, Zwei-
fel, Gier, Stolz, Zorn, Angst) sodass du Berge 
versetzen könntest, dann erkennst du, warum 
die Berge dahin gesetzt wurden, wo sie sind, 
und erlaubst ihnen, zu bleiben. 

Der Film Lucy ruft außerdem die sieben 
Ebenen der psychologischen Perspektive ins 
Gedächtnis, die in einer früheren Ausgabe des 
Kriya Yoga Journals, in der Herbst-Ausgabe 
2007 beschrieben ist: Woran erkennen wir, ob 
wir spirituell Fortschritte machen? Um es zu 
lesen, klicke hier: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/
WebPDF/articles/Wie%20können%20wir%20
erken-
nen,%20ob%20wir%20spirituelle%20Fortsch
ritte%20machen.pdf

 

 

 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

News und NotizenNews und NotizenNews und NotizenNews und Notizen    
 

Baufortschritt beim Ashram in Badrinath 

Die Fotos hier wurden am 11.11.2014 aufge-
nommen. Die Arbeiter haben die Baustelle ein 
paar Tage später verlassen, als Badrinath über 
den Winter geschlossen wurde. Sie haben im 
letzten Monat folgende Arbeiten abgeschlossen 

 

• Verputzen in allen Räumen außer im Yoga-
saal im zweiten Stock  

• Einbau der Fenster- und Türrahmen in allen 
Räumen und der Türen und Verglasung im 
Meditationssaal, wo bis Mai alle Fliesen si-
cher verstaut sind 

• Die meisten Wasser- und Abwasseran-
schlüsse in den 12 Apartments sind instal-
liert 

• Alle Fliesen wurden geliefert und liegen 
bereit für den Einbau in den Bädern, Fluren 
und Terrassen 

• Die Metalldächer wurden montiert und die 
Wände des Dachs fertiggestellt 

• Die Außenwände aller Ashramgebäude 
wurden verputzt 

 

Nächsten Mai werden sie damit beginnen, 
den Yogasaal zu verputzen und die Installati-
onsarbeiten abzuschließen und dann die Fliesen 
verlegen und die restlichen Türen und Fenster 
verglasen, streichen und einrichten. Wir erwar-
ten, dass die im Bau befindlichen Gebäude im 
2015 mit den vorhandenen Geldern fertigges-
tellt werden können. Wir benötigen noch Spen-
den in Höhe von 32.000 Euros (2,7 Mio Ru-
pien) für den Bau der restlichen Apartments 
und Außenanlagen bis 2016.  

Mehr Details, Fotos und Informationen, wie 
man spenden kann, findet man über folgenden 
Link: 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/as
hram-badrinath.php 

 

 
Nordostecke 

 

 
Meditationssaal und Yogasaal 

 

 
Ostseite 

 

Sven Christiansen (Shivam) hat in den letzten 
10 Jahren das Kriya Yoga Journal  übersetzt, 
insgesamt etwa 40 Ausgaben, als Dienst für 
Babaji und alle Deutsch sprechenden Kriya 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Yoga Schüler. In ihrem Namen möchte der 
Herausgeber seinen tiefen Dank für diesen mit 
großer Sachkunde geleisteten Dienst ausdrü-
cken, der unser Leben bereichert und uns 
Gott, der Wahrheit und der Liebe näher ge-
bracht hat. Dabei halfen ihm in den letzten 
Jahren Alexander Suhre, Romy Schweiger, 
Imke Weseloh, Jens Mehrfert, Marc Besen-
thal, Maja Rieser und andere. Romy Schwei-
ger, die schon den Fernkurs „The Grace of 
Babaji’s Kriya Yoga“ übersetzt hat, wird die 
Verantwortung für die Übersetzung des Kriya 
Yoga Journals ab der nächsten Ausgabe (Win-
ter 2014/15) übernehmen. 

 

Zwei neue auf Video aufgezeichnete Se-
minare mit Dr. Georg Feuerstein, Ph. D.: 
Die Bhagavad Gita und Tantra. Dies sind 
seltene Aufnahmen des vielleicht größten 
Yogagelehrten des Westens in der modernen 
Zeit, des verstorbenen Dr. Georg Feuerstein 
(1947-2012), jedes Seminar fast sechseinhalb 
Stunden lang. Denjenigen, denen seine über 
30 Bücher über das Thema Yoga gefallen 
haben, wird es noch mehr gefallen, jemandem 
zu lauschen und zuzuschauen, dessen großar-
tige Gelehrtheit durch seine reichhaltigen 
Erfahrungen der tieferen Dimensionen des 
Yoga einzigartig ist. 

 

Die Bhagavad Gita: Werte für das 21. 
Jahrhundert, ein Video-Seminar mit Dr. 
Georg Feuerstein, Ph. D., aufgezeichnet am 
30. Juni 2001 in Babajis Kriya Yoga Ashram 
in St Etienne de Bolton, Quebec, Canada. 6 
Stunden 22 Minuten. Preis: $29.95. 

 

Die Bhagavad Gita oder der Heilige Ge-
sang ist einer der weltweit wichtigsten heili-
gen Texte. Es zelebriert die Beziehung zwi-
schen Mensch und Gott, die intensive Freude 
Göttlicher Liebe und die Verwirklichung des 
Selbst durch Yoga. In Form eines Dialogs am 
Abend vor einem Kampf lehrt Krishna den 
angsterfüllten Arjuna die Notwendigkeit zu 
Handeln und dass er – wie alle Menschen – 
seinen Platz in der Welt mit Liebe und Glaube 
einnehmen muss. 

 

 
Tantra: ein Video-Seminar mit Dr. 

Georg Feuerstein, Ph. D., aufgezeichnet am 
1. Juli 2001 in Babajis Kriya Yoga Ashram in 
St Etienne de Bolton, Quebec, Canada. 6 
Stunden 24 Minuten. Preis: $29.95. Die als 
Tantra bekannte spirituelle Tradition, oft mit 
Kundalini Yoga assoziiert, lehrt, dass Erleuch-
tung alle Dimensionen unserer Existenz, die 
physische eingeschlossen, umfassen muss. Es 
beinhaltet, unterbewusste Hindernisse zuerst 
äußerlich und dann innerlich zu beseitigen, 
durch verschiedene Methoden wie Mantras, 
Hatha Yoga, Kundalini-Atmung und die Ver-
ehrung der göttlichen Shakti oder Kraft.  

Diese Videos können unter 
www.babajiskriyayoga.net bestellt werden. 

 

Tirumandiram: eine zweite Edition, in 
fünf Bänden, mit insgesamt 3770 Seiten ist 
nun erhältlich: 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/b
ookstore.htm.   



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

 

Das Tirumandiram von Siddha Tirumular 
ist eine in Versform erstellte heilige, monu-
mentale Schrift voll philosophischer und 
spiritueller Weisheit. Mit seiner umfassenden 
Bandbreite und seinem hohen Alter (es wurde 
vor fast 2000 Jahren geschrieben) ist es einer 
der großartigsten Texte Indiens, eine spirituel-
le Schatztruhe, ein Shastra, das erstaunliche 
Einblicke enthält. Es ist eine einflussreiche 
Arbeit und die erste Abhandlung in Tamilisch, 
die sich mit unterschiedlichen Aspekten des 
Yoga, Tantra und Shaiva Siddhanta befasst. 
Eine Gruppe von Gelehrten benötigte 5 Jahre 
um jeden der über 3000 Verse zu übersetzen 
und ausführliche Kommentare dazu zu 
schreiben, es sind insgesamt 9 Kapitel, die 
Tandirams genannt werden. Dieser klassische 
Text besteht aus 5 Bänden. Jeder Band enthält 
zwei Tandirams und jeder Vers enthält die 
ursprüngliche Version in Tamil-Schreibweise, 
seine Übertragung in römische Buchstaben, 
seine Übersetzung ins Englische und einen 
Kommentar, der die Bedeutung eines jeden 
Verses erläutert. Der letzte Band enthält zu-
dem Präsentationen von zwei philosophischen 
Schulen des Saiva Siddhanta, ein Wörterver-
zeichnis, ein ausgewähltes Literaturverzeich-
nis und ein Inhaltsverzeichnis. 

 

Kriya Yoga Pilgerreise nach Badrinath 
im Himalaya vom 24. September bis 12. 
Oktober 2015 mit M.G. Satchidananda und 
Durga Ahlund 

Wegen des überwältigenden Interesses an 
der Pilgerreise in den Himalaja im September 
2015 werden M. G. Satchidananda und Durga 
Ahlund wieder eine Gruppe von Kriya Yoga 
Studenten auf eine Pilgerreise nach Badrinath 
führen. Badrinath wird mit Babaji`s Leben 
und Selbstverwirklichung in Verbindung 
gebracht. Der Schwerpunkt liegt dieses Jahr 
darauf, die Energie für unseren neuen Ashram 
in Badrinath aufzubauen. Es wird eine unver-
gessliche Erfahrung im Heimatland des Yoga, 
die dich inspirieren und in die Lage versetzen 
wird, die reichhaltige kulturelle Welt zu ver-
stehen, die Babaji`s Kriya Yoga hervorgeb-
racht hat. Wir rechnen damit, dass es dann 
möglich ist, verschiedene Einrichtungen 

unseres neuen Badrinath Ashrams nutzen zu 
können, u.a. die große Meditationshalle.  

Für weiterführende Infos: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/Web
PDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2015-
German.pdf 

 

 

Badriyan Tempel in Badrinath 

 

 
Kriya Yoga Einweihungen  
 

Basisseminar 
 

mit Satyananda 

Bretten (nahe Karlsruhe), 23.-25.10.2015 
Email: satyananda@babaji.de 
 

mit Kailash 

Frauenfeld  23.-25.1.2015 

Frauenfeld  5.-7.6.2015  

Frauenfeld  20.-22.11.2015 

Email: info@babaji.ch 
Telefon:  0041 (0)52 366 32 92 
 

mit Brahmananda 

Attersee  20.-22.5.2015 

Attersee  25.-27.9.2015 

Email: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 
 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Aufbauseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (BY)   20.-22.11.2015 
Seminarhaus: "AlterPilgerhof.de" 
Email: kontakt@yogaschulekaernten.at 
Telefon: +43 463240210 
 

 

Vertiefungsseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (BY)   1.-9.12.2015 
Seminarhaus: "AlterPilgerhof.de" 
Email: kontakt@yogaschulekaernten.at 
Telefon: +43 463240210 

 
 

Workshops 
 

 mit Satyananda 

„Kriya Hatha Yoga und Jnana Yoga Work-
shops mit Satyananda - 1" 
13.-15. März 2015 
Bad Griesbach Rottal (nahe Passau) DE 

 

"Kriya Hatha Yoga und Jnana Yoga Work-
shops mit Satyananda - 2" 
9.-11. Oktober 2015 
Bad Griesbach Rottal (nahe Passau) DE 
 
    „Kriya Hatha Yoga und Jnana Yoga Work-
shops mit Satyananda - 3" 
06.-08. November 2015 
Bad Griesbach Rottal (nahe Passau) DE  
 

mit Kailash 

Frauenfeld, Chakra Workshop 
15. März 2015 

Frauenfeld Intensiv Hatha Yoga Workshop 
mit den 18 Asanas, 19. April 2015 

Teneriffa, Kriya Yoga Ferien  
16.-23. 5. 2015 

Frauenfeld Leben- Freude- Lebensfreude 
Workshop mit Shiva Dance  
16. August 2015 

Email: info@babaji.ch 

Telefon:  0041 (0)52 366 32 92 

 

Besuche unsere elektronische Handelsseite 
www.babajiskriyayoga.net um über VISA, Ame-
rican Express oder Mastercard alle Bücher 
und andere Produkte von Babaji´s Kriya Yoga 
Publications zu beziehen, oder für Spenden an 
den Order of Acharyas. Deine Kreditkarten-
Information wird verschlüsselt und geheim 
gehalten.  

 

Büchershop: Viele Bücher in deutsch oder 
englisch sowie einige weitere Artikel, wie 
etwa die Hatha Yoga DVD können bei Dorit 
Jaeger, die in den deutschsprachigen Ländern 
für den Vertrieb zuständig ist, bezogen wer-
den. Das vollständige Angebot findet ihr unter  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php 

Fragen zum Bestellvorgang können an un-
sere Vertriebspartnerin Eleni Efthimiiou über 
eleni@babaji.de gerichtet werden. 

Die meisten Artikel früherer Ausgaben des 
Babaji´s Kriya Yoga Journals sind auf 
unserer Webseite zu finden: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic
les.php 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals um die jährliche Zahlung 
von 12 Euro auf das deutsche Konto von 
M.G. Satchidananda für das Abonnement.  

 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

    


