Jahrgang 22 — Nr. 1

Frihjahr 2015

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe

In dieser Ausgabe

1. Ich habe keine Zeit, Yoga zu praktizieren oder zu meditieren

von M.G. Satchidananda

2. Im Streben nach dem tamilischen Kriya Yoga Siddhantham

von M.G. Satchidananda

3. Eine Verédnderung der Perspektive fuhrt zu Selbst-Verwirklichung

von M.G. Satchidananda

4. Wenn das Gottliche herabsteigt
von Rajendra Gupta

5. News und Notizen

erscheint einmal pro Quartal

Herausgeber:

Babaiji’'s Kriya Yoga

and Publications, Inc.

196 Moutain Road -P.O.Box 90
Eastman Quebec Canada JOE | PO
tel +1-888-252-9642

oder +1-450-297-0258

fax +1-450-297-3957
www.babaji.ca- journal@babaji.ca

Deutsche Ausgabe:
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland

www.babaii.de - info@babaii.de

Leitartikel: Ich habe keine Zeit, Yoga zu praktizieren
oder zu meditieren

Von Marshall Govindan

“Ich habe keine Zeit, um Yoga zu prakti-
zieren. Ich habe keine Zeit, zu meditieren.”
Wenn du diese Klagen von dir selber kennst,
dann ist jetzt der richtige Zeitpunkt, dich zu
fragen ,,Warum?“. Jeder hat vierundzwanzig
Stunden pro Tag zur Verfligung. Also, was du
eigentlich sagst, ist: ,,Yoga-Praxis und Medi-
tation zdhlen nicht zu meinen Prioritdten.

Dies wirft die wichtigste Frage deines Lebens
auf: “Was bestimmt meine Prioritdten?" Um
diese Frage zu beantworten, wirst du dariber
nachdenken missen, in welcher Beziehung
deine Prioritaten, deine Werte, deine Kultur
und Yoga zueinander stehen.

Wir leben in einer materialistischen Kultur,
in welcher der Besitz von materiellen Dingen



http://www.babaji.ca/

iiber allem anderen steht. Das Wort ,,Kultur*
leitet sich von dem lateinischen Wort ,,cultus®
ab, was bedeutet, das zu ,,verehren®, was man
am meisten schatzt. Daher haben sich in
materialistischen Kulturen materielle Dinge
zu den wichtigsten Gegenstanden der Vereh-
rung entwickelt.

Um nachzuvollziehen, wie dein Verstand-
nis und deine Praxis von Yoga durch deine
Werte beeinflusst werden, denke zunadchst
iiber folgende Beispiele von “Werten” nach:

1. Traditionelle yogische Werte: die
Niyamas oder Beschrankungen gemaR
Patanjalis Astanga Yoga: Nicht-Schaden,
Wahrhaftigkeit, Keuschheit, Nicht-Stehlen,
Begierdelosigkeit, Askese, spirituelle Befrei-
ung, Erleuchtung, Hingabe, Reinheit, Zufrie-
denheit.

2. Traditionelle christliche Werte: Glaube,
Hoffnung, Liebe, Mitgefihl, Erlésung, Verge-
bung.

3. Zeitgenossische Werte des Individua-
lismus: Unabhéngigkeit, “Gutes Aussehen”,
Wettbewerb, Familienwerte, wissenschaftli-
che und personliche Freiheit, Patriotismus,
Schutz von Natur und Umwelt, freiwillige
Einfachheit,  Feminismus, \egetarismus,
Christlichkeit, kreatives Schaffen.

4. Werte, die im 18. Jahrhundert von den
Philosophen der Aufklarung vertreten worden
sind: Tugendhaftigkeit, Ehre, Ebhrlichkeit,
Geduld, Nachsichtigkeit, Gerechtigkeit, Be-
sonnenheit, Demut, Zurlckhaltung, Genig-
samkeit.

Denke anschlieBend darlber nach, wie die
gegenwartigen westlichen Werte die heutige
Darstellung des Yoga beeinflusst haben und
vergleiche dies damit, wie die ersten indi-
schen Lehrer, die den Yoga in den Westen
brachten — darunter auch Vivekananda und
Yoganada - ihn présentiert haben. Sie stellten
Yoga hauptsdchlich als wissenschaftlichen
Ansatz zur ,Selbst-Verwirklichung® vor.
Folglich wurde Yoga im Westen in den
1960ern und frithen 70ern als ,,Gegenkultur*
angesehen und von den vielen indischen und
tibetischen Gurus, die den Yoga im Westen
einfihrten, als psychologische Methode zur
Selbstfindung présentiert.

Der heutige Yoga wurde nicht nur an die
Werte der materialistischen Kultur, sondern
innerhalb dieser auch an die jeweiligen spezi-
ellen Wertvorstellungen von Einzelpersonen
angepasst. So sehen beispielsweise diejeni-
gen, denen Wohlbefinden und Fitness wichtig
sind, die Praxis von Yoga als eine Maglichkeit
zur Wiederherstellung, Erhaltung und Verbes-
serung ihrer Gesundheit. Diejenigen, die
besonderen Wert auf ein ,,gutes Aussehen
legen, betrachten Yoga als eine Methode zur
Gewichtsreduktion oder zur Wahrung von
Jugendlichkeit und Attraktivitat. Andere sehen
darin eine Mdglichkeit, ihren Lebensunterhalt
zu verdienen und streben daher oft verfriiht
an, Yogalehrer bzw. in jlngster Zeit sogar
Yogatherapeuten zu werden. Diejenigen, die
unter Stress leiden, nutzen Yoga zur Entspan-
nung bzw. Stressbewéltigung. Diejenigen,
denen innere Ruhe wichtig ist, praktizieren
Yoga als Meditation. Diejenigen, die nach
metaphysischer Wahrheit oder Weisheit su-
chen, schétzen die praktischen Weisheitsleh-
ren des Yoga. Diejenigen, die sich nach ,,Be-
fretung® aus dem Kreislauf von Geburt und
Wiedergeburt sehnen, betrachten Yoga als ein
daraufhin wirkendes Instrument. Diejenigen,
die nach Gott oder Erleuchtung streben, sehen
die Praktiken und Lehren als Werkzeuge, die
ihnen bei der Erreichung dieser Ziele helfen.

Die Art und Weise, wie Yoga von einem
jeden Lehrer vermittelt und von dem jeweili-
gen Schuler praktiziert wird, hangt davon ab,
wie wichtig ihnen unterschiedliche Werte,
einschlieBlich der oben genannten, sind und
dies unterliegt bei Lehrern wie Schilern
erheblichen Schwankungen.

Man sieht, was man begehrt. ,, Taschendie-
be sehen nur Taschen.* Begierden bestimmen
Werte. Begierden sind zudem gewohnheitsge-
steuert. Die Nahrungsmittel, die du isst, die
Ablenkungen, denen du nachgehst, deine
Angste und Abneigungen — dies alles wird
durch Gewohnheiten bedingt. Und Begierde
ist das, was das Ego empfindet. ,,Ich mdchte,
ich brauche, ich will“, sagt das Ego. Streben
ist das, was die Seele flihlt. Die Seele strebt
danach, sich von den unaufhdérlichen, ge-
wohnheitsbedingten Begierden des Egos
durch Transzendierung der Egoperspektive zu
befreien. Sie macht dies durch Ausbildung
von Gewahrsein, Urteilsvermdgen und Zeu-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



genbewusstsein und durch ,,Ablegen* der
falschen Identifizierungen mit: ,,Ich bin mein
Korper, ich bin meine Emotionen, ich bin
meine Gedanken.” Yoga ist eine ganzheitliche
innere Praxis, die Wahrheit, Einfachheit,
Freundlichkeit und Mitgefuhl anstrebt.

Auch wenn die Yogapraxis sich &ulerlich
gleicht, ist das, was wir im Inneren wertschét-
zen, unterschiedlich. Folglich werden seine
Effekte und Nutzen variieren. Wertvorstellun-
gen beeinflussen unsere Entscheidungen,
Verhaltensweisen und unser Handeln. Zielset-
zungen und Absichten lassen Werte entstehen,
die sich in unseren Prioritaten widerspiegeln
und sich durch das Treffen bewusster Ent-
scheidungen manifestieren. Diese schenken
dir wiederum eine Orientierung, einen Fokus
und einen Sinn. Um dir Uber deine Ziele klar
zu werden, solltest du dich zundchst fragen
,,Wer bin ich® und ,,Wer bin ich nicht?*, dann
,,Was schitze ich meisten?* und schlie8lich
,,Was sind meine Prioritdten?*“. So solltest du
z.B., wenn deine spirituelle Entwicklung und
deine Gesundheit deine wichtigsten Werte
sind und folglich die Praxis von Yoga und
Meditation flr dich zur Prioritat wird, dies als
allererstes am Morgen machen. Dann wird
alles andere in deinem Leben zu deinem Yoga
werden. Du wirst allen Herausforderungen
des Lebens auf eine Art und Weise begegnen,
die deinem hdchsten Streben optimal dient!

Holistische Praktiken wie Yoga verheifl3en
Intaktheit, Gleichgewicht und Harmonie
deines Korpers, deines Geistes und deines
Wesens, wenn man ihnen regelmélig nach-
geht. Dies wiederum ermoglicht dir, tief in
dein Inneres einzutauchen, dich selbst zu
erforschen und zu erfahren und die Bewusst-
heit und Freiheit zu erlangen, deine Ziele,
deine Werte und deine Kultur selbst zu wah-
len. Indem du deine Werte und deine Yoga-
praxis aufeinander abstimmst, wirst du begin-
nen, die Sichtweise des Egos und all sein
Leiden zu transzendieren und in der Perspek-
tive der Seele, dem Zeugen, zu verbleiben —
das ist Yoga.

Im Streben nach dem tamilischen Kriya Yoga
Siddhantham

Von M. Govindan Satchidanada

Anfang Juni 1972 kam ich in dem an der
Kiste gelegenen Ashram des Kriya Babaji
Sangam in San Thome, Madras (Indien) an.
Es war hei und feucht. Ich war miide von
dem langen Flug. Die fremde Umgebung und
die neue Aufgabe, die mir mein Lehrer Yogi
S.A.A. Ramaiah erteilt hatte, erfullten mich
sowohl mit Ehrfrucht wie auch Angst. Als ich
das Eingangstor des Ashrams passiert hatte,
ging ich unverziglich auf die Granit-Murthi
Babajis am anderen Ende des Innenhofes zu
und betete voll Dankbarkeit und Streben um

Babajis Segen. Mein Gastgeber, Swaminathan
stellte mich dem ansdssigen Hausverwalter,
Palaniandi, und seiner Familie vor. Ich packte
meine Koffer aus und spéter am Abend fuhren
Swaminathan und ich mit dem Fahrrad durch
die engen Gassen des alten Mylapore zu
einem einheimischen Restaurant, wo unsere
Tiffin-Boxen mit Reis, Curry, gebratenem
Gemiise, Appalam und Rasam-Pfefferwasser
gefillt wurden. Wir kehrten damit zuriick und
ich nahm meine erste Mahlzeit — mit den

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



Fingern von Bananenbléattern essend - auf der
Veranda des Ashrams ein.

Mein Ego hatte in den letzen zweieinhalb
Jahren, seitdem ich ein Schiler dieses réatsel-
haften, indischen Mannes geworden war,
einen SpieRrutenlauf an Herausforderungen
bewéltigen mussen. Getroffen habe ich ihn in
Washington D.C., als ich darauf hoffe, in den
diplomatischen Korps des US-
Auslandsdienstes aufgenommen zu werden,
nachdem ich bereits die schriftlichen und
mindlichen Prufungen dafur bestanden hatte
und die Georgetown University’s School of
Foreign Service absolviert hatte. Das erste
Jahr mit ihm stellte mein Leben auf den Kopf.
Anstatt ein Diplomat zu werden, (bte ich mit
ihm in seinen Ashrams und Zentren in New
York City, Washington D.C. und Los Angeles.
Danach schickte er mich nach Chicago, um
ein neues Kriya Yoga Zentrum zu ertffnen
und $5000 zu sparen, die fur die Finanzierung
meiner Auftrage in Indien erforderlich waren.
Ich arbeitete sechs Monate lang in Chicago,
wobei ich anfangs 40 t Sattelschlepper von
Hand mit Waren belud, ehe ich tagsuber einen
Job im offentlichen Dienst beim Sozialamt als
Sachbearbeiter fir das Armenviertel bekam;
wahrend der gesamten Zeit arbeitete ich
nachts und an Wochenenden als Taxifahrer,
um das benétigte Geld zu sparen.

Schon bei dem ersten Vortrag, den ich von
Yogi Ramaiah in dessen Kriya Yoga Center
am 1818 Riggs Place in Washington D.C.
1970 gehort hatte, wurde ich dazu inspiriert,
den Lehren Babajis und seiner Gurus, den
tamilischen Yoga Siddhas, zu folgen. Ge-
samtheitlich bezeichnete er diese als ,,tamili-
schen Kriya Yoga Siddhantham®. All seine
\ortrage begann er mit einem Ehrgebet an die
,18 Siddhas* oder Yogameister, deren auf
Palmbléttern verfasste Manuskripte er seit
1960 gesucht, gesammelt und konserviert
hatte. Danach waéhlte er einen der Siddha
Verse aus, um ihn zunéchst zu chanten und
anschliefend einen genialen, zweistiindigen
\Vortrag darlber zu halten. Er zitierte flr
gewdhnlich das Tirumandiram:

“If the body perishes, Prana departs
(“Wenn der Korper stirbt, entschwindet der Prana)

Nor will the Light of Truth be reached;

(Und auch das Licht der Wahrheit wird nicht er-
reicht werden;)

I learned the way of preserving my body
(Ich lernte, wie ich meinen Kérper)
And so doing, my Prana too.
(Und somit auch, meinen Prana erhalten konnte.)
Time was when | despised the body;
(Es gab eine Zeit, in der ich den Kérper verachte-
te;)
But then | saw the God within
(Aber dann sah ich Gott im Inneren)
And the body, I realised, is the Lord s tem-
ple

(Und so erkannte ich, dass der Korper der Tempel
Gottes ist)

And so | began preserving it.
(Weswegen ich anfing, ihn zu erhalten.)
With care infinite”

(Mit unendlicher Sorgfalt”)

— Tirumandiram, Verse 724 und 725; Eng-
lische Ubersetzung von B. Natarajan

,,Die ganze Welt mdge dieselbe Glickse-
ligkeit erlangen wie ich.* Vers 85

Anbe Sivam (Gott ist Liebe).

“Der Zweck von Medizin ist, korperliche
Krankheiten zu heilen;

Der Zweck von Medizin ist, geistige
Krankheiten zu heilen.

Der Zweck von Medizin ist, Krankheiten zu
verhindern;

Der Zweck von Medizin ist, den Kérper
unsterblich werden zu lassen. *

und Babaji: “Suche Babaji, um Babaji zu
werden.”

Babaji hatte ihm den Auftrag erteilt, alle
Schriften der Siddhas zu sammeln und zu
veroffentlichen. Zu diesem Zweck war er
durch ganz Sidindien gereist, um private
Sammler, Manuskriptbibliotheken und Sidd-
ha-Arzte aufzusuchen. Er hatte in seinem
Ashram in Kanadukathan mehr als 1000

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



dieser Palmblattmanuskripte zusammengetra-
gen. Eine kleine Auswahl davon hatte er 1968
verOffentlicht und anschlief’end weiterhin alle
diese Lehren fir die Nachwelt aufgezeichnet.
Sehr wenige davon waren ins Englische tiber-
setzt und publiziert worden. Wenn ich oder
jemand anderes sich Uber diese Tatsache bei
ihm beklagte und ihn um Rat fragte, was man
anstatt dessen lesen konnte, sagte er jedes
Mal: ,,Wenn du die Verse der Siddhas in Tamil
nicht verstehst, dann lese Sri Aurobindos
Bucher Briefe iber den Yoga. Daher hatte ich
diese Béande kurz nach meiner Einweihung
durch Yogi Ramaiah gekauft und angefangen,
sie zu studieren und sie nun auch mit nach
Indien gebracht. AuBerdem war ich fest ent-
schlossen, Tamil gut genug zu lernen, um die
Verse lesen zu konnen.

Swaminathan (David Mann), ein Freund
und Mitschuler von Yogi Ramaiah, war ein
Jahr vorher nach Indien geschickt worden.
Wir waren im Juni 1970 gemeinsam von Yogi
Ramaiah in New York City eingeweiht wor-
den. Im Anschluss an die Kumba Mehla in
Allahabad 1971 bat Yogi Ramaiah ihn darum,
in seinem neu errichteten Ashram in dem
altertimlichen  Dorf  Kanadukathan in
Chettinad, fast neun Stunden Fahrt stdlich
von Madras, zu bleiben. Er hatte es dort nicht
leicht. Kurz nach seiner Ankunft wurde seine
Tasche mit seinem gesamten Geld und seinem
Pass gestohlen, wahrend er in dem Meenakshi
Tempel in dem nahegelegenen Ort Madurai
meditierte. Er bekam bei seinem Aufenthalt
Gelbsucht und musste fast sechs Monate
bettlagerig in Kanadukathan verbringen. Ich
war nach Indien gekommen, um ihm seine
Verpflichtungen abzunehmen und einen neuen
Auftrag auszufiihren: Land in Porto Novo
(Parangipettai), dem Geburtsort von Yogi
Ramaiahs Guru - Satguru Babaji Nagaraj —
von der Zentralregierung Indiens zu kaufen.

Nach meinen ersten drei Tagen in Madras,
in denen ich mich mit meinen administrativen
Aufgaben vertraut gemacht und Kindern aus
der Umgebung von San Thome kostenlosen
Hatha Yoga Unterricht erteilt hatte, reisten
Swaminathan und ich nach Stiden, um den Sri
Aurobindo Ashram, die Siddha Schreine in
Thanjavur, Madurai, Chidambaram, Babajis
Geburtsort im nahegelegenen Porto Novo und
unseren Ashram in Kanadukathan zu besu-

5

chen. Eine Woche spater kehrte Swaminathan
in die USA zurick.

Ich war dankbar dafur, dass Yogi Ramaiah
von mir verlangt hatte, in den zwei Jahren vor
meiner Reise nach Indien ein sehr einfaches
Leben ohne materiellen Komfort zu fiihren.
Es ware ansonsten zu schwer gewesen, sich
an die einfachen Bedingungen und die
schlichte und unsaubere Kost in dem
Kanadukathan ~Ashram anzupassen und
gleichzeitig acht Stunden pro Tag intensiver
Yogapraxis nachzugehen. Woran ich mich
heute erinnere, sind der Frieden und die Ruhe,
welche die Hitze und das nahezu vollkomme-
ne Fehlen von Elektrizitat, sanitaren Anlagen
und Kommunikation mit der AuRenwelt mehr
als entschadigten. Mit der Hilfe eines glaubi-
gen, einheimischen Brahmanen und pensio-
nierten Schullehrers lernte ich Tamil gut
genug, sodass ich Yoga Ramaiah Briefe
schreiben konnte. Einmal pro Woche fuhr ich
mit dem Bus 17 km in die nahegelegene Stadt
Karaikudi, um Reis, Gemuse, Dal, Obst und
Sesam6l zu kaufen. Lakshaman, Yogi
Ramaiahs Adoptivsohn, begleitete mich und
half mir, die groRen Stofftaschen voller Nah-
rungsmittel zu tragen. Lakshamans Ehefrau,
Karuppai, kam dreimal téglich in den Ashram,
um die Mabhlzeiten Uber einem offenen Feuer,
das sie mit einem Gemisch aus getrockneten
Kuhfladen und Stroh befeuerte, in tGnernem
Kochgeschirr zuzubereiten: morgens Idli und
Sambar, mittags Curry, gebratenes Gemise
und Reis und abends Dosai und Chutney. Ich
wusch mich, indem ich einen Eimer Wasser
vom Brunnen holte, ihn Gber mich goss und
dabei meine Haut mit gemahlenen
Mungbohnen abrieb. Jeden Monat fuhr ich
zuerst mit dem Zug nach Porto Novo und
dann weiter mit einem Dandi, einem Pferde-
wagen, zu Babajis Geburtsort, um dort mein
Nachlager aufzuschlagen, ehe ich weiter nach
Madras reiste, wo ich Rechnungen bezahlte,
Unterricht gab und ein Fahrrad als Fortbewe-
gungsmittel nutze. Dies alles verlieh meiner
wachsenden Liebe zu Indien und der Verin-
nerlichung der tamilischen Siddha Kultur
genau die richtige Wiirze.

Mein erstes Jahr in Indien erreichte seinen
Hohepunkt, als Yogi Ramaiah mich bat, nach
Neu-Delhi zu reisen, um die Erlaubnis einzu-
holen, das kleine dreieckige Grundstiick in

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



Porto Novo zu kaufen, auf dem Babaji gebo-
ren worden war. Ich fuhr zusammen mit
Edmund Ayyappa, der kurz zuvor von Yogi
Ramaiah zu meiner Ablésung nach Indien
geschickt worden war, zu einem Treffen mit
Dr. Karan Singh, den Minister fir Tourismus
und zivile Luftfahrt, nach Neu-Delhi. Dr.
Singh und Yogi Ramaiah hatten sich 1971 auf
der Kumba Mehla angefreundet. Er machte
seinen Einfluss geltend und konnte so den
Minister, der die Zollbehorde unter sich hatte,
Uberzeugen, das Land unserem Kriya Babaji
Sangah zu verkaufen. In den folgenden drei
Jahren wurde auf diesem Grund unter Yogi
Ramaiahs Leitung ein Granitschrein fiir Baba-
ji mit der Hilfe von Ganapathy Stapathi,
einem berihmten  Tempelbauer  aus
Mahabalipuram, errichtet. Zwanzig Jahre
spater wurde Dr. Singh - der Prinz von
Kaschmir und Nachfahre Rams, Literaturwis-
senschaftler und Treuh&nder der Sri
Aurobindo Gesellschaft - Indiens Botschafter
in den USA.

Die Veroffentlichung von Bogar Kanda
Yogam

Acht Jahre Spater, 1980, bat Yogi Ramaiah
mich darum, flr einen neuen Auftrag nach
Indien zurlickzukehren: In Chidambaram den
Druck der ersten Ausgabe von Bogar Kanda
Yogam zu beaufsichtigen, einer \eroffentli-
chung in Tamil, die einige der wichtigen
Gedichte enthielt, die Yogi Ramaiah zwanzig
Jahre zuvor bei seinen Reisen durch Tamil
Nadu gesammelt hatte. In der Zwischenzeit
hatten sich die Ashrams in Kanadukathan und
San  Thome  stark  verandert. Das
Ashramgeb&dude in Kanadukathan, das Yogi
Ramaiah um 1965 mit seinem Anteil des
Familienvermdgens gekauft hatte, war in dem
typischen Stil der Chettiars, dem Clan der
Kaufleute, der dieses Dorf in den vorausge-
gangenen 150 Jahren aufgebaut hatte, kon-
struiert worden. Es besaR einen grof3en Innen-
hof, der allseits von Verandas mit auf Séulen
gestitzten Ziegelddchern umgeben war. Hin-
ter den Verandas befanden sich kleine Zim-
mer. Die Kiiche war auf der Rickseite des
Gebaudes. Den Eingang des 500gm grof3en
Bauwerks bildeten eine weitldufige Granitve-
randa und massive Teakholztiiren. Als ich
1980 dorthin zurtckkehrte, entdeckte ich,

6

dass ein Granitschrein im hinteren Teil des
zentralen Innenhofes errichtet worden war, in
dem sich eine Murthi zu Ehren Avvais befand,
der bedeutenden weiblichen Siddha und
berihmten Dichterin Tamil Nadus. Im Inneren
des Schreins waren die eintausend von den
Yoga Siddhas verfassten Palmblattmanuskrip-
te sicher konserviert und gelagert worden.
Daneben waren in dem Innenhof des Ashrams
auch Schreine fir Babaji, Mataji und Amman
errichtet worden. Babajis Murthi stand auf
einer 180 mal 90 cm grofRen und leicht erha-
benen Granitplatte unter einer Veranda. Das
einmalige an ihr war, dass Babajis Kopf leicht
nach hinten und zur Seite geneigt war, als ob
so ein Ausdruck der Verziickung dargestellt
werden sollte. Ein einheimischer Priester
suchte sie jeden Morgen auf, brachte einen
Jasminblitenkranz und Weihrauch dar und
chantete Slokas und Gebete.

Mein neuer Auftrag lie} mich viele Tage in
Porto Novo und dem benachbarten
Chidambaram verbringen. In Porto Novo
hatte Yogi Ramaiah einen Tamilgelehrten, der
gleichzeitig der Rektor der ortlichen Schule
war, eingestellt, um die von Siddha
Boganathar auf Palmbléttern verfassten und
von Yogi Ramaiah gesammelten Gedichte zu
transkribieren und aufzuzeichnen. Palmblatter
sind besonders strapazierfahig. Der Text wird
mit einer Stahlspitze aufgetragen. Danach
wird Kohlepulver in die Gravur des Blattes
eingerieben, sodass sie leichter lesbar wird.
Diese Manuskripte hatten normalerweise eine
Lebensdauer von drei bis vierhundert Jahren
und wurden anschlielend wieder kopiert.
Dieses Manuskript war das erste, das mittels
einer modernen Drucktechnik reproduziert
werden sollte. Ich verbrachte viele Tage in der
South Car Street in Chidambaram damit, zu
beaufsichtigen, wie die einzelnen Bleibuch-
staben des Manuskripttextes von Hand in
Holzrahmen gesetzt und anschlielend auf
eine alte deutsche Heidelberger Druckerpresse
gelegt wurden. Das ,,Moderne* daran war,
dass die Presse elektrisch war! Denn vor 1952
waren alle Veroffentlichungen des Kriya
Babaji Sangah Seite flir Seite mit einer Klei-
nen handbetriebenen Presse gedruckt worden.

Bis 1990 waren alle Palmblattgedichte von
Boganathar, die Yogi Ramaiah zusammenge-
tragen hatte, transkribiert und auf diese Weise

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



in Chidambaram gedruckt worden — vier
wuchtige Bande mit dem Titel Bogar Kanda
Yogam, veroffentlicht von dem Kriya Babaji
Sangam und — bis auf die englischen Einfih-
rungskapitel - ausschlie3lich in tamilischer
Sprache verfasst.

Das Yoga Siddha Forschungsprojekt

Im Jahr 2000 begann ich mit der Unter-
stitzung meines Kollegen Dr. Georg Feuer-
stein vier Studien zu konzipieren, um die von
den 18 Siddhas Uber Yoga verfassten Schrif-
ten zu sammeln, zu konservieren, zu transkri-
bieren und zu Ubersetzen. Im selben Jahr
stellte ich zur Durchfuhrung der Untersu-
chungen des ,,Yoga Siddha Forschungspro-
jekts® einen bekannten Wissenschaftler, Dr.
T.N. Ganapathy, seinen Assistenten, Dr. KR
Arumugam, und in der Folge funf weitere
Tamilgelehrte ein. Die erste Publikation, die
2003 aus diesem Projekt heraus entstand, war
The Yoga of Boganathar [Der Yoga des Sidd-
ha Boganthar, 2010], die auch Dr.
Ganapathys englische Ubersetzung ausge-
wahlter Gedichte aus Bogar Kanda Yogam
enthielt. In den folgenden Jahren brachte das
Projekt folgende englischsprachige Veroffent-
lichungen hervor: The Yoga of Boganathar
\Volume 2, The Yoga of the Eighteen Siddhas:
an Anthology, The Yoga of Siddha Avvai und
The Yoga of Siddha Tirumular. Eine weitere
Publikation A Treasure trove of Siddha Poems
soll 2015 erscheinen. Diese wird eine DVD
mit mehr als 700 Gedichten der 18 Siddhas
und eine Beschreibung zu jedem davon bein-
halten. Detaillierte Informationen (ber die
Mitwirkenden an diesen Arbeiten des Yoga
Siddha Forschungsprojekts sowie zu den
Studien sind zu finden unter:

http://www.babajiskriyayoga.net/german/rese
arch.php

1982, als die Firma, fur die ich arbeitete,
von einer anderen groReren Gesellschaft
ubernommen wurde und ihre Manager, darun-
ter auch ich, zu einem Outplacement-Seminar
in Montreal geschickt wurden, hat man mich
gefragt: ,,Was sind ihre zukiinftigen Berufs-
wiinsche?* Ich antwortete: ,,Die Schriften der
18 Siddhas zu veroffentlichen.” Bis zu diesem
Moment war dies nur ein vager Gedanke

7

gewesen. Ich bin Babaji und den Siddhas
dafur dankbar, dass sie mir seither die Mittel
dazu zur Verfugung gestellt haben, angefan-
gen mit meinem ersten Buch 1991, Babaji
and the 18 Siddha Kriya Yoga Tradition [Ba-
baji — Kriya Yoga und die 18 Siddhas] und
dem zweiten 1993, Tirumandiram: A Classic
of Yoga and Tantra. Diese Woche bei den
\orbereitungen fir den Druck der vierten
Auflage des letzteren, dem Tirumandiram,
erinnere ich mich auch dankbar an die vielen
Schiler und Sponsoren, die mir dabei gehol-
fen haben, in meinem ,,Streben nach dem
tamilischen Kriya Yoga Siddhantham* voran-
zukommen. Was 1970 mit ein paar von Yogi
Ramaiah auf Tamil gesungenen Versen der
Siddha Gedichte begann, wurde zu einer
taglichen Quelle der Inspiration und Fihrung
wahrend meines Studiums der oben genann-
ten literarischen Kostbarkeiten und meiner
Meditation dariiber. M6ge sich der Duft des
tamilischen Kriya Yoga Siddhantham tber die
ganze Welt verbreiten.

Anmerkung der Redaktion: Unter folgendem
Link kann man sich die 2010 erschienene
deutsche Ubersetzung ,, Der Yoga des Siddha
Boganthar, Band 1“ ansehen und/oder bestel-
len:

http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexp
aper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-

lib.php

Babaiji’s Kriya Yoga Journal


http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/research.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/research.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php

Sri Aurobindo und die Mutter

Dr. T.N. Ganapathy und Dr. KR Arumugam in der ,Oriental
Manuscript Library", 2001.

Yogi S.A.A. Ramaiah

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



Eine Verdnderung der Perspektive fiihrt zu Selbst-
Verwirklichung

Von M.G. Satchidananda

Yoga ist eine/s der 6 groRen Darshanas
oder Sichtweisen innerhalb der Hindutraditi-
on. Es ist ein Fehler diese als ,,philosophische
Schulen® zu definieren, wie manche es tun,
denn sie versuchen nicht nur, die Realitdt bzw.
Wahrheit durch logisches Denken zu verste-
hen oder ein intellektuelles Model davon zu
kreieren. Yoga lehrt uns, dass man ausschlief3-
lich im Samadhi (kognitive Absorption) durch
Gleichheit die Realitdt bzw. Wahrheit verste-
hen kann. Hierin wird und bleibt man “be-
wusst dessen, was bewusst ist.“ Die Praxis des
Yoga wurde entwickelt, um die Bedingungen
herzustellen, damit ,,Selbst-Verwirklichung®
und ,,Gotteserkenntnis* erreichbar sind.

Der Startpunkt ist der gewdhnliche, vom
Egoismus dominierte Zustand des physischen
Wachbewusstseins, der definiert werden kann
als die Angewohnheit, sich mit dem zu identi-
fizieren, was man nicht ist: dem Kdrper, den
Emotionen und den Gedankenbewegungen
des Geistes. Deshalb beginnt Patanjali seine
Yogasutras mit  yoga-citta-vritti-nirodha,
“Yoga ist das Aufhoren der (ldentifizierung
mit den) Fluktuationen, die im Bewusstsein
entstehen.” (Mers 1.2). In den folgenden
Versen definiert er solche falschen Identifika-
tionen als Wahrnehmungen durch die finf
Sinne, Einbildungen, Gedanken, Erinnerun-
gen und Schlaf. Durch diese Definition
kommt er schlieBlich zu der Erklarung seiner
Hauptmethode: “Durch konstante Praxis und
Loslassen hort man auf, sich mit diesen Fluk-
tuationen zu identifizieren, die im Bewusstsein
aufsteigen.” (Vers 1.12)

Yoga beginnt mit dem dualistischen
Darshana bzw. der dualistischen Weltan-
schauung des Samkhya, welches zwei Pole
der Realitat definiert: Das Subjekt, Bewusst-
sein, das Selbst, Purusha und das Obijekt,
Prakriti oder die Natur, was jedes Ding ist.
Das Selbst ist kein Objekt, es ist kein Ding.
Es hat keine Form und ist nicht limitiert durch
Zeit und Raum. Allerdings kann es jeder von
uns in seinem Inneren als der Zeuge von

allem, was um uns herum passiert, einschlie3-
lich der Gedanken, Emotionen, Sinneswahr-
nehmungen und allen Erfahrungen, selbst den
subtilsten, realisieren. Aber im Gegensatz zu
jedem anderem Ding hat es Bestand. Jedes
Ding ist vorubergehend, nicht dauerhaft und
verdndert sich.

Yoga ist ein fortlaufender Weg, der zu
Selbst-Verwirklichung und Gotteserkenntnis
fiihrt. Er gibt verschiedene Methoden vor, um
die Voraussetzungen und Qualitdten — wozu
Konzentration,  Gleichmut,  tugendhaftes
Verhalten, gute Gesundheit und Energie zéh-
len - zu entwickeln, die notwendig sein wer-
den, um einen Perspektivenwechsel von der
normalen Egoperspektive zu der Sichtweise
des Selbst, der Seele, dem Gottlichen im
Inneren,  herbeizufihren.  Laut  Siddha
Boganathar vollzieht sich dieser ,,Perspekti-
venwechsel* in zehn Stufen:

“All that is seen by the eyes is false; with-
out discrimination (all) are lost;

(“Alles, was mit den Augen gesehen wird, ist
falsch; ohne Unterscheidungskraft ist es (alles) verlo-
ren;)

Dwelling with love, for those who have ex-
periences and attained the feet of the guru,

(Diejenigen, welche die Prasenz des Guru erfahren
und erreicht haben, verweilen in sténdiger Liebe,)

there is no weariness;
(es gibt keine Mudigkeit;)
The excellent dance will be witnessed;
(Man wird Zeuge des groRRartigen Tanzes;)

The insight into the virtuous ten manifesta-
tions of Siva will be felt;
(Das Verstandnis der zehn tugendhaften Manifesta-
tionen von Shiva wird spirbar;)
The termination of the worn out sastras,
the space, will be experienced;

(Das Ende der abgenutzten Shastras, der Raum,
wird erfahren;)

’

1t is the pure universal soul of wisdom.’

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



(Es handelt sich um die reine universelle Seele der
Weisheit.”)
- Upadeca Jnananm, Vers 90, Seite 210-11
(in der englischen Version- Anm. d. Uberset-
zers), The Yoga of Boganathar, volume 2.

In diesem Vers ist Shiva mit dem “Guru”
gemeint. Einer, der Seine Prasenz (,,Seine
FuBe*) erfahren hat, bleibt in der Perspektive
des Zeugen und sieht Seinen universellen
Tanz von Erschaffung, Erhaltung, Auflésung,
Verdunkelung und Gnade in “Allem”. Die
zehn Manifestationen sind die zehn Stufen,
die Daca-Kariyam, auf dem Weg zu Wahrheit,
Weisheit und dem groRen, leuchtenden
»Raum® jenseits des Intellekts und der
Shastras. Es gibt drei Stadien der Wahrneh-
mung. Im ersten Stadium, das als Rupa be-
kannt ist, nimmt man Dinge ohne Fragen,
Zweifel oder Unterscheidung wahr. Im zwei-
ten Stadium, bekannt als Darsana, fangt man
an, sie zu hinterfragen und versucht, ihre
Bedeutung und Natur zu verstehen. Dies
bringt uns zum dritten Stadium, Shuddhi, in
welchem man Viveka oder Unterscheidungs-
fahigkeit durch Nachdenken und losgeldstes
Gewahrsein erreicht. Wenn diese drei Stadien
auf die drei Prinzipien, die Tattvas (die 36
Formen/ Kategorien der Natur im Samkhya),
den Atma (die Seele, das Selbst) und Shiva
(den Herrn) angewandt werden, gehen daraus
acht Stufen hervor. Es gibt kein Shiva-
Shuddhi; anstelle dessen existieren zwei
weitere Stufen: Shiva-Yoga und das daraus
resultierende Shiva-Bhoga.

1. Tattva-rupa: Durch personliche Anlei-
tung oder das Lesen von Biichern erlangt man
Wissen Uber die 36 Entfaltungsformen der
Natur, von der banalsten bis zur erhabensten:
die funf Maha-Bhutas (die finf Elemente
Erde, Wasser, Feuer, Luft und Raum), die finf
Tanmatras (die subtilen Energieelemente bzw.
-formen des Sehens, Horens, Riechens,
Schmeckens und  Tastens), die flnf
Karmendriyas (konative Sinne: Kommunika-
tion, Vac, ,,vox* oder ,,Rede; Manipulation,
Hasta oder ,,Hand“; Bewegung, Pada oder
,»Full; Verdauung, Payu, oder ,,Anus®; Fort-
pflanzung, Upastha, oder ,,Genitalien®); die
funf Jnanendriyas (die finf Sinnesorgane);
Manas (\Verstand), Ahamkara (Egoismus),

10

Buddhi (der Intellekt), Prakrit-Maya (ur-
springliche Natur), Purusha (Bewusstsein,
das Selbst), die finf Elemente Mayas: Kalaa
(begrenzte Aktivitat oder Kraft, ein limitierter
Ausdruck von Kriya-Shakti, welche Karma
durch den Effekt von Leistungen und Fehlern
kreiert), Niyati (,,Notwendigkeit”, ,,Schick-
sal“, das Gegenteil der ewigen Freiheit, die
Parama-Shiva charakterisiert; das karmische
Gesetz; das Gesetz der Kausalitat), Vidhya
(,,Wissen, hier limitiert oder unrein), Kaala
(,,Zeit“, das Gegenteil der Uberzeitlichen
Natur von Parama-Shiva), Maya selbst (,,die
spezielle Kraft, durch welche die eine Realitat
den Anschein bekommt, limitiert und mess-
bar/quantifizierbar zu sein, da sie eine Tren-
nung zwischen Subjekt und Objekt entstehen
lasst), Suddha-Vidhya (oder ,,reines Wissen”,
“Ich bin und dies ist”), Ishvara (,,Der Herr",
die Erkenntnis “Dies bin ich”), Sadakya (,,das
stets Wohlwollende®, “Ich bin dies”), Bindu
(der urspriingliche Punkt oder Keim), Nada
(der Ur-Klang).

2. Tattva-Darshana: tritt auf, wenn jemand
diese hinterfragt, um zu verstehen.

3. Tattva-Shuddhi: tritt auf, nachdem sich
die Zweifel aufgeklart haben (deswegen
Shuddhi oder Reinigung), und durch Nach-
sinnen Uber jedes der Tattvas realisiert man,
dass man etwas anderes als diese ist und hort
auf, sich mit ihnen zu identifizieren. Man
bleibt im Zeugenbewusstsein bzw. puren
Bewusstsein.

4. Atma-Rupa: Durch die Fihrung von Bi-
chern oder eines Lehrers das Wissen erlangen,
dass das Selbst etwas anderes als die Tattvas
ist.

5. Atma-Darshana: Dieses Wissen durch
Fragen festigen.

6. Atma-Shuddhi: Nachsinnen U(ber das
Selbst; realisieren, dass, obwohl das Selbst
ein wissendes Subjekt ist, es nur deshalb
weild, weil die Gnade des Herrn das Selbst
dahin gebracht hat, zu wissen. Das Selbst
ergibt sich der Gnade des Herrn.

7. Shiva-Rupa: Das Wesen Shivas durch
Bicher oder Anweisung eines Lehrers verste-
hen.

8. Shiva-Darshana: Dieses Wissen (uber
Shiva durch Fragen festigen.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



9. Shiva-Yoga: Uber Shiva nachsinnen.

10. Shiva-Bhoga: Sich an der Einheit mit
Shiva erfreuen.

(Referenz: The Yoga of Boganthar, Volume
2, Appendix B)

Bei vielen der Dhyana- oder Meditations-
Kriyas, die wahrend der ersten Einweihung in
Babaji‘s Kriya Yoga gelehrt werden, lernt
man die Tattvas zunéchst zu beobachten und
danach Uber sie mit ,,Losgeldstheit” nachzu-
sinnen. Um sich beispielsweise mit den
. Janmatras*, den Elementen der Sinne, und
den ,Jnanendriyas®, den Sinnesorganen,
vertraut zu machen, lernt man so zu meditie-
ren, dass man sich den Geschmack eines
bestimmten Nahrungsmittels, den Geruch
einer bestimmten Blume oder auch das Ge-
fihl warmen Wassers auf der Haut vergegen-
waértigt. Man stellt sich Rags, ,,Leidenschaf-
ten“, Emotionen oder ,Begierden” vor und
beobachtet, wie sich diese im VitalkOrper
bewegen. Indem man dies tut, kultiviert man
die Perspektive des losgelGsten Zeugen. Bei
anderen Meditationen sinnt man mithilfe
intellektueller Beschreibungen iiber ,,Kaala“
(Zeit) und verschiedene Arten von ,, Vidhya*
bzw. Wissensgegenstdnden nach. In fortge-
schrittenen Einweihungen lernt man, wie man
uber die egoistische Perspektive hinaus in den
Samadhi, die kognitive Absorption, geht,
wobei man die Dualitat von Subjekt-Objekt
transzendiert. Die Basis des existentiellen
Seins, das erhabenste aller Tattvas, “Ich bin
dies” (Sadakhya, das hochste Objekt) und

11

,Dies bin ich,” (Ishvara, der Herr) und auch
Bindu (der mikrokosmische Keim) und Nada
(der makrokosmische Klang, Aum) werden
erfahrbar, indem man sich mit ihnen identifi-
ziert.

Die Erfahrung des Shiva-Bewusstseins ist
erhaben uber alle Beschreibungen in heiligen
Buchern (Shastras), die einem nur eine ge-
wisse Richtung vorgeben, aber nicht die
Erfahrung selbst vermitteln konnen. Man
muss  Viveka, Unterscheidungsvermogen,
kultivieren, um die falsche Identifizierung mit
den Objekten der Erfahrungen loszulassen.
Nur dann kann man Uber den Zustand der
Selbst-Verwirklichung nachsinnen und ihn
erreichen.

Die Lehre der Siddhas “Jiva wird zu Shi-
va” bestitigt sowohl die Existenz der Ego-
Perspektive, des menschlichen Befindens mit
all seinem Leid, als auch seiner Auflésung,
sobald man das Ende des Weges und damit
die hochste Perspektive erreicht hat. Diese
kommt auch in dem Mahamantra - Aum
Namah Sivaya - zum Ausdruck, was bedeutet:
“Shiva der hochste Herr ist, was ich bin.”,
oder alternativ gesprochen: “Das Ergebnis des
Opferns ist Glickseligkeit.” Wenn man die
falschen Identititen ,opfert, bzw. diese
»losldsst”, begreift man sich selbst als Sat
Chit Ananda: Absolutes Sein, absolutes Be-
wusstsein und absolutes Gluck.

Wenn das Go6ttliche herabsteigt

Von Rajendra K. Gupta

Die Veden sagen, dass man den Zustand
von Samadhi erreichen wird, wenn man fir
dreieinhalb Stunden absolut still sitzen kann.

Was ist Samadhi? Der menschliche Kérper
besteht —aus drei  Teilen:  Physischer
(annamaya), feinstofflicher (sukshama) und
kausaler (karan) Korper. Der feinstoffliche
Korper ist weiter unterteilt in drei Hllen:
vitaler ~ (Pranamaya Kosha), mentaler

(Manomaya Kosha) wund intellektueller
(Vijyanmaya Kosha) Korper. Man muss den
physischen, emotionalen, mentalen und intel-
lektuellen Korper transzendieren, um zum
Samadhi-Zustand im Kausalkorper zu gelan-
gen. Wenn Samadhi erreicht ist, geht der
Kaorper in den Scheintod Gber. Der Atem flief3t
nicht langer in den Korper ein oder aus und es
kommen keine Gedanken mehr im Geist auf.
Man kann mdglicherweise den Intellekt als

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



Licht der gottlichen Gnosis (gottliches Wis-
sen) empfinden oder Ekstase oder Glickse-
ligkeit erreichen. Die Steigerung von Einsicht
(Prajna) und Glickseligkeit verlauft nicht
linear, sondern kann unabh&ngig voneinander
erfahren werden.

Diejenigen, welche die fortgeschrittenen
Einweihungspraktiken von Babaji’s Kriya
Yoga durchlaufen haben, erfahren oft Atemlo-
sigkeit wahrend den Samadhi Kriyas, finden
es aber schwierig, einen Zustand von Gedan-
kenlosigkeit aufrechtzuerhalten. Und wenn
Gedanken aufkommen, setzt der Atem wieder
ein.

Was kdnnen wir tun, um die Gedanken an-
zuhalten? Mit den Gedanken, die auftauchen,
nichts zu machen, ist die beste Methode. Lass
sie einfach kommen und gehen. Gedanken
entstehen nicht durch duBere Einwirkung im
Geist, sondern, weil sie latent im Geist vor-
handen sind, im Rohmaterial des Gedachtnis-
ses, dem Unterbewusstsein, sowie auf der
bewussten Ebene. Und sie werden nicht zur
Ruhe kommen, es sei denn, der physische
Korper ist durch das Praktizieren von Hatha
Yoga vorher gut darauf vorbereitet worden.
Wenn der Korper rastlos ist, wird der Geist
nicht fahig sein, sich zu beruhigen.

Ein stiller Geist ist nicht unbedingt ein lee-
rer Geist. Normalerweise wird sich der Geist
mit rastlosen Gedanken unterhalten, sobald
wir unsere Augen schlieBen und beginnen,
unsere Meditation auf ein Mantra oder einen
Punkt/ ein Objekt auszurichten. Es gibt fiinf
Stufen der Meditation, bei denen Gedanken
aufkommen konnen.

1. Die erste Stufe besteht aus endlosem,
zufélligem Geplapper. Eine Person, die nicht
gelernt hat, ihren Geist zu disziplinieren, wird
sich in diesen Gedanken verlieren und keine
Moglichkeit haben, in die Meditation zu
gelangen. Jeder Gedanke wird einfach weitere
Gedankenketten hervorrufen. Durch einen
Prozess der freien Assoziation wird ein geistig
geformtes Bild zu einem weiteren Bild fiih-
ren. Um dies zu unterbinden, nimm den Ge-
danken, sobald du seiner gewahr wirst, zur
Kenntnis, durchtrenne die Verbindung und
kehre zu deinem Meditationsobjekt zuriick.

2. Bei der zweiten Stufe kommen zufallige
Gedanken zwar auf, produzieren aber keine

12

weiteren Gedankenketten mehr. Die Samen
maogen aufgehen, aber es werden keine Pflan-
zen daraus. Etwas, das unterdriickt oder schla-
fend im Unterbewusstsein lag, kann mogli-
cherweise an die Oberflache kommen, aber es
verflichtigt sich und seine Energie ist sehr
schnell erschopft. Wiederholte Meditation
wird dessen Kraft zerstreuen, sodass es sich
nicht mehr langer in deinem Unterbewusst-
sein halten kann. Dies ist einer der Wege, wie
die Dynamik der Samskaras (Gewohnheiten
und negative Tendenzen) erschopft werden
kann. Wahrend dieser Stufe wird sich die
Dauer deiner Meditation verlangern.

Die erste und zweite Stufe kdnnen nicht
Klar voneinander abgegrenzt werden. \Wenn
du die Fahigkeit entwickelst, Zufallsgedanken
in der Meditation zu beobachten, werden dir
Schwaéchen in deinem Charakter bewusst
werden, die du hoffentlich zu bereinigen
bestrebt bist. Meditation kann dich dazu
anregen, von Selbstsucht abzulassen, da sie
den Sinn fir die Verbundenheit mit dem
grollen Ganzen steigert. So kann es sein, dass
du beginnst, deine Handlungen zu beobach-
ten, deine Beziehungen zu anderen zu verbes-
sern und die yogischen Yamas und Niyamas
sehr viel intensiver zu praktizieren.

3. Bei der dritten Stufe sind es nicht rastlo-
se und zufallige Gedanken, die sich in die
Meditation einmischen, sondern sehr spezifi-
sche Gedanken, die sich auf praktische Prob-
leme beziehen, welche den bewussten oder
unterbewussten Teil deines Geistes beschafti-
gen. Dies ist kein unerwinschter Zustand; es
handelt sich dabei um eine bestimmte Ebene
der Meditation.

Bei dieser Stufe tauchen die Konflikte des
Lebens und ebenso der Zwiespalt zwischen
dem Leben und der Meditation im Geist auf.
Du musst lernen, den Frieden und die Ruhe
deiner meditativen Erfahrungen in dein Leben
und deine Beziehungen zu Ubertragen. Anstatt
in der Meditation aufzugehen und das Leben
hinter sich zu lassen, sollte man das Leben auf
das Niveau der Meditation anheben, um die
Diskrepanz zwischen beidem zu reduzieren.

Wenn der Geist sich weiter entwickelt hat
und die innere Personlichkeit transformiert
ist, andern sich auch die Einstellungen zu

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



deinem Leben. Solch eine Veranderung bringt
Harmonie in alle Handlungen und Interaktio-
nen. Sobald die inneren Bedingungen trans-
formiert sind, gibt es weniger Konflikte. In
unsere ehemalige duflRere Welt der unbewegli-
chen Hindernisse und frustrierenden Men-
schen kommen Momente der Anpassung und
des Kompromisses. Das Ziel des Meditieren-
den sollte sein, die innere Personlichkeit zu
transzendieren und nicht, Berge zu versetzen,
oder andere zu veréndern.

Wahrend dieser Stufe wirst du anfangen,
Visionen zu haben. Die Visionen variieren.
Man kann womdglich von goldenen und
violetten Farben durchflutet sein, die sich
spiralféormig bewegen oder sich tief in einen
Ozean von goldenem Licht ergiel’en. Ekstase
ist moglich. Die Farben deuten auf eine Stufe
innerhalb des Mentalkérpers hin. Man kann
maoglicherweise Klange horen, Tone wie von
unterschiedlichen  Musikinstrumenten oder
das Aum; Engel oder Gottheiten kdnnen
einem erscheinen, oder man kann von Diften
uberwaltigt werden. So angenehm diese Er-
fahrungen auch sein mdgen, es wird immer
geraten, sie hinter sich zu lassen, wenn man
die Einheit mit dem hoheren Selbst erreichen
will. Die Lehrbriefe der ,,Self-Realization
Fellowship“-Organisation von Swami
Yogananda besagen, dass diese Stufe der
Meditation erst ungefahr der halbe Weg zu
Samadhi ist.

4. Bei der vierten Stufe mdgen personliche
Anliegen manchmal noch aufkommen, aber
man erhélt Fihrung und Entschlusskraft. Die
Kreativitat wird gesteigert, Aufgaben werden
erfillt, eine vergessene Erinnerung oder ein
\ers oder eine Vision tauchen auf, um dich
richtig zu fuhren, oft auf erstaunliche Weise.
Du erlebst deine Meditationen als Gnade. Das
Leben wird auf allen Ebenen erfolgreicher.

Bei dieser Meditationsstufe wird die Kor-
perwarme gesteigert, da das Mula Bandha
beginnt, sich zu verschlieBen (Wurzelchakra-
Verschluss). Man wird eine Art Zittern am
Rektum spiren und daraufhin verschliel3t sich
das Bandha dauerhaft. Die Zunge rollt sich
automatisch nach hinten oben zum Gaumen
(Khecheri Mudra) und die Augen drehen sich
nach oben. Man erféhrt eine Kraft, welche die
Wirbelsdule aufrichtet. Die Konzentration ist

13

fest auf das Ajna Chakra ausgerichtet. Ein
Geflihl des Hochgezogen-Werdens und ein
entsprechend abwaérts gerichteter Entspan-
nungsimpuls treten auf, die sich mehrfach
wiederholen. Es kann sich anfiuihlen, als ob
man hyperventiliert. Dein Korper kann taub
werden und deine Zehen konnen sich nach
oben biegen. Wahrend sich die Konzentration
vertieft, verschlieBen sich der Nabel- und
Kinnbereich innerlich und die Lebenskraft
wird immer weiter hochgezogen.

5. Bei der fiinften Stufe treten keine uner-
winschten Gedanken mehr auf. Die Uberbe-
wusste Meditation ist eine Reise des Selbst
durch das Selbst und zum Selbst. Dies ist ein
Prozess, bei dem die Hullen durchdrungen
werden, die Schleier der Ignoranz einer nach
dem anderen entfernt werden und die Leiter
der Urkraft erklommen wird — pures Bewusst-
sein.

Der erste Schritt zu Uberbewusster Medita-
tion ist Savikalpa Samadhi. In diesem Zustand
wird man atemlos, hat keine Gedanken, und
der Korper ist scheintot. Hierbei verschmel-
zen der Beobachter, der Akt des Beobachtens
und das Beobachtete zu einer Einheit. Man
kann Savikalpa Samadhi womdglich nur fir
kurze Momente erreichen. Sobald Samadhi
fir langere Zeit erfahren wird, erlangt man
das vollstdndige Savikalpa Samadhi. Am
Anfang muss man langsam alle Stufen der
Meditation durchlaufen, um Samadhi zu
erreichen. Aber mit der Zeit kannst du
Savikalpa Samadhi ziemlich leicht innerhalb
von Sekunden nach Beginn deiner Meditation
erfahren.

Anfangs 16st sich der Zustand von
Savikalpa Samadhi auf, sobald du die Medita-
tion beendest. Sowie du eine Stufe erlangst,
bei der du eins mit deinem hoheren Selbst
wirst, erreichst du Nirvikalpa Samadhi. Wenn
du dich von Savikalpa nach Nirvikalpa be-
wegst, kann dir ein mit violetter Farbe gefull-
tes, goldenes Auge erscheinen, in dessen
Zentrum sich ein weiler, strahlender Stern
befindet. Den Stern zu durchdringen, bedeu-
tet, Nirvikalpa Samadhi zu erreichen. Das
Auge wird Brahma Chakshu genannt. In
Savikalpa Samadhi ist die Konzentration auf
das Ajna Chakra, im Nirvikalpa Zustand

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



dahingegen auf das Sahasrara Chakra gerich-
tet.

Savikalpa Samadhi kann den physischen
Korper starken und transformieren, um ihn
auf das Herabstromen der gottlichen Energie
vorzubereiten. Dieser Prozess kann in einem
Leben erreicht werden oder auch viele Leben
in Anspruch nehmen. In Savitri und Den
Briefen Uber den Yoga teilt Sri Aurobindo uns
mit, dass wir den Lebensfaden friiherer Leben
wieder aufgreifen koénnen. Es ist mdglich,
dass Fortschritte, welche die Seele in friiheren
Leben gemacht hat, zu Geschenken und der
spontanen Erweckung héherer Fahigkeiten im
gegenwartigen Leben fuhren. Wir missen
eventuell nur einige Lektionen innerhalb von
zehn bis zwanzig Jahren erneut lernen.

Anmerkung der Redaktion: der Autor ist
seit dessen Grundung ein Treuhander des
Babaji’s Kriya Yoga Trusts in Bangalore
(Indien) und der Hindi-Ubersetzer seiner
Publikationen. Er wurde in Indien von Ma-

14

dame Montessori personlich als Padagoge
geschult und leitete Uber 50 Jahre eine Ein-
richtung zur Ausbildung von Montessori-
Lehrern. Er lebt mit seiner Frau Urmilla und
seinem Sohn in Tucson, Arizona. Sein am 19.
Februar 2015 verstorbener Bruder, Jitender
Nath Gupta, fungierte als Herausgeber unse-
rer Hindi-Publikationen.

6. News und Notizen

2. Einweihungen werden von M.G. Satchi-
dananda in Quebec vom 19.-21.Juni und vom
23.-25. Oktober 2015 abgehalten werden.

Eine 3. Einweihung mit M. Govindan Sat-
chidananda wird vom 10.-19. Juli 2015 in
Quebec stattfinden. Erreiche das Ziel der
Selbst-Verwirklichung mit kraftvollen Kriyas
zur Erweckung der Chakras und trete in den
atemlosen Zustand von Samadhi ein.

Kriya Hatha Yoga Lehrer Training: vom
26. Juni bis 7. Juli auf Franzdsisch im Ashram
in Quebec (Kanada) und auf Spanisch vom 3.-
12. Juli 2015 in San Martin de Valdeiglesias
in Spanien.

Eine neue Acharya: Krishnaveni
Kulanthaivel aus Sri Lanka hat den Namen
Kriyanandamayi erhalten und wurde am 1.
Februar 2015 in einer von Acharya
Satyananda durchgefuhrten

P w
Acharya Krishnaveni

Zeremonie in den Babaji’s Kriya Yoga Orden
der Acharyas aufgenommen. Dies geschah am
Ende des Mantra Yagna einer 2. Einweihung
im Beisein von 50 Kriyabans in der Ndhe von
Bangalore (Indien). Sie ist nun vollstandig
ausgebildet und dazu berechtigt, die Kriya
Yoga Einweihungsseminare in Sri Lanka,
Indien und Malaysia auf Englisch oder Tamil
abzuhalten. In den vergangenen funf Jahren

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



hat sie die beiden Ashrams des Ordens in Sri
Lanka verwaltet und Einweihungsseminare
und Pilgerreisen nach Katirgama und zu
anderen heiligen Platzen organisiert. Auler-
dem hat sie regelméaRige Hatha Yoga Kurse an
verschiedenen Orten, Stressbewaéltigungspro-
gramme fir Firmen und Studenten sowie
Akupunkturbehandlungen  angeboten  und
heilige Zeremonien in unseren Ashrams
durchgefuhrt. Nachdem sie in sehr jungem
Alter von ihren Eltern an Spiritualitat heran-
gefiihrt worden war, fing sie frih an, ver-
schiedene geistige Linien zu erforschen; seit
2001 praktiziert sie Hatha Yoga und unterrich-
tet ihn seit 2002 regelmaRig. Seit ihrer Ein-
weihung in Babaji’s Kriya Yoga 2006 widmet
sie ihr Leben vollkommen der intensiven
Sadhana von Babaji’s Kriya Yoga sowie dem
Dienst an dem oOrtlichen Sangha und der
Familie ihrer Eltern.

M. Govindan Satchidananda ist der “Pa-
tanjali Award” 2014 als Ehrenpreis fur
seinen herausragenden Dienst fur den Yoga
von Swami Maitreyananda, dem Prasidenten

Swami Maitreyananda and Satchidananda

der Yoga Alliance International (auch bekannt
als der Internationale Yogaverband), Uber-
reicht worden. Die Yoga Alliance Internatio-
nal ist die alteste und groRte internationale
Yogagesellschaft mit angegliedertem Lehrer-
verzeichnis. Satchidananda steht nun auf einer
langen Liste mit den anderen Preistragern, die
diese Auszeichnung jedes Jahr seit 1986
erhalten haben. Diese Liste der friheren
Preistréger ist unter folgendem Link zu fin-
den:

15

http://www.yogaallianceinternational.net/pata
njali.html

Satchidananda ist seit 2008 Mitglied des
Weltrats dieser Gesellschaft. Swami Mai-
treyananda schrieb auf seiner Website nach
einem gemeinsamen Treffen im November
2012 in Quebec:
"Marshall Govindan Satchidananda ist nicht
nur der berihmteste Kriya Yoga Meister der
Welt, sondern er hat dem Kriya Yoga auch
einen fantastischen Dienst erwiesen, was ich
nur mit Paramahansa Yogananda vergleichen
kann. Govindan Satchidananda ist der ,,Spi-
rit* Babajis."

Acharya Satyananda hat kirzlich erste
Einweihungen in  Mumbai, Coimbatore,
Chennai und Bangalore und eine 2. Einwei-
hung in Bangalore abgehalten. Insgesamt
haben mehr als 200 Personen daran teilge-
nommen.

Wir brauchen euere Hilfe! Unsere eingetra-
gene, gemeinnutzige Bildungsorganisation,
Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas,
bendtigt euere Spenden, um den Bau des
Ashrams in Badrinath abzuschlieRen. Der
aktuellste Bericht Uber den Baufortschritt
sowie Bilder dazu sind unter folgendem Link
zu finden:
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashr
am-badrinath.php

AuBerdem sind wir auf euere Hilfe ange-
wiesen, um das fur 2015 geplante Programm
an geforderten Aktivitaten des Ordens zu
realisieren. Ihr kdnnt online spenden und euch
unseren Jahresbericht und unsere Plane im
Detail unter folgendem Link ansehen:
http://www.babajiskriyayoga.net/german/cont

ributions.php

Besuche die Seite unseres Internetversand-
handels

www.babajiskriyayoga.net, um Uber VISA,
American Express oder Mastercard alle Bu-
cher und andere Produkte von Babaji's Kriya
Yoga Publications zu beziehen, oder fir
Spenden an den Order der Acharyas. Deine
Kreditkarten-Informationen ~ werden  ver-
schlusselt und geheim gehalten.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal


http://www.yogaallianceinternational.net/patanjali.html
http://www.yogaallianceinternational.net/patanjali.html
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php

Besuche Durga’s Blog
www.seekingtheself.com

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga
Journals — falls noch nicht geschehen - um
die jahrliche Zahlung von 12 Euro auf das
deutsche Konto von M.G. Satchidananda
flr das Abonnement.

Die Kontodaten:
Kontoinhaber: M. Govindan
Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank International,
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Anmerkung fir Abonnenten des Kriya
Yoga Journals:

Das Journal wird vierteljahrlich per E-Mail
an alle diejenigen versendet, die Uber eine E-
Mail Adresse verfugen. Wir bitten euch da-
rum, uns mitzuteilen, an welche E-Mail Ad-
resse das Journal verschickt werden soll und,
dass ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker
benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnahme-
liste setzt. Das Journal wird als ein formatier-
ter pdf-Anhang mit Bildern verschickt. Die-
sen kann man mithilfe des Adobe Acrobat
Readers offnen. Andernfalls kdnnen wir es
auf Anfrage nochmals als unformatiertes
Worddokument ohne Bilder verschicken.
Falls du dein Abonnement nicht bis Ende Juni
2015 verlangerst, kann es sein, dass du die
néchste Ausgabe nicht erhaltst.

16

Babaiji’s Kriya Yoga Journal


http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net

