
In dieser Ausgabe 

 

1. Ich habe keine Zeit, Yoga zu praktizieren oder zu meditieren 

von M.G. Satchidananda 

2. Im Streben nach dem tamilischen Kriya Yoga Siddhantham  

von M.G. Satchidananda 

3. Eine Veränderung der Perspektive führt zu Selbst-Verwirklichung 

von M.G. Satchidananda 

4. Wenn das Göttliche herabsteigt 

von Rajendra Gupta 

5. News und Notizen 

 

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 

 

Leitartikel: Ich habe keine Zeit, Yoga zu praktizieren 
oder zu meditieren 

Von Marshall Govindan 

 

“Ich habe keine Zeit, um Yoga zu prakti-

zieren. Ich habe keine Zeit, zu meditieren.“ 

Wenn du diese Klagen von dir selber kennst, 

dann ist jetzt der richtige Zeitpunkt, dich zu 

fragen „Warum?“. Jeder hat vierundzwanzig 

Stunden pro Tag zur Verfügung. Also, was du 

eigentlich sagst, ist: „Yoga-Praxis und Medi-

tation zählen nicht zu meinen Prioritäten.“ 

Dies wirft die wichtigste Frage deines Lebens 

auf: “Was bestimmt meine Prioritäten?" Um 

diese Frage zu beantworten, wirst du darüber 

nachdenken müssen, in welcher Beziehung 

deine Prioritäten, deine Werte, deine Kultur 

und Yoga zueinander stehen. 

Wir leben in einer materialistischen Kultur, 

in welcher der Besitz von materiellen Dingen 

Jahrgang 22 – Nr. 1         Frühjahr  2015 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Moutain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

über allem anderen steht. Das Wort „Kultur“ 

leitet sich von dem lateinischen Wort „cultus“ 

ab, was bedeutet, das zu „verehren“, was man 

am meisten schätzt. Daher haben sich in 

materialistischen Kulturen materielle Dinge 

zu den wichtigsten Gegenständen der Vereh-

rung entwickelt.  

Um nachzuvollziehen, wie dein Verständ-

nis und deine Praxis von Yoga durch deine 

Werte beeinflusst werden, denke zunächst 

über folgende Beispiele von “Werten” nach:  

1. Traditionelle yogische Werte: die 

Niyamas oder Beschränkungen gemäß 

Patanjalis Astanga Yoga: Nicht-Schaden, 

Wahrhaftigkeit, Keuschheit, Nicht-Stehlen, 

Begierdelosigkeit, Askese, spirituelle Befrei-

ung, Erleuchtung, Hingabe, Reinheit, Zufrie-

denheit. 

2. Traditionelle christliche Werte: Glaube, 

Hoffnung, Liebe, Mitgefühl, Erlösung, Verge-

bung. 

3. Zeitgenössische Werte des Individua-

lismus: Unabhängigkeit, “Gutes Aussehen”, 

Wettbewerb, Familienwerte, wissenschaftli-

che und persönliche Freiheit, Patriotismus, 

Schutz von Natur und Umwelt, freiwillige 

Einfachheit, Feminismus, Vegetarismus, 

Christlichkeit, kreatives Schaffen. 

4. Werte, die im 18. Jahrhundert von den 

Philosophen der Aufklärung vertreten worden 

sind: Tugendhaftigkeit, Ehre, Ehrlichkeit, 

Geduld, Nachsichtigkeit, Gerechtigkeit, Be-

sonnenheit, Demut, Zurückhaltung, Genüg-

samkeit. 

Denke anschließend darüber nach, wie die 

gegenwärtigen westlichen Werte die heutige 

Darstellung des Yoga beeinflusst haben und 

vergleiche dies damit, wie die ersten indi-

schen Lehrer, die den Yoga in den Westen 

brachten – darunter auch Vivekananda und 

Yoganada - ihn präsentiert haben. Sie stellten 

Yoga hauptsächlich als wissenschaftlichen 

Ansatz zur „Selbst-Verwirklichung“ vor. 

Folglich wurde Yoga im Westen in den 

1960ern und frühen 70ern als „Gegenkultur“ 

angesehen und von den vielen indischen und 

tibetischen Gurus, die den Yoga im Westen 

einführten, als psychologische Methode zur 

Selbstfindung präsentiert.  

Der heutige Yoga wurde nicht nur an die 

Werte der materialistischen Kultur, sondern 

innerhalb dieser auch an die jeweiligen spezi-

ellen Wertvorstellungen von Einzelpersonen 

angepasst. So sehen beispielsweise diejeni-

gen, denen Wohlbefinden und Fitness wichtig 

sind, die Praxis von Yoga als eine Möglichkeit 

zur Wiederherstellung, Erhaltung und Verbes-

serung ihrer Gesundheit. Diejenigen, die 

besonderen Wert auf ein „gutes Aussehen“ 

legen, betrachten Yoga als eine Methode zur 

Gewichtsreduktion oder zur Wahrung von 

Jugendlichkeit und Attraktivität. Andere sehen 

darin eine Möglichkeit, ihren Lebensunterhalt 

zu verdienen und streben daher oft verfrüht 

an, Yogalehrer bzw. in jüngster Zeit sogar 

Yogatherapeuten zu werden. Diejenigen, die 

unter Stress leiden, nutzen Yoga zur Entspan-

nung bzw. Stressbewältigung. Diejenigen, 

denen innere Ruhe wichtig ist, praktizieren 

Yoga als Meditation. Diejenigen, die nach 

metaphysischer Wahrheit oder Weisheit su-

chen, schätzen die praktischen Weisheitsleh-

ren des Yoga. Diejenigen, die sich nach „Be-

freiung“ aus dem Kreislauf von Geburt und 

Wiedergeburt sehnen, betrachten Yoga als ein 

daraufhin wirkendes Instrument. Diejenigen, 

die nach Gott oder Erleuchtung streben, sehen 

die Praktiken und Lehren als Werkzeuge, die 

ihnen bei der Erreichung dieser Ziele helfen.  

Die Art und Weise, wie Yoga von einem 

jeden Lehrer vermittelt und von dem jeweili-

gen Schüler praktiziert wird, hängt davon ab, 

wie wichtig ihnen unterschiedliche Werte, 

einschließlich der oben genannten, sind und 

dies unterliegt bei Lehrern wie Schülern 

erheblichen Schwankungen.  

Man sieht, was man begehrt. „Taschendie-

be sehen nur Taschen.“ Begierden bestimmen 

Werte. Begierden sind zudem gewohnheitsge-

steuert. Die Nahrungsmittel, die du isst, die 

Ablenkungen, denen du nachgehst, deine 

Ängste und Abneigungen – dies alles wird 

durch Gewohnheiten bedingt. Und Begierde 

ist das, was das Ego empfindet. „Ich möchte, 

ich brauche, ich will“, sagt das Ego. Streben 

ist das, was die Seele fühlt. Die Seele strebt 

danach, sich von den unaufhörlichen, ge-

wohnheitsbedingten Begierden des Egos 

durch Transzendierung der Egoperspektive zu 

befreien. Sie macht dies durch Ausbildung 

von Gewahrsein, Urteilsvermögen und Zeu-



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

genbewusstsein und durch „Ablegen“ der 

falschen Identifizierungen mit: „Ich bin mein 

Körper, ich bin meine Emotionen, ich bin 

meine Gedanken.“ Yoga ist eine ganzheitliche 

innere Praxis, die Wahrheit, Einfachheit, 

Freundlichkeit und Mitgefühl anstrebt.  

Auch wenn die Yogapraxis sich äußerlich 

gleicht, ist das, was wir im Inneren wertschät-

zen, unterschiedlich. Folglich werden seine 

Effekte und Nutzen variieren. Wertvorstellun-

gen beeinflussen unsere Entscheidungen, 

Verhaltensweisen und unser Handeln. Zielset-

zungen und Absichten lassen Werte entstehen, 

die sich in unseren Prioritäten widerspiegeln 

und sich durch das Treffen bewusster Ent-

scheidungen manifestieren. Diese schenken 

dir wiederum eine Orientierung, einen Fokus 

und einen Sinn. Um dir über deine Ziele klar 

zu werden, solltest du dich zunächst fragen 

„Wer bin ich“ und „Wer bin ich nicht?“, dann 

„Was schätze ich meisten?“ und schließlich 

„Was sind meine Prioritäten?“. So solltest du 

z.B., wenn deine spirituelle Entwicklung und 

deine Gesundheit deine wichtigsten Werte 

sind und folglich die Praxis von Yoga und 

Meditation für dich zur Priorität wird, dies als 

allererstes am Morgen machen. Dann wird 

alles andere in deinem Leben zu deinem Yoga 

werden. Du wirst allen Herausforderungen 

des Lebens auf eine Art und Weise begegnen, 

die deinem höchsten Streben optimal dient!  

Holistische Praktiken wie Yoga verheißen 

Intaktheit, Gleichgewicht und Harmonie 

deines Körpers, deines Geistes und deines 

Wesens, wenn man ihnen regelmäßig nach-

geht. Dies wiederum ermöglicht dir, tief in 

dein Inneres einzutauchen, dich selbst zu 

erforschen und zu erfahren und die Bewusst-

heit und Freiheit zu erlangen, deine Ziele, 

deine Werte und deine Kultur selbst zu wäh-

len. Indem du deine Werte und deine Yoga-

praxis aufeinander abstimmst, wirst du begin-

nen, die Sichtweise des Egos und all sein 

Leiden zu transzendieren und in der Perspek-

tive der Seele, dem Zeugen, zu verbleiben – 

das ist Yoga.  

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

Im Streben nach dem tamilischen Kriya Yoga 
Siddhantham 

Von M. Govindan Satchidanada 

 

Anfang Juni 1972 kam ich in dem an der 

Küste gelegenen Ashram des Kriya Babaji 

Sangam in San Thome, Madras (Indien) an. 

Es war heiß und feucht. Ich war müde von 

dem langen Flug. Die fremde Umgebung und 

die neue Aufgabe, die mir mein Lehrer Yogi 

S.A.A. Ramaiah erteilt hatte, erfüllten mich 

sowohl mit Ehrfrucht wie auch Angst. Als ich 

das Eingangstor des Ashrams passiert hatte, 

ging ich unverzüglich auf die Granit-Murthi 

Babajis am anderen Ende des Innenhofes zu 

und betete voll Dankbarkeit und Streben um 

Babajis Segen. Mein Gastgeber, Swaminathan 

stellte mich dem ansässigen Hausverwalter, 

Palaniandi, und seiner Familie vor. Ich packte 

meine Koffer aus und später am Abend fuhren 

Swaminathan und ich mit dem Fahrrad durch 

die engen Gassen des alten Mylapore zu 

einem einheimischen Restaurant, wo unsere 

Tiffin-Boxen mit Reis, Curry, gebratenem 

Gemüse, Appalam und Rasam-Pfefferwasser 

gefüllt wurden. Wir kehrten damit zurück und 

ich nahm meine erste Mahlzeit – mit den 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Fingern von Bananenblättern essend - auf der 

Veranda des Ashrams ein.  

Mein Ego hatte in den letzen zweieinhalb 

Jahren, seitdem ich ein Schüler dieses rätsel-

haften, indischen Mannes geworden war, 

einen Spießrutenlauf an Herausforderungen 

bewältigen müssen. Getroffen habe ich ihn in 

Washington D.C., als ich darauf hoffe, in den 

diplomatischen Korps des US-

Auslandsdienstes aufgenommen zu werden, 

nachdem ich bereits die schriftlichen und 

mündlichen Prüfungen dafür bestanden hatte 

und die Georgetown University’s School of 

Foreign Service absolviert hatte. Das erste 

Jahr mit ihm stellte mein Leben auf den Kopf. 

Anstatt ein Diplomat zu werden, übte ich mit 

ihm in seinen Ashrams und Zentren in New 

York City, Washington D.C. und Los Angeles. 

Danach schickte er mich nach Chicago, um 

ein neues Kriya Yoga Zentrum zu eröffnen 

und $5000 zu sparen, die für die Finanzierung 

meiner Aufträge in Indien erforderlich waren. 

Ich arbeitete sechs Monate lang in Chicago, 

wobei ich anfangs 40 t Sattelschlepper von 

Hand mit Waren belud, ehe ich tagsüber einen 

Job im öffentlichen Dienst beim Sozialamt als 

Sachbearbeiter für das Armenviertel bekam; 

während der gesamten Zeit arbeitete ich 

nachts und an Wochenenden als Taxifahrer, 

um das benötigte Geld zu sparen.  

Schon bei dem ersten Vortrag, den ich von 

Yogi Ramaiah in dessen Kriya Yoga Center 

am 1818 Riggs Place in Washington D.C. 

1970 gehört hatte, wurde ich dazu inspiriert, 

den Lehren Babajis und seiner Gurus, den 

tamilischen Yoga Siddhas, zu folgen. Ge-

samtheitlich bezeichnete er diese als „tamili-

schen Kriya Yoga Siddhantham“. All seine 

Vorträge begann er mit einem Ehrgebet an die 

„18 Siddhas“ oder Yogameister, deren auf 

Palmblättern verfasste Manuskripte er seit 

1960 gesucht, gesammelt und konserviert 

hatte. Danach wählte er einen der Siddha 

Verse aus, um ihn zunächst zu chanten und 

anschließend einen genialen, zweistündigen 

Vortrag darüber zu halten. Er zitierte für 

gewöhnlich das Tirumandiram: 

“If the body perishes, Prana departs 

(“Wenn der Körper stirbt, entschwindet der Prana) 

Nor will the Light of Truth be reached; 

(Und auch das Licht der Wahrheit wird nicht er-

reicht werden;) 

I learned the way of preserving my body 

(Ich lernte, wie ich meinen Körper) 

And so doing, my Prana too. 

(Und somit auch, meinen Prana erhalten konnte.) 

Time was when I despised the body; 

(Es gab eine Zeit, in der ich den Körper verachte-

te;) 

But then I saw the God within 

(Aber dann sah ich Gott im Inneren) 

And the body, I realised, is the Lord’s tem-

ple 

(Und so erkannte ich, dass der Körper der Tempel 

Gottes ist) 

And so I began preserving it. 

(Weswegen ich anfing, ihn zu erhalten.) 

With care infinite” 

(Mit unendlicher Sorgfalt”) 

– Tirumandiram, Verse 724 und 725; Eng-

lische Übersetzung von B. Natarajan 

 

„Die ganze Welt möge dieselbe Glückse-

ligkeit erlangen wie ich.“ Vers 85 

 

Anbe Sivam (Gott ist Liebe). 

 

“Der Zweck von Medizin ist, körperliche 

Krankheiten zu heilen; 

Der Zweck von Medizin ist, geistige 

Krankheiten zu heilen. 

Der Zweck von Medizin ist, Krankheiten zu 

verhindern; 

Der Zweck von Medizin ist, den Körper 

unsterblich werden zu lassen.“ 

 

und Babaji: “Suche Babaji, um Babaji zu 

werden.” 

 

Babaji hatte ihm den Auftrag erteilt, alle 

Schriften der Siddhas zu sammeln und zu 

veröffentlichen. Zu diesem Zweck war er 

durch ganz Südindien gereist, um private 

Sammler, Manuskriptbibliotheken und Sidd-

ha-Ärzte aufzusuchen. Er hatte in seinem 

Ashram in Kanadukathan mehr als 1000 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

dieser Palmblattmanuskripte zusammengetra-

gen. Eine kleine Auswahl davon hatte er 1968 

veröffentlicht und anschließend weiterhin alle 

diese Lehren für die Nachwelt aufgezeichnet. 

Sehr wenige davon waren ins Englische über-

setzt und publiziert worden. Wenn ich oder 

jemand anderes sich über diese Tatsache bei 

ihm beklagte und ihn um Rat fragte, was man 

anstatt dessen lesen könnte, sagte er jedes 

Mal: „Wenn du die Verse der Siddhas in Tamil 

nicht verstehst, dann lese Sri Aurobindos 

Bücher Briefe über den Yoga. Daher hatte ich 

diese Bände kurz nach meiner Einweihung 

durch Yogi Ramaiah gekauft und angefangen, 

sie zu studieren und sie nun auch mit nach 

Indien gebracht. Außerdem war ich fest ent-

schlossen, Tamil gut genug zu lernen, um die 

Verse lesen zu können. 

Swaminathan (David Mann), ein Freund 

und Mitschüler von Yogi Ramaiah, war ein 

Jahr vorher nach Indien geschickt worden. 

Wir waren im Juni 1970 gemeinsam von Yogi 

Ramaiah in New York City eingeweiht wor-

den. Im Anschluss an die Kumba Mehla in 

Allahabad 1971 bat Yogi Ramaiah ihn darum, 

in seinem neu errichteten Ashram in dem 

altertümlichen Dorf Kanadukathan in 

Chettinad, fast neun Stunden Fahrt südlich 

von Madras, zu bleiben. Er hatte es dort nicht 

leicht. Kurz nach seiner Ankunft wurde seine 

Tasche mit seinem gesamten Geld und seinem 

Pass gestohlen, während er in dem Meenakshi 

Tempel in dem nahegelegenen Ort Madurai 

meditierte. Er bekam bei seinem Aufenthalt 

Gelbsucht und musste fast sechs Monate 

bettlägerig in Kanadukathan verbringen. Ich 

war nach Indien gekommen, um ihm seine 

Verpflichtungen abzunehmen und einen neuen 

Auftrag auszuführen: Land in Porto Novo 

(Parangipettai), dem Geburtsort von Yogi 

Ramaiahs Guru - Satguru Babaji Nagaraj –

von der Zentralregierung Indiens zu kaufen.   

Nach meinen ersten drei Tagen in Madras, 

in denen ich mich mit meinen administrativen 

Aufgaben vertraut gemacht und Kindern aus 

der Umgebung von San Thome kostenlosen 

Hatha Yoga Unterricht erteilt hatte, reisten 

Swaminathan und ich nach Süden, um den Sri 

Aurobindo Ashram, die Siddha Schreine in 

Thanjavur, Madurai, Chidambaram, Babajis 

Geburtsort im nahegelegenen Porto Novo und 

unseren Ashram in Kanadukathan zu besu-

chen. Eine Woche später kehrte Swaminathan 

in die USA zurück.  

Ich war dankbar dafür, dass Yogi Ramaiah 

von mir verlangt hatte, in den zwei Jahren vor 

meiner Reise nach Indien ein sehr einfaches 

Leben ohne materiellen Komfort zu führen. 

Es wäre ansonsten zu schwer gewesen, sich 

an die einfachen Bedingungen und die 

schlichte und unsaubere Kost in dem 

Kanadukathan Ashram anzupassen und 

gleichzeitig acht Stunden pro Tag intensiver 

Yogapraxis nachzugehen. Woran ich mich 

heute erinnere, sind der Frieden und die Ruhe, 

welche die Hitze und das nahezu vollkomme-

ne Fehlen von Elektrizität, sanitären Anlagen 

und Kommunikation mit der Außenwelt mehr 

als entschädigten. Mit der Hilfe eines gläubi-

gen, einheimischen Brahmanen und pensio-

nierten Schullehrers lernte ich Tamil gut 

genug, sodass ich Yoga Ramaiah Briefe 

schreiben konnte. Einmal pro Woche fuhr ich 

mit dem Bus 17 km in die nahegelegene Stadt 

Karaikudi, um Reis, Gemüse, Dal, Obst und 

Sesamöl zu kaufen. Lakshaman, Yogi 

Ramaiahs Adoptivsohn, begleitete mich und 

half mir, die großen Stofftaschen voller Nah-

rungsmittel zu tragen. Lakshamans Ehefrau, 

Karuppai, kam dreimal täglich in den Ashram, 

um die Mahlzeiten über einem offenen Feuer, 

das sie mit einem Gemisch aus getrockneten 

Kuhfladen und Stroh befeuerte, in tönernem 

Kochgeschirr zuzubereiten: morgens Idli und 

Sambar, mittags Curry, gebratenes Gemüse 

und Reis und abends Dosai und Chutney. Ich 

wusch mich, indem ich einen Eimer Wasser 

vom Brunnen holte, ihn über mich goss und 

dabei meine Haut mit gemahlenen 

Mungbohnen abrieb. Jeden Monat fuhr ich 

zuerst mit dem Zug nach Porto Novo und 

dann weiter mit einem Dandi, einem Pferde-

wagen, zu Babajis Geburtsort, um dort mein 

Nachlager aufzuschlagen, ehe ich weiter nach 

Madras reiste, wo ich Rechnungen bezahlte, 

Unterricht gab und ein Fahrrad als Fortbewe-

gungsmittel nutze. Dies alles verlieh meiner 

wachsenden Liebe zu Indien und der Verin-

nerlichung der tamilischen Siddha Kultur 

genau die richtige Würze.  

Mein erstes Jahr in Indien erreichte seinen 

Höhepunkt, als Yogi Ramaiah mich bat, nach 

Neu-Delhi zu reisen, um die Erlaubnis einzu-

holen, das kleine dreieckige Grundstück in 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Porto Novo zu kaufen, auf dem Babaji gebo-

ren worden war. Ich fuhr zusammen mit 

Edmund Ayyappa, der kurz zuvor von Yogi 

Ramaiah zu meiner Ablösung nach Indien 

geschickt worden war, zu einem Treffen mit 

Dr. Karan Singh, den Minister für Tourismus 

und zivile Luftfahrt, nach Neu-Delhi. Dr. 

Singh und Yogi Ramaiah hatten sich 1971 auf 

der Kumba Mehla angefreundet. Er machte 

seinen Einfluss geltend und konnte so den 

Minister, der die Zollbehörde unter sich hatte, 

überzeugen, das Land unserem Kriya Babaji 

Sangah zu verkaufen. In den folgenden drei 

Jahren wurde auf diesem Grund unter Yogi 

Ramaiahs Leitung ein Granitschrein für Baba-

ji mit der Hilfe von Ganapathy Stapathi, 

einem berühmten Tempelbauer aus 

Mahabalipuram, errichtet. Zwanzig Jahre 

später wurde Dr. Singh - der Prinz von 

Kaschmir und Nachfahre Rams, Literaturwis-

senschaftler und Treuhänder der Sri 

Aurobindo Gesellschaft - Indiens Botschafter 

in den USA. 

 

Die Veröffentlichung von Bogar Kanda 

Yogam 

Acht Jahre Später, 1980, bat Yogi Ramaiah 

mich darum, für einen neuen Auftrag nach 

Indien zurückzukehren: In Chidambaram den 

Druck der ersten Ausgabe von Bogar Kanda 

Yogam zu beaufsichtigen, einer Veröffentli-

chung in Tamil, die einige der wichtigen 

Gedichte enthielt, die Yogi Ramaiah zwanzig 

Jahre zuvor bei seinen Reisen durch Tamil 

Nadu gesammelt hatte. In der Zwischenzeit 

hatten sich die Ashrams in Kanadukathan und 

San Thome stark verändert. Das 

Ashramgebäude in Kanadukathan, das Yogi 

Ramaiah um 1965 mit seinem Anteil des 

Familienvermögens gekauft hatte, war in dem 

typischen Stil der Chettiars, dem Clan der 

Kaufleute, der dieses Dorf in den vorausge-

gangenen 150 Jahren aufgebaut hatte, kon-

struiert worden. Es besaß einen großen Innen-

hof, der allseits von Verandas mit auf Säulen 

gestützten Ziegeldächern umgeben war. Hin-

ter den Verandas befanden sich kleine Zim-

mer. Die Küche war auf der Rückseite des 

Gebäudes. Den Eingang des 500qm großen 

Bauwerks bildeten eine weitläufige Granitve-

randa und massive Teakholztüren. Als ich 

1980 dorthin zurückkehrte, entdeckte ich, 

dass ein Granitschrein im hinteren Teil des 

zentralen Innenhofes errichtet worden war, in 

dem sich eine Murthi zu Ehren Avvais befand, 

der bedeutenden weiblichen Siddha und 

berühmten Dichterin Tamil Nadus. Im Inneren 

des Schreins waren die eintausend von den 

Yoga Siddhas verfassten Palmblattmanuskrip-

te sicher konserviert und gelagert worden. 

Daneben waren in dem Innenhof des Ashrams 

auch Schreine für Babaji, Mataji und Amman 

errichtet worden. Babajis Murthi stand auf 

einer 180 mal 90 cm großen und leicht erha-

benen Granitplatte unter einer Veranda. Das 

einmalige an ihr war, dass Babajis Kopf leicht 

nach hinten und zur Seite geneigt war, als ob 

so ein Ausdruck der Verzückung dargestellt 

werden sollte. Ein einheimischer Priester 

suchte sie jeden Morgen auf, brachte einen 

Jasminblütenkranz und Weihrauch dar und 

chantete Slokas und Gebete.  

Mein neuer Auftrag ließ mich viele Tage in 

Porto Novo und dem benachbarten 

Chidambaram verbringen. In Porto Novo 

hatte Yogi Ramaiah einen Tamilgelehrten, der 

gleichzeitig der Rektor der örtlichen Schule 

war, eingestellt, um die von Siddha 

Boganathar auf Palmblättern verfassten und 

von Yogi Ramaiah gesammelten Gedichte zu 

transkribieren und aufzuzeichnen. Palmblätter 

sind besonders strapazierfähig. Der Text wird 

mit einer Stahlspitze aufgetragen. Danach 

wird Kohlepulver in die Gravur des Blattes 

eingerieben, sodass sie leichter lesbar wird. 

Diese Manuskripte hatten normalerweise eine 

Lebensdauer von drei bis vierhundert Jahren 

und wurden anschließend wieder kopiert. 

Dieses Manuskript war das erste, das mittels 

einer modernen Drucktechnik reproduziert 

werden sollte. Ich verbrachte viele Tage in der 

South Car Street in Chidambaram damit, zu 

beaufsichtigen, wie die einzelnen Bleibuch-

staben des Manuskripttextes von Hand in 

Holzrahmen gesetzt und anschließend auf 

eine alte deutsche Heidelberger Druckerpresse 

gelegt wurden. Das „Moderne“ daran war, 

dass die Presse elektrisch war! Denn vor 1952 

waren alle Veröffentlichungen des Kriya 

Babaji Sangah Seite für Seite mit einer klei-

nen handbetriebenen Presse gedruckt worden. 

Bis 1990 waren alle Palmblattgedichte von 

Boganathar, die Yogi Ramaiah zusammenge-

tragen hatte, transkribiert und auf diese Weise 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

in Chidambaram gedruckt worden – vier 

wuchtige Bände mit dem Titel Bogar Kanda 

Yogam, veröffentlicht von dem Kriya Babaji 

Sangam und – bis auf die englischen Einfüh-

rungskapitel - ausschließlich in tamilischer 

Sprache verfasst.  

 

Das Yoga Siddha Forschungsprojekt 

Im Jahr 2000 begann ich mit der Unter-

stützung meines Kollegen Dr. Georg Feuer-

stein vier Studien zu konzipieren, um die von 

den 18 Siddhas über Yoga verfassten Schrif-

ten zu sammeln, zu konservieren, zu transkri-

bieren und zu übersetzen. Im selben Jahr 

stellte ich zur Durchführung der Untersu-

chungen des „Yoga Siddha Forschungspro-

jekts“ einen bekannten Wissenschaftler, Dr. 

T.N. Ganapathy, seinen Assistenten, Dr. KR 

Arumugam, und in der Folge fünf weitere 

Tamilgelehrte ein. Die erste Publikation, die 

2003 aus diesem Projekt heraus entstand, war 

The Yoga of Boganathar [Der Yoga des Sidd-

ha Boganthar, 2010], die auch Dr. 

Ganapathys englische Übersetzung ausge-

wählter Gedichte aus Bogar Kanda Yogam 

enthielt. In den folgenden Jahren brachte das 

Projekt folgende englischsprachige Veröffent-

lichungen hervor: The Yoga of Boganathar 

Volume 2, The Yoga of the Eighteen Siddhas: 

an Anthology, The Yoga of Siddha Avvai und 

The Yoga of Siddha Tirumular. Eine weitere 

Publikation A Treasure trove of Siddha Poems 

soll 2015 erscheinen. Diese wird eine DVD 

mit mehr als 700 Gedichten der 18 Siddhas 

und eine Beschreibung zu jedem davon bein-

halten. Detaillierte Informationen über die 

Mitwirkenden an diesen Arbeiten des Yoga 

Siddha Forschungsprojekts sowie zu den 

Studien sind zu finden unter: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/rese

arch.php 

 

1982, als die Firma, für die ich arbeitete, 

von einer anderen größeren Gesellschaft 

übernommen wurde und ihre Manager, darun-

ter auch ich, zu einem Outplacement-Seminar 

in Montreal geschickt wurden, hat man mich 

gefragt: „Was sind ihre zukünftigen Berufs-

wünsche?“ Ich antwortete: „Die Schriften der 

18 Siddhas zu veröffentlichen.“ Bis zu diesem 

Moment war dies nur ein vager Gedanke 

gewesen. Ich bin Babaji und den Siddhas 

dafür dankbar, dass sie mir seither die Mittel 

dazu zur Verfügung gestellt haben, angefan-

gen mit meinem ersten Buch 1991, Babaji 

and the 18 Siddha Kriya Yoga Tradition [Ba-

baji – Kriya Yoga und die 18 Siddhas] und 

dem zweiten 1993, Tirumandiram: A Classic 

of Yoga and Tantra. Diese Woche bei den 

Vorbereitungen für den Druck der vierten 

Auflage des letzteren, dem Tirumandiram, 

erinnere ich mich auch dankbar an die vielen 

Schüler und Sponsoren, die mir dabei gehol-

fen haben, in meinem „Streben nach dem 

tamilischen Kriya Yoga Siddhantham“ voran-

zukommen. Was 1970 mit ein paar von Yogi 

Ramaiah auf Tamil gesungenen Versen der 

Siddha Gedichte begann, wurde zu einer 

täglichen Quelle der Inspiration und Führung 

während meines Studiums der oben genann-

ten literarischen Kostbarkeiten und meiner 

Meditation darüber. Möge sich der Duft des 

tamilischen Kriya Yoga Siddhantham über die 

ganze Welt verbreiten.  

Anmerkung der Redaktion: Unter folgendem 

Link kann man sich die 2010 erschienene 

deutsche Übersetzung „Der Yoga des Siddha 

Boganthar, Band 1“ ansehen und/oder bestel-

len: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexp

aper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-

lib.php 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/research.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/research.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/boganathar-band-1-9781895383355-lib.php


8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 
Sri Aurobindo und die Mutter 
 
 

 
Marshall Govindan und Dr. Georg Feuerstein, 2001. 

 
Dr. T.N. Ganapathy und Dr. KR Arumugam in der „Oriental 

Manuscript Library“, 2001. 

 
Yogi S.A.A. Ramaiah 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Eine Veränderung der Perspektive führt zu Selbst-
Verwirklichung 

Von M.G. Satchidananda 

 

Yoga ist eine/s der 6 großen Darshanas 

oder Sichtweisen innerhalb der Hindutraditi-

on. Es ist ein Fehler diese als „philosophische 

Schulen“ zu definieren, wie manche es tun, 

denn sie versuchen nicht nur, die Realität bzw. 

Wahrheit durch logisches Denken zu verste-

hen oder ein intellektuelles Model davon zu 

kreieren. Yoga lehrt uns, dass man ausschließ-

lich im Samadhi (kognitive Absorption) durch 

Gleichheit die Realität bzw. Wahrheit verste-

hen kann. Hierin wird und bleibt man “be-

wusst dessen, was bewusst ist.“ Die Praxis des 

Yoga wurde entwickelt, um die Bedingungen 

herzustellen, damit „Selbst-Verwirklichung“ 

und „Gotteserkenntnis“ erreichbar sind. 

Der Startpunkt ist der gewöhnliche, vom 

Egoismus dominierte Zustand des physischen 

Wachbewusstseins, der definiert werden kann 

als die Angewohnheit, sich mit dem zu identi-

fizieren, was man nicht ist: dem Körper, den 

Emotionen und den Gedankenbewegungen 

des Geistes. Deshalb beginnt Patanjali seine 

Yogasutras mit yoga-citta-vritti-nirodha, 

“Yoga ist das Aufhören der (Identifizierung 

mit den) Fluktuationen, die im Bewusstsein 

entstehen.” (Vers 1.2). In den folgenden 

Versen definiert er solche falschen Identifika-

tionen als Wahrnehmungen durch die fünf 

Sinne, Einbildungen, Gedanken, Erinnerun-

gen und Schlaf. Durch diese Definition 

kommt er schließlich zu der Erklärung seiner 

Hauptmethode: “Durch konstante Praxis und 

Loslassen hört man auf, sich mit diesen Fluk-

tuationen zu identifizieren, die im Bewusstsein 

aufsteigen.” (Vers 1.12) 

Yoga beginnt mit dem dualistischen 

Darshana bzw. der dualistischen Weltan-

schauung des Samkhya, welches zwei Pole 

der Realität definiert: Das Subjekt, Bewusst-

sein, das Selbst, Purusha und das Objekt, 

Prakriti oder die Natur, was jedes Ding ist. 

Das Selbst ist kein Objekt, es ist kein Ding. 

Es hat keine Form und ist nicht limitiert durch 

Zeit und Raum. Allerdings kann es jeder von 

uns in seinem Inneren als der Zeuge von 

allem, was um uns herum passiert, einschließ-

lich der Gedanken, Emotionen, Sinneswahr-

nehmungen und allen Erfahrungen, selbst den 

subtilsten, realisieren. Aber im Gegensatz zu 

jedem anderem Ding hat es Bestand. Jedes 

Ding ist vorübergehend, nicht dauerhaft und 

verändert sich. 

Yoga ist ein fortlaufender Weg, der zu 

Selbst-Verwirklichung und Gotteserkenntnis 

führt. Er gibt verschiedene Methoden vor, um 

die Voraussetzungen und Qualitäten – wozu 

Konzentration, Gleichmut, tugendhaftes 

Verhalten, gute Gesundheit und Energie zäh-

len - zu entwickeln, die notwendig sein wer-

den, um einen Perspektivenwechsel von der 

normalen Egoperspektive zu der Sichtweise 

des Selbst, der Seele, dem Göttlichen im 

Inneren, herbeizuführen. Laut Siddha 

Boganathar vollzieht sich dieser „Perspekti-

venwechsel“ in zehn Stufen: 

 

“All that is seen by the eyes is false; with-

out discrimination (all) are lost; 

(“Alles, was mit den Augen gesehen wird, ist 

falsch; ohne Unterscheidungskraft ist es (alles) verlo-

ren;) 

Dwelling with love, for those who have ex-

periences and attained the feet of the guru, 

(Diejenigen, welche die Präsenz des Guru erfahren 

und erreicht haben, verweilen in ständiger Liebe,) 

there is no weariness; 

(es gibt keine Müdigkeit;) 

The excellent dance will be witnessed; 

(Man wird Zeuge des großartigen Tanzes;) 

The insight into the virtuous ten manifesta-

tions of Siva will be felt; 

(Das Verständnis der zehn tugendhaften Manifesta-

tionen von Shiva wird spürbar;) 

The termination of the worn out sastras, 

the space, will be experienced; 

(Das Ende der abgenutzten Shastras, der Raum, 

wird erfahren;) 

It is the pure universal soul of wisdom.” 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

(Es handelt sich um die reine universelle Seele der 

Weisheit.”)  

- Upadeca Jnananm, Vers 90, Seite 210-11 

(in der englischen Version- Anm. d. Überset-

zers), The Yoga of Boganathar, volume 2. 

 

In diesem Vers ist Shiva mit dem “Guru” 

gemeint. Einer, der Seine Präsenz („Seine 

Füße“) erfahren hat, bleibt in der Perspektive 

des Zeugen und sieht Seinen universellen 

Tanz von Erschaffung, Erhaltung, Auflösung, 

Verdunkelung und Gnade in “Allem”. Die 

zehn Manifestationen sind die zehn Stufen, 

die Daca-Kariyam, auf dem Weg zu Wahrheit, 

Weisheit und dem großen, leuchtenden 

„Raum“ jenseits des Intellekts und der 

Shastras. Es gibt drei Stadien der Wahrneh-

mung. Im ersten Stadium, das als Rupa be-

kannt ist, nimmt man Dinge ohne Fragen, 

Zweifel oder Unterscheidung wahr. Im zwei-

ten Stadium, bekannt als Darsana, fängt man 

an, sie zu hinterfragen und versucht, ihre 

Bedeutung und Natur zu verstehen. Dies 

bringt uns zum dritten Stadium, Shuddhi, in 

welchem man Viveka oder Unterscheidungs-

fähigkeit durch Nachdenken und losgelöstes 

Gewahrsein erreicht. Wenn diese drei Stadien 

auf die drei Prinzipien, die Tattvas (die 36 

Formen/ Kategorien der Natur im Samkhya), 

den Atma (die Seele, das Selbst) und Shiva 

(den Herrn) angewandt werden, gehen daraus 

acht Stufen hervor. Es gibt kein Shiva-

Shuddhi; anstelle dessen existieren zwei 

weitere Stufen: Shiva-Yoga und das daraus 

resultierende Shiva-Bhoga. 

1. Tattva-rupa: Durch persönliche Anlei-

tung oder das Lesen von Büchern erlangt man 

Wissen über die 36 Entfaltungsformen der 

Natur, von der banalsten bis zur erhabensten: 

die fünf Maha-Bhutas (die fünf Elemente 

Erde, Wasser, Feuer, Luft und Raum), die fünf 

Tanmatras (die subtilen Energieelemente bzw. 

-formen des Sehens, Hörens, Riechens, 

Schmeckens und Tastens), die fünf 

Karmendriyas (konative Sinne: Kommunika-

tion, Vac, „vox“ oder „Rede“; Manipulation, 

Hasta oder „Hand“; Bewegung, Pada oder 

„Fuß“; Verdauung, Payu, oder „Anus“; Fort-

pflanzung, Upastha, oder „Genitalien“); die 

fünf Jnanendriyas (die fünf Sinnesorgane); 

Manas (Verstand), Ahamkara (Egoismus), 

Buddhi (der Intellekt), Prakrit-Maya (ur-

sprüngliche Natur), Purusha (Bewusstsein, 

das Selbst), die fünf Elemente Mayas: Kalaa 

(begrenzte Aktivität oder Kraft, ein limitierter 

Ausdruck von Kriya-Shakti, welche Karma 

durch den Effekt von Leistungen und Fehlern 

kreiert), Niyati („Notwendigkeit“, „Schick-

sal“, das Gegenteil der ewigen Freiheit, die 

Parama-Shiva charakterisiert; das karmische 

Gesetz; das Gesetz der Kausalität), Vidhya 

(„Wissen“, hier limitiert oder unrein), Kaala 

(„Zeit“, das Gegenteil der überzeitlichen 

Natur von Parama-Shiva), Maya selbst („die 

spezielle Kraft, durch welche die eine Realität 

den Anschein bekommt, limitiert und mess-

bar/quantifizierbar zu sein, da sie eine Tren-

nung zwischen Subjekt und Objekt entstehen 

lässt), Suddha-Vidhya (oder „reines Wissen”, 

“Ich bin und dies ist”), Ishvara („Der Herr“, 

die Erkenntnis “Dies bin ich”), Sadakya („das 

stets Wohlwollende“, “Ich bin dies”), Bindu 

(der ursprüngliche Punkt oder Keim), Nada 

(der Ur-Klang). 

2. Tattva-Darshana: tritt auf, wenn jemand 

diese hinterfragt, um zu verstehen. 

3. Tattva-Shuddhi: tritt auf, nachdem sich 

die Zweifel aufgeklärt haben (deswegen 

Shuddhi oder Reinigung), und durch Nach-

sinnen über jedes der Tattvas realisiert man, 

dass man etwas anderes als diese ist und hört 

auf, sich mit ihnen zu identifizieren. Man 

bleibt im Zeugenbewusstsein bzw. puren 

Bewusstsein. 

4. Atma-Rupa: Durch die Führung von Bü-

chern oder eines Lehrers das Wissen erlangen, 

dass das Selbst etwas anderes als die Tattvas 

ist.  

5. Atma-Darshana: Dieses Wissen durch 

Fragen festigen. 

6. Atma-Shuddhi: Nachsinnen über das 

Selbst; realisieren, dass, obwohl das Selbst 

ein wissendes Subjekt ist, es nur deshalb 

weiß, weil die Gnade des Herrn das Selbst 

dahin gebracht hat, zu wissen. Das Selbst 

ergibt sich der Gnade des Herrn. 

7. Shiva-Rupa: Das Wesen Shivas durch 

Bücher oder Anweisung eines Lehrers verste-

hen. 

8. Shiva-Darshana: Dieses Wissen über 

Shiva durch Fragen festigen. 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

9. Shiva-Yoga: Über Shiva nachsinnen. 

10. Shiva-Bhoga: Sich an der Einheit mit 

Shiva erfreuen. 

(Referenz: The Yoga of Boganthar, Volume 

2, Appendix B) 

Bei vielen der Dhyana- oder Meditations-

Kriyas, die während der ersten Einweihung in 

Babaji‘s Kriya Yoga gelehrt werden, lernt 

man die Tattvas zunächst zu beobachten und 

danach über sie mit „Losgelöstheit“ nachzu-

sinnen. Um sich beispielsweise mit den 

„Tanmatras“, den Elementen der Sinne, und 

den „Jnanendriyas“, den Sinnesorganen, 

vertraut zu machen, lernt man so zu meditie-

ren, dass man sich den Geschmack eines 

bestimmten Nahrungsmittels, den Geruch 

einer bestimmten Blume oder auch das Ge-

fühl warmen Wassers auf der Haut vergegen-

wärtigt. Man stellt sich Rags, „Leidenschaf-

ten“, Emotionen oder „Begierden“ vor und 

beobachtet, wie sich diese im Vitalkörper 

bewegen. Indem man dies tut, kultiviert man 

die Perspektive des losgelösten Zeugen. Bei 

anderen Meditationen sinnt man mithilfe 

intellektueller Beschreibungen über „Kaala“ 

(Zeit) und verschiedene Arten von „Vidhya“ 

bzw. Wissensgegenständen nach. In fortge-

schrittenen Einweihungen lernt man, wie man 

über die egoistische Perspektive hinaus in den 

Samadhi, die kognitive Absorption, geht, 

wobei man die Dualität von Subjekt-Objekt 

transzendiert. Die Basis des existentiellen 

Seins, das erhabenste aller Tattvas, “Ich bin 

dies” (Sadakhya, das höchste Objekt) und 

„Dies bin ich,“ (Ishvara, der Herr) und auch 

Bindu (der mikrokosmische Keim) und Nada 

(der makrokosmische Klang, Aum) werden 

erfahrbar, indem man sich mit ihnen identifi-

ziert. 

 

Die Erfahrung des Shiva-Bewusstseins ist 

erhaben über alle Beschreibungen in heiligen 

Büchern (Shastras), die einem nur eine ge-

wisse Richtung vorgeben, aber nicht die 

Erfahrung selbst vermitteln können. Man 

muss Viveka, Unterscheidungsvermögen, 

kultivieren, um die falsche Identifizierung mit 

den Objekten der Erfahrungen loszulassen. 

Nur dann kann man über den Zustand der 

Selbst-Verwirklichung nachsinnen und ihn 

erreichen. 

Die Lehre der Siddhas “Jiva wird zu Shi-

va” bestätigt sowohl die Existenz der Ego-

Perspektive, des menschlichen Befindens mit 

all seinem Leid, als auch seiner Auflösung, 

sobald man das Ende des Weges und damit 

die höchste Perspektive erreicht hat. Diese 

kommt auch in dem Mahamantra - Aum 

Namah Sivaya - zum Ausdruck, was bedeutet: 

“Shiva der höchste Herr ist, was ich bin.”, 

oder alternativ gesprochen: “Das Ergebnis des 

Opferns ist Glückseligkeit.” Wenn man die 

falschen Identitäten „opfert“, bzw. diese 

„loslässt“, begreift man sich selbst als Sat 

Chit Ananda: Absolutes Sein, absolutes Be-

wusstsein und absolutes Glück. 

 

 

Wenn das Göttliche herabsteigt 

Von Rajendra K. Gupta 

 

Die Veden sagen, dass man den Zustand 

von Samadhi erreichen wird, wenn man für 

dreieinhalb Stunden absolut still sitzen kann. 

Was ist Samadhi? Der menschliche Körper 

besteht aus drei Teilen: Physischer 

(annamaya), feinstofflicher (sukshama) und 

kausaler (karan) Körper. Der feinstoffliche 

Körper ist weiter unterteilt in drei Hüllen: 

vitaler (Pranamaya Kosha), mentaler 

(Manomaya Kosha) und intellektueller 

(Vijyanmaya Kosha) Körper. Man muss den 

physischen, emotionalen, mentalen und intel-

lektuellen Körper transzendieren, um zum 

Samadhi-Zustand im Kausalkörper zu gelan-

gen. Wenn Samadhi erreicht ist, geht der 

Körper in den Scheintod über. Der Atem fließt 

nicht länger in den Körper ein oder aus und es 

kommen keine Gedanken mehr im Geist auf. 

Man kann möglicherweise den Intellekt als 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Licht der göttlichen Gnosis (göttliches Wis-

sen) empfinden oder Ekstase oder Glückse-

ligkeit erreichen. Die Steigerung von Einsicht 

(Prajna) und Glückseligkeit verläuft nicht 

linear, sondern kann unabhängig voneinander 

erfahren werden. 

Diejenigen, welche die fortgeschrittenen 

Einweihungspraktiken von Babaji’s Kriya 

Yoga durchlaufen haben, erfahren oft Atemlo-

sigkeit während den Samadhi Kriyas, finden 

es aber schwierig, einen Zustand von Gedan-

kenlosigkeit aufrechtzuerhalten. Und wenn 

Gedanken aufkommen, setzt der Atem wieder 

ein. 

Was können wir tun, um die Gedanken an-

zuhalten? Mit den Gedanken, die auftauchen, 

nichts zu machen, ist die beste Methode. Lass 

sie einfach kommen und gehen. Gedanken 

entstehen nicht durch äußere Einwirkung im 

Geist, sondern, weil sie latent im Geist vor-

handen sind, im Rohmaterial des Gedächtnis-

ses, dem Unterbewusstsein, sowie auf der 

bewussten Ebene. Und sie werden nicht zur 

Ruhe kommen, es sei denn, der physische 

Körper ist durch das Praktizieren von Hatha 

Yoga vorher gut darauf vorbereitet worden. 

Wenn der Körper rastlos ist, wird der Geist 

nicht fähig sein, sich zu beruhigen. 

Ein stiller Geist ist nicht unbedingt ein lee-

rer Geist. Normalerweise wird sich der Geist 

mit rastlosen Gedanken unterhalten, sobald 

wir unsere Augen schließen und beginnen, 

unsere Meditation auf ein Mantra oder einen 

Punkt/ ein Objekt auszurichten. Es gibt fünf 

Stufen der Meditation, bei denen Gedanken 

aufkommen können.  

1. Die erste Stufe besteht aus endlosem, 

zufälligem Geplapper. Eine Person, die nicht 

gelernt hat, ihren Geist zu disziplinieren, wird 

sich in diesen Gedanken verlieren und keine 

Möglichkeit haben, in die Meditation zu 

gelangen. Jeder Gedanke wird einfach weitere 

Gedankenketten hervorrufen. Durch einen 

Prozess der freien Assoziation wird ein geistig 

geformtes Bild zu einem weiteren Bild füh-

ren. Um dies zu unterbinden, nimm den Ge-

danken, sobald du seiner gewahr wirst, zur 

Kenntnis, durchtrenne die Verbindung und 

kehre zu deinem Meditationsobjekt zurück. 

2. Bei der zweiten Stufe kommen zufällige 

Gedanken zwar auf, produzieren aber keine 

weiteren Gedankenketten mehr. Die Samen 

mögen aufgehen, aber es werden keine Pflan-

zen daraus. Etwas, das unterdrückt oder schla-

fend im Unterbewusstsein lag, kann mögli-

cherweise an die Oberfläche kommen, aber es 

verflüchtigt sich und seine Energie ist sehr 

schnell erschöpft. Wiederholte Meditation 

wird dessen Kraft zerstreuen, sodass es sich 

nicht mehr länger in deinem Unterbewusst-

sein halten kann. Dies ist einer der Wege, wie 

die Dynamik der Samskaras (Gewohnheiten 

und negative Tendenzen) erschöpft werden 

kann. Während dieser Stufe wird sich die 

Dauer deiner Meditation verlängern. 

Die erste und zweite Stufe können nicht 

klar voneinander abgegrenzt werden. Wenn 

du die Fähigkeit entwickelst, Zufallsgedanken 

in der Meditation zu beobachten, werden dir 

Schwächen in deinem Charakter bewusst 

werden, die du hoffentlich zu bereinigen 

bestrebt bist. Meditation kann dich dazu 

anregen, von Selbstsucht abzulassen, da sie 

den Sinn für die Verbundenheit mit dem 

großen Ganzen steigert. So kann es sein, dass 

du beginnst, deine Handlungen zu beobach-

ten, deine Beziehungen zu anderen zu verbes-

sern und die yogischen Yamas und Niyamas 

sehr viel intensiver zu praktizieren.  

3. Bei der dritten Stufe sind es nicht rastlo-

se und zufällige Gedanken, die sich in die 

Meditation einmischen, sondern sehr spezifi-

sche Gedanken, die sich auf praktische Prob-

leme beziehen, welche den bewussten oder 

unterbewussten Teil deines Geistes beschäfti-

gen. Dies ist kein unerwünschter Zustand; es 

handelt sich dabei um eine bestimmte Ebene 

der Meditation. 

Bei dieser Stufe tauchen die Konflikte des 

Lebens und ebenso der Zwiespalt zwischen 

dem Leben und der Meditation im Geist auf. 

Du musst lernen, den Frieden und die Ruhe 

deiner meditativen Erfahrungen in dein Leben 

und deine Beziehungen zu übertragen. Anstatt 

in der Meditation aufzugehen und das Leben 

hinter sich zu lassen, sollte man das Leben auf 

das Niveau der Meditation anheben, um die 

Diskrepanz zwischen beidem zu reduzieren. 

 

Wenn der Geist sich weiter entwickelt hat 

und die innere Persönlichkeit transformiert 

ist, ändern sich auch die Einstellungen zu 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

deinem Leben. Solch eine Veränderung bringt 

Harmonie in alle Handlungen und Interaktio-

nen. Sobald die inneren Bedingungen trans-

formiert sind, gibt es weniger Konflikte. In 

unsere ehemalige äußere Welt der unbewegli-

chen Hindernisse und frustrierenden Men-

schen kommen Momente der Anpassung und 

des Kompromisses. Das Ziel des Meditieren-

den sollte sein, die innere Persönlichkeit zu 

transzendieren und nicht, Berge zu versetzen, 

oder andere zu verändern. 

Während dieser Stufe wirst du anfangen, 

Visionen zu haben. Die Visionen variieren. 

Man kann womöglich von goldenen und 

violetten Farben durchflutet sein, die sich 

spiralförmig bewegen oder sich tief in einen 

Ozean von goldenem Licht ergießen. Ekstase 

ist möglich. Die Farben deuten auf eine Stufe 

innerhalb des Mentalkörpers hin. Man kann 

möglicherweise Klänge hören, Töne wie von 

unterschiedlichen Musikinstrumenten oder 

das Aum; Engel oder Gottheiten können 

einem erscheinen, oder man kann von Düften 

überwältigt werden. So angenehm diese Er-

fahrungen auch sein mögen, es wird immer 

geraten, sie hinter sich zu lassen, wenn man 

die Einheit mit dem höheren Selbst erreichen 

will. Die Lehrbriefe der „Self-Realization 

Fellowship“-Organisation von Swami 

Yogananda besagen, dass diese Stufe der 

Meditation erst ungefähr der halbe Weg zu 

Samadhi ist. 

4. Bei der vierten Stufe mögen persönliche 

Anliegen manchmal noch aufkommen, aber 

man erhält Führung und Entschlusskraft. Die 

Kreativität wird gesteigert, Aufgaben werden 

erfüllt, eine vergessene Erinnerung oder ein 

Vers oder eine Vision tauchen auf, um dich 

richtig zu führen, oft auf erstaunliche Weise. 

Du erlebst deine Meditationen als Gnade. Das 

Leben wird auf allen Ebenen erfolgreicher.  

Bei dieser Meditationsstufe wird die Kör-

perwärme gesteigert, da das Mula Bandha 

beginnt, sich zu verschließen (Wurzelchakra-

Verschluss). Man wird eine Art Zittern am 

Rektum spüren und daraufhin verschließt sich 

das Bandha dauerhaft. Die Zunge rollt sich 

automatisch nach hinten oben zum Gaumen 

(Khecheri Mudra) und die Augen drehen sich 

nach oben. Man erfährt eine Kraft, welche die 

Wirbelsäule aufrichtet. Die Konzentration ist 

fest auf das Ajna Chakra ausgerichtet. Ein 

Gefühl des Hochgezogen-Werdens und ein 

entsprechend abwärts gerichteter Entspan-

nungsimpuls treten auf, die sich mehrfach 

wiederholen. Es kann sich anfühlen, als ob 

man hyperventiliert. Dein Körper kann taub 

werden und deine Zehen können sich nach 

oben biegen. Während sich die Konzentration 

vertieft, verschließen sich der Nabel- und 

Kinnbereich innerlich und die Lebenskraft 

wird immer weiter hochgezogen. 

5. Bei der fünften Stufe treten keine uner-

wünschten Gedanken mehr auf. Die überbe-

wusste Meditation ist eine Reise des Selbst 

durch das Selbst und zum Selbst. Dies ist ein 

Prozess, bei dem die Hüllen durchdrungen 

werden, die Schleier der Ignoranz einer nach 

dem anderen entfernt werden und die Leiter 

der Urkraft erklommen wird – pures Bewusst-

sein. 

Der erste Schritt zu überbewusster Medita-

tion ist Savikalpa Samadhi. In diesem Zustand 

wird man atemlos, hat keine Gedanken, und 

der Körper ist scheintot. Hierbei verschmel-

zen der Beobachter, der Akt des Beobachtens 

und das Beobachtete zu einer Einheit. Man 

kann Savikalpa Samadhi womöglich nur für 

kurze Momente erreichen. Sobald Samadhi 

für längere Zeit erfahren wird, erlangt man 

das vollständige Savikalpa Samadhi. Am 

Anfang muss man langsam alle Stufen der 

Meditation durchlaufen, um Samadhi zu 

erreichen. Aber mit der Zeit kannst du 

Savikalpa Samadhi ziemlich leicht innerhalb 

von Sekunden nach Beginn deiner Meditation 

erfahren. 

Anfangs löst sich der Zustand von 

Savikalpa Samadhi auf, sobald du die Medita-

tion beendest. Sowie du eine Stufe erlangst, 

bei der du eins mit deinem höheren Selbst 

wirst, erreichst du Nirvikalpa Samadhi. Wenn 

du dich von Savikalpa nach Nirvikalpa be-

wegst, kann dir ein mit violetter Farbe gefüll-

tes, goldenes Auge erscheinen, in dessen 

Zentrum sich ein weißer, strahlender Stern 

befindet. Den Stern zu durchdringen, bedeu-

tet, Nirvikalpa Samadhi zu erreichen. Das 

Auge wird Brahma Chakshu genannt. In 

Savikalpa Samadhi ist die Konzentration auf 

das Ajna Chakra, im Nirvikalpa Zustand 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

dahingegen auf das Sahasrara Chakra gerich-

tet. 

Savikalpa Samadhi kann den physischen 

Körper stärken und transformieren, um ihn 

auf das Herabströmen der göttlichen Energie 

vorzubereiten. Dieser Prozess kann in einem 

Leben erreicht werden oder auch viele Leben 

in Anspruch nehmen. In Savitri und Den 

Briefen über den Yoga teilt Sri Aurobindo uns 

mit, dass wir den Lebensfaden früherer Leben 

wieder aufgreifen können. Es ist möglich, 

dass Fortschritte, welche die Seele in früheren 

Leben gemacht hat, zu Geschenken und der 

spontanen Erweckung höherer Fähigkeiten im 

gegenwärtigen Leben führen. Wir müssen 

eventuell nur einige Lektionen innerhalb von 

zehn bis zwanzig Jahren erneut lernen. 

Anmerkung der Redaktion: der Autor ist 

seit dessen Gründung ein Treuhänder des 

Babaji’s Kriya Yoga Trusts in Bangalore 

(Indien) und der Hindi-Übersetzer seiner 

Publikationen. Er wurde in Indien von Ma-

dame Montessori persönlich als Pädagoge 

geschult und leitete über 50 Jahre eine Ein-

richtung zur Ausbildung von Montessori-

Lehrern. Er lebt mit seiner Frau Urmilla und 

seinem Sohn in Tucson, Arizona. Sein am 19. 

Februar 2015 verstorbener Bruder, Jitender 

Nath Gupta, fungierte als Herausgeber unse-

rer Hindi-Publikationen. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

6. News und Notizen 
 

2. Einweihungen werden von M.G. Satchi-

dananda in Quebec vom 19.-21.Juni und vom 

23.-25. Oktober 2015 abgehalten werden. 

 

Eine 3. Einweihung mit M. Govindan Sat-

chidananda wird vom 10.-19. Juli 2015 in 

Quebec stattfinden. Erreiche das Ziel der 

Selbst-Verwirklichung mit kraftvollen Kriyas 

zur Erweckung der Chakras und trete in den 

atemlosen Zustand von Samadhi ein.  

 

Kriya Hatha Yoga Lehrer Training: vom 

26. Juni bis 7. Juli auf Französisch im Ashram 

in Quebec (Kanada) und auf Spanisch vom 3.-

12. Juli 2015 in San Martin de Valdeiglesias 

in Spanien.  

 

Eine neue Acharya: Krishnaveni 

Kulanthaivel aus Sri Lanka hat den Namen 

Kriyanandamayi erhalten und wurde am 1. 

Februar 2015 in einer von Acharya 

Satyananda durchgeführten  

Zeremonie in den Babaji’s Kriya Yoga Orden 

der Acharyas aufgenommen. Dies geschah am 

Ende des Mantra Yagna einer 2. Einweihung 

im Beisein von 50 Kriyabans in der Nähe von 

Bangalore (Indien). Sie ist nun vollständig 

ausgebildet und dazu berechtigt, die Kriya 

Yoga Einweihungsseminare in Sri Lanka, 

Indien und Malaysia auf Englisch oder Tamil 

abzuhalten. In den vergangenen fünf Jahren 

 
Acharya Krishnaveni 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

 
Swami Maitreyananda and Satchidananda 

hat sie die beiden Ashrams des Ordens in Sri 

Lanka verwaltet und Einweihungsseminare 

und Pilgerreisen nach Katirgama und zu 

anderen heiligen Plätzen organisiert. Außer-

dem hat sie regelmäßige Hatha Yoga Kurse an 

verschiedenen Orten, Stressbewältigungspro-

gramme für Firmen und Studenten sowie 

Akupunkturbehandlungen angeboten und 

heilige Zeremonien in unseren Ashrams 

durchgeführt. Nachdem sie in sehr jungem 

Alter von ihren Eltern an Spiritualität heran-

geführt worden war, fing sie früh an, ver-

schiedene geistige Linien zu erforschen; seit 

2001 praktiziert sie Hatha Yoga und unterrich-

tet ihn seit 2002 regelmäßig. Seit ihrer Ein-

weihung in Babaji’s Kriya Yoga 2006 widmet 

sie ihr Leben vollkommen der intensiven 

Sadhana von Babaji’s Kriya Yoga sowie dem 

Dienst an dem örtlichen Sangha und der 

Familie ihrer Eltern. 

 

M. Govindan Satchidananda ist der “Pa-

tanjali Award” 2014 als Ehrenpreis für 

seinen herausragenden Dienst für den Yoga 

von Swami Maitreyananda, dem Präsidenten 

der Yoga Alliance International (auch bekannt 

als der Internationale Yogaverband), über-

reicht worden. Die Yoga Alliance Internatio-

nal ist die älteste und größte internationale 

Yogagesellschaft mit angegliedertem Lehrer-

verzeichnis. Satchidananda steht nun auf einer 

langen Liste mit den anderen Preisträgern, die 

diese Auszeichnung jedes Jahr seit 1986 

erhalten haben. Diese Liste der früheren 

Preisträger ist unter folgendem Link zu fin-

den: 

http://www.yogaallianceinternational.net/pata

njali.html 

Satchidananda ist seit 2008 Mitglied des 

Weltrats dieser Gesellschaft. Swami Mai-

treyananda schrieb auf seiner Website nach 

einem gemeinsamen Treffen im November 

2012 in Quebec: 

"Marshall Govindan Satchidananda ist nicht 

nur der berühmteste Kriya Yoga Meister der 

Welt, sondern er hat dem Kriya Yoga auch 

einen fantastischen Dienst erwiesen, was ich 

nur mit Paramahansa Yogananda vergleichen 

kann. Govindan Satchidananda ist der „Spi-

rit“ Babajis." 

 

Acharya Satyananda hat kürzlich erste 

Einweihungen in Mumbai, Coimbatore, 

Chennai und Bangalore und eine 2. Einwei-

hung in Bangalore abgehalten. Insgesamt 

haben mehr als 200 Personen daran teilge-

nommen.  

 

Wir brauchen euere Hilfe! Unsere eingetra-

gene, gemeinnützige Bildungsorganisation, 

Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas, 

benötigt euere Spenden, um den Bau des 

Ashrams in Badrinath abzuschließen. Der 

aktuellste Bericht über den Baufortschritt 

sowie Bilder dazu sind unter folgendem Link 

zu finden: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashr

am-badrinath.php 

Außerdem sind wir auf euere Hilfe ange-

wiesen, um das für 2015 geplante Programm 

an geförderten Aktivitäten des Ordens zu 

realisieren. Ihr könnt online spenden und euch 

unseren Jahresbericht und unsere Pläne im 

Detail unter folgendem Link ansehen: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/cont

ributions.php 

 

Besuche die Seite unseres Internetversand-

handels 

www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 

American Express oder Mastercard alle Bü-

cher und andere Produkte von Babaji´s Kriya 

Yoga Publications zu beziehen, oder für 

Spenden an den Order der Acharyas. Deine 

Kreditkarten-Informationen werden ver-

schlüsselt und geheim gehalten.  

http://www.yogaallianceinternational.net/patanjali.html
http://www.yogaallianceinternational.net/patanjali.html
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php


16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Besuche Durga’s Blog  

www.seekingtheself.com 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga 

Journals – falls noch nicht geschehen - um 

die jährliche Zahlung von 12 Euro auf das 

deutsche Konto von M.G. Satchidananda 

für das Abonnement.  
 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: 

Das Journal wird vierteljährlich per E-Mail 

an alle diejenigen versendet, die über eine E-

Mail Adresse verfügen. Wir bitten euch da-

rum, uns mitzuteilen, an welche E-Mail Ad-

resse das Journal verschickt werden soll und, 

dass ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 

benutzt, unsere E-Mail Adresse in-

fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnahme-

liste setzt. Das Journal wird als ein formatier-

ter pdf-Anhang mit Bildern verschickt. Die-

sen kann man mithilfe des Adobe Acrobat 

Readers öffnen. Andernfalls können wir es 

auf Anfrage nochmals als unformatiertes 

Worddokument ohne Bilder verschicken. 

Falls du dein Abonnement nicht bis Ende Juni 

2015 verlängerst, kann es sein, dass du die 

nächste Ausgabe nicht erhältst. 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net

