eine Rechtfertigung fir ihre Uberzeugung,
dass ,,es keinen Gott in der Welt gibt.*

Die Antworten, die Pfarrer, Priester oder
Rabbis normalerweise aus religioser Sicht auf
die Leiden des Lebens geben, sind generell
unbefriedigend: ,,Gottes Wege sind uner-
grindbar.“ ,,Wir koénnen nicht verstehen,
warum Gott solch entsetzliche Ereignisse
zuldsst.” Ungliicklicherweise findet man auch
jene Geistlichen, die glauben, dass tragische
Ereignisse besonders denjenigen Menschen
widerfahren, die ihre jeweiligen religidsen
Uberzeugungen nicht teilen, oder dass es sich
dabei um Gottes Strafe fur Sunder bzw. Un-
glaubige handelt. Andere, die durch die Sor-
gen und Fallstricke des Lebens gebrochen
sind, wenden sich eventuell von der Religion
ab. Auch diejenigen, die nicht religios sind,
geben es mdoglicherweise einfach auf, nach
spiritueller Wahrheit oder Trost zu suchen.

Durch die Praxis und das Studium von Yo-
ga kann man jedoch die Energie und Weisheit
erlangen, um aufgeklarte Antworten auf diese
fundamentalen und existentiellen Fragen zu
finden. Es gibt verschiedene yogische Wege,
die Gott in der Welt offenbar werden lassen.

1. Bhakti Yoga, der Yoga der Liebe und
Hingabe ist das einfachste und direkteste
Instrument. Einer der berihmtesten theologi-
schen Ausspriche der Yoga Siddhas lautet:
,,Anbe Shivam‘ oder ,,Liebe ist Gott.” Viele
Heilige unterschiedlicher Religionen haben
verkiindet: ,,Gott ist Liebe; aber nur die
Siddhas haben es auf diese Weise formuliert.
Also in Bezug auf die Frage, ,,Wo ist Gott in
Nepal?*, wird der Bhakti Yogi unverziiglich
die Antwort geben: ,,In den Herzen und Geis-
tern aller, die auf diese tragischen Ereignisse
mit Liebe, Mitgefiihl und Hilfe fur die Leid-
tragenden reagiert haben.*

2. Karma Yoga, selbstloser Dienst. Der
Karma Yogi handelt, um das Leiden anderer
zu lindern. Am Anfang mag man denken: ,,Ich
tue dies als Dienst.“ Man sucht nach Gele-
genheiten, Gutes zu tun, ,,gutes Karma*“ zu
erschaffen, indem man insbesondere andere
glicklich macht und die Auswirkungen von
,,schlechtem Karma® - die negativen Konse-
quenzen von Taten in der Vergangenheit -
womdglich aufheben kann. Handlungen, die
als Dienst ausgefiihrt werden, um andere

2

glicklich zu machen, auch die eigene Arbeit
und Aufgaben im Haushalt, sogar kleine
Gesten gegenuber Fremden, werden zur eige-
nen Yogamatte. Man handelt geschickt und
bewusst, aber ohne an den Ergebnissen zu
héngen. In einem etwas fortgeschrittenerem
Stadium erkennt der Karma Yogi: ,,Ich bin
nicht der Macher®, ,,ich bin nur ein Instru-
ment“ bzw. ,,ich bin der Zeuge.“ Wenn sich
das Zeugenbewusstsein ausbildet, fihlt es
sich nicht mehr so an, als ob man etwas tun
wirde, da man sich nicht mehr mit dem Kor-
per und den mentalen Regungen identifiziert.
Man beginnt, immer mehr zu verstehen, wie
Handlungen, Worte und Gedanken Konse-
guenzen bzw. Karma erzeugen und, wie man
dieses Gesetz anwenden kann, um eher Freu-
de statt Leid mit anderen zu teilen. Mit die-
sem neuen erweiterten Gefuhl des Selbst spirt
man, dass die Bedurfnisse anderer gleichzei-
tig auch die eigenen sind.

3. Raja Yoga oder klassischer Yoga wie er
in Patanjalis Yoga Sutras dargestellt wird. In
tiefer Meditation wirst du dir dessen bewusst,
was bewusst ist. Das Bewusstsein an sich
wird zum Objekt. Du spiirst, ,,ich bin in al-
lem* und ,,alles ist in mir.“ Mit der Zeit wird
diese Selbst-Erkenntnis deine alltaglichen
Aktivitaten im Wachbewusstsein durchdrin-
gen. Gotteserkenntnis stellt sich ein, wenn
sich dieser Zustand vertieft. Heilige und
Mystiker aller spirituellen Traditionen haben
versucht, dies zu beschreiben, aber ihnen
fehlten generell die Worte dafiir. In der Tat
entfernt man sich umso weiter davon, je mehr
man diesen Zustand zu beschreiben versucht,
weil ihn zu beschreiben, oder sogar nur dari-
ber nachzudenken, ihn auf eine Reihe von
Ideen reduziert. Da ,,ES* alle Bezeichnungen
und Formen ubersteigt, alles durchdringt und
unendlich und unvergénglich ist, wird alles
andere bedeutungslos. Es herrscht Stille.

4. Jnana Yoga, die Kultivierung von
Weisheit, mittels unserer intellektueller Fa-
higkeiten, Infragestellung, des Studierens und
Nachsinnens von bzw. tGber Weisheitsliteratur
und intuitiver Erkenntnisse. Am herausra-
gendsten kommt die Weisheit der Siddhas in
dem Tirumandiram zum Ausdruck. Darin
wird dargestellt, dass die flinf Wirkweisen
von Gott Shiva - Schopfung, Erhaltung, Auf-
I6sung, Verdunkelung und Gnade - alle die

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



Weiterentwicklung von individuellen Seelen
auf ihrer Reise von Trennung, Unvollkom-
menheit und existentiellem Leiden hin zu
Einheit, Vollkommenheit und Gluckseligkeit
zum Zweck haben. Daher dienen scheinbar
tragische Ereignisse der Erbauung von See-
len. Sie zwingen uns dazu, die Wahrheit
jenseits der Dualitaten, wie Freude und
Schmerz, Gewinn und Verlust, Zuneigung und
Abneigung zu suchen. Wir gewinnen an
Weisheit und lernen, die Kraft und den Mut
zu finden, solchen Ereignissen mit Gleichmut
zu begegnen und egoistische Reaktionen wie
Angst, Verhaftung und Abneigung aufzuge-
ben.

5. Tantrischer oder Kriya Yoga, die Ver-
ehrung und Kaultivierung jener visiondren
\orstellung, dass nichts aulRer unzerstorbarer,
allgegenwartiger Energie existiert und wir
Gott als unser hochstes Selbst erkennen kon-
nen, wenn wir uns auf diese Energie konzent-
rieren und sie durch die Praxis von Kundalini
Yoga in uns transformieren und sublimieren.
Folglich werden sogar zerstorerische Ereig-
nisse fir das Wachstum der verkorperten
Seele auf ihrer Reise von einem Leben zum
néchsten als notwendig angesehen. Wahrend
sich ihre korperliche Form zwangslaufig
auflosen muss, da sie den Gesetzméaligkeiten
der Physik sowie Karma, Zeit und der Unwis-
senheit der eigenen wahren Identitat unter-
liegt, erwecken Kriya Yogis und Tantriker die
Chakras und deren potentielle Kraft sowie
deren potentielles Bewusstsein. Die wachge-
rufene Kundalini Shakti offenbart dem mysti-
schen Yogi die Wahrheit jenseits des intellek-
tuellen Verstehens.

Wer ist Gott? Wer bin ich?

Wie man all diese Fragen beantwortet,
héngt von dem jeweiligen personlichen Got-
tesbild ab und dies ist von Person zu Person
auBerst unterschiedlich. Gibt es einen richten-
den Gott? Einen, der uns fir Stinden bestraft?
Wie kann ein héchstes Wesen, das uns bedin-
gungslos liebt, uns nicht vor solchen Trago-
dien bewahren? Unsere Vorstellung Gottes
oder eines hochsten Wesens wird sich veran-
dern bzw. sukzessive herausbilden, sowie wir
uns spirituell weiterentwickeln. Es kann zu
einer Verschiebung von etwas, das ,,da drau-

Ben® ist, zu etwas, was ,,in mir* ist, kommen.
Es ist aufschlussreich, zu analysieren, wie
man selber uber Gott denkt und womit man
sich identifiziert, wahrend man auf dem spiri-
tuellen Weg voranschreitet. Theologen haben
die unterschiedlichen, progressiven religitsen
Gottesbilder kategorisiert. Jede Religion bzw.
kulturelle Gruppe nimmt an, dass ihre Gottes-
vorstellung die einzig richtige ist. Es ist offen-
sichtlich, dass das eigene Gottesbild durch die
eigene Erziehung, das Verstandnis der Natur,
personliche  Erfahrungen,  \orstellungen,
Wiinsche und Angste begrenzt wird. Diese
limitieren unser spirituelles Wachstum. Die
menschliche Lebenslage wird auf das eigene
Gottesbild projiziert. Die Beantwortung der
oben genannten Fragen wird davon abhangen,
welche der folgenden Gottesvorstellungen
und Ich-ldentitdten auf einen zutreffen.

Stadium 1: Gott ist der Beschutzer. Ich
bin der physische Kaérper. Ich bringe Gott und
geistigen Wesen Opfer dar, um Schutz vor
bosen Kréften und Ereignissen zu erhalten,
die mich physisch bedrohen.

Stadium 2: Gott ist allméchtig. Gott ist
der Urheber von Gesetzen und hat politische
wie religiose Autoritat. Ich bin der Geist und
habe eine Personlichkeit. Ich achte die Geset-
ze und werde bei Nichteinhaltung bestraft.

Stadium 3: Gott ist Stille: ,,Sei still und
erkenne, dass ich Gott bin.“ Ich bin der Zeu-

ge.
Stadium 4: Gott ist weise und allwissend.
Gott liebt mich. Ich bin intuitiv. Ich hore zu.

Stadium 5: Gott ist mein Mit-Schopfer.
Ich erschaffe.

Stadium 6: Gott ist ein Wunder. Ich bin
strahlendes Selbst-Bewusstsein.

Stadium 7: Gott ist absolutes Sein, Be-
wusstsein und Gliickseligkeit. ,,Ich bin“; ich
bin nichts Spezielles.

(Eine vollstandige Ausflihrung der oben
genannten Punkte ist in “Kriya Yoga — Er-
kenntnisse auf dem Weg “, 3. Teil, Kapitel 7,
unter ,, Wie konnen wir erkennen, ob wir
spirituelle Fortschritte machen?“ nachzule-
sen. Auch zu finden in der 55. Ausgabe des
Kriya Yoga Journals, Herbst 2007, unter:
http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic

les.php

Babaiji’s Kriya Yoga Journal


http://www.babajiskriyayoga.net/german/articles.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/articles.php

Die Perspektive der Yoga Siddhas

So wie es in ihren literarischen Werken,
einschlieBlich des Tirumandirams, zum Aus-
druck kommt, meinen die Yoga Siddhas, dass
,,die Welt, wenn man sie von einem Uberbe-
wussten Zustand aus betrachtet, perfekt ist
und, dass Gott Shiva gezielt jedes Ding und
sein jeweiliges Gegenteil erschaffen hat:
Gutes und Schlechtes, Schénheit und Missge-
stalt, Licht und Dunkel, Freude und Leid,
Leben und Tod. Genau diese Gegensatzpaare
von Freud und Leid bereiten den Boden flr
das Wachstum und Reifen der Seele, wodurch
wir beginnen, jenseits der Dualitaten der Welt
zu suchen und jede Seele gereinigt, entfaltet
und zu Shivas heiligen FiRen geflhrt wird.
Von dem Hohepunkt der Erleuchtung aus, den
die Siddhas erreicht haben, betrachtet man
alles als notwendig und gut, alles wird als
Gott selbst gesehen.” (Tirumandiram, 10.
Band, Seite 3470)

Die individuelle Seele ist ein strahlendes
Wesen, ein Lichtkérper und wird als der
Korper der Glickseligkeit, Anandamaya
Kosha, bezeichnet. Sie wird erschaffen, ent-
faltet sich als scheinbar eigenstandiges Wesen
und geht schlieflich in unterschiedsloser
Einheit oder Einssein bzw. Identitdt mit Gott
Shiva auf. Gemé&R der monistisch-theistischen
Betrachtungsweise der Siddhas unterscheidet
sich die Seele aufgrund ihrer Individualitat
zeitweise von Gott — wenn auch nicht essenti-
ell - da sie begrenzt ist. Sie ist nicht von
vornherein allméchtig oder allgegenwértig.
Aber sie ist nicht unvollkommen. Die unter-
schiedlichen Hllen und Instanzen des Geistes
und der Wahrnehmung, die nicht der Seele
entsprechen, aber sie umgeben, sind sogar
noch begrenzter, da sie den Makeln von Ana-
va (Unwissenheit der eigenen wahren Identi-
tat), Karma (Konsequenzen von Taten, Wor-
ten und Gedanken der \ergangenheit, Ge-
wohnheiten) und Maya (Tdauschung) unterlie-
gen. Die Zyklen von Geburt und Tod,
Samsara genannt, dienen dazu, diese Makel
zu beseitigen.

Aber “warum erschuf Gott” dann? Diese
Frage ruhrt von der begrenzten Perspektive
des 2. Chakras her, die den Regeln der Logik
unterliegt. Die Antwort darauf findet man
jedoch in dem Bewusstsein der gottlichen

4

Vision im 6. Chakra. Wenn wir uns mit unse-
rer begrenzten, gewdhnlichen Vernunft einen
angemessenen Grund fir die Schopfung
vorstellen wollen, kommt dies dem Versuch
gleich, den Ozean schluckweise zu begreifen.
Es liegt einfach in der Natur Gottes, zu er-
schaffen, zusammen mit seinen anderen vier
Kraften: Erhaltung, Auflésung, Verdunklung
und Gewahrung von Gnade. Es bedarf keiner-
lei Grund. Welten werden so selbstverstand-
lich erschaffen, wie wir Gedanken und Gefiih-
le erzeugen. Dies ist eine Tatsache, welche die
Vernunft Ubersteigt. Seine Schopferkraft ist
Teil der Vollkommenheit der Quelle des Le-
bens. Aber gemaR dem kosmischen Gesetz
des Karmas (das ebenso von Ihm erschaffen
wurde) ist jede Seele selbst, nicht Gott, fir
ihre Handlungen und somit auch fiir die Un-
terschiede und Ungleichheiten verantwortlich.
Diese Ungleichheiten sind Teil der kontinuier-
lichen Schopfung, innerhalb derer manche
Seelen jung sind und noch viel zu erfahren
haben und andere alt und reif sind und sich
der Vereinigung mit Gott néhern.

Im Gegensatz dazu sahen abrahamitische
Theologen eine Welt, in welcher es Gut und
Bose gab und sie waren nicht bereit dazu,
ihren Gott fur beides verantwortlich zu ma-
chen. Alles Bose, Falsche und Hassliche wird
von dem Satan erzeugt. Der Gebrauch des
Begriffes “Schopfung” kann einen glauben
lassen, dass Gott etwas aus dem Nichts heraus
erschafft. Dies ist die judisch-christliche
Sichtweise. Die vedische und agamische
Auffassung ist, dass die Schopfung eine Ema-
nation von Gott selbst ist, wobei Emanation
ein Flielen, Entspringen oder Ausgehen von
der Essenz, die Gott ist, meint. Gott ist daher
beides, sowohl in seiner Schopfung inbegrif-
fen als auch transzendent bzw. von ihr unbe-
rihrt. Dies steht ebenso im Gegensatz zu
einer dominanten Schule des Saiva
Siddhantha unter sudindischen Hindus, die als
»pluralistischer Realismus® bekannt ist und
besagt, dass ein perfekter Gott weder die
Seelen noch die Welt mit all ihren Fehlern
erschaffen haben kann und, dass sie deswegen
ewiglich getrennt bleiben. Von diesem Stand-
punkt aus ist die Schopfung vergleichbar mit
dem Handwerk eines Topfers, der ein Gefal3
auf einer Drehscheibe modelliert. Gott formt
bereits vorhandene Materie auf unterschiedli-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



che Weise. Gott ist der Topfer, oder die ,,effi-
ziente Ursache®, die Drehscheibe ist die
,instrumentale Ursache®, die als Gottes Kraft
oder Shakti betrachtet wird, und der Ton ist
die ewig existierende ,,materielle Ursache®,
sodass ein Gefal3 erschaffen wird, das Resul-
tat dieser drei Ursachen.

Die Siddhas beschreiben die Schoépfung
und die Beziehung der Seele zu ihrer Erschaf-
fung so, dass die Seele wie eine Welle ist, die
dem Ozean entspringt, sich entfaltet und dann
wieder mit ihrer Quelle, dem Ozean, Gott,
verschmilzt. Was erschaffen wird, ist die
Individualitat der Seele, ausgestattet mit den
Kraften von Iccha (Begierde-Liebe), Kriya
(Tatkraft — Wille) und Jnana (Bewusstheit-
Weisheit), die letztlich aufgehoben wird,
wenn die Malas oder Makel von Unwissen-
heit, Karma und T&uschung beseitigt sind und
sich jegliches Geflhl der Trennung auflost.
Gott Shiva erschuf und erschafft andauernd,
wobei er alle Dinge erhélt und wieder resor-
biert und von Ihm die individuellen menschli-
chen Seelen sowie alle Welten und ihre Inhal-
te ausgehen. Er ist beides - die materielle wie
auch die effiziente Ursache. Seine Schépfung
ist zu vergleichen mit den Friichten eines
Baumes oder den Funken eines Feuers. Diese
Sichtweise verbindet den Theismus, den
Glauben an die Realitdt Gottes und der Seele,
mit dem Monismus, der Uberzeugung, dass es
nur den Einen gibt und alles lediglich auf-
grund der Kraft der Illusion bzw. Maya ge-
trennt erscheint. Dies wird als monistischer
Theismus bezeichnet und ist sowohl den
tamilischen Yoga Siddhas wie auch dem
Kaschmir Shaivismus gemein. (Mehr zu
diesem Thema ist nachzulesen unter ,,MoniS-
tischer Theismus in dem Tirumandiram und
Kaschmir Shaivismus® in unser Veroffentli-
chung ,,The Yoga of Tirumular: Essays on the
Tirumandiram, Kapitel 10; auch als E-Book
unter folgendem Link erhaltlich (in englischer
Sprache):
http://www.babajiskriyayoga.net/english/book
store.htm#yoga_tirumular_monograph

,Jiva (die individuelle Seele) wird zu Shi-
va”, lautet die groBartige Aussage der Sidd-
has, welche ihre Anschauung zusammenfasst.
Sie bestétigt die Realitat Gottes, der Seele und
der Welt, welche die Seele immer wieder
durchlaufen muss. Dies steht im Gegensatz zu

5

den nicht-dualistischen Ansichten, die in
manchen Schulen des Vedanta und Buddhis-
mus zu finden sind, laut denen die Welt und
das Leiden darin keine Illusion sind, sondern
das Gottliche an sich. Die Welt und die Seele
sind nichts anderes als verschiedene Formen
von Shiva selbst. Allerdings ubersteigt Er
Seine Schopfung auch und wird durch sie
weder begrenzt noch berthrt. (Tirumandiram,
10. Band, Seiten 3464-3465)

Was ist Gnade? Wie hangt sie mit Karma
zusammen?

Das Konzept der Gnade findet sich durch-
géangig in den Lehren der Siddhas wie auch in
vielen Weltreligionen. Es spiegelt die weit-
verbreitete Erkenntnis wider, dass unsere
Gebete von einer wohlwollenden Quelle
beantwortet werden, unabhdngig davon, ob
wir es verdienen. Aufgrund von Karma be-
kommen wir das, was uns zusteht. Durch
Gnade erhalten wir das, was flir unsere Seele
erhebend und aufbauend ist in Erwiderung
ihres Rufes. Genauso wie jede Handlung,
jedes Wort oder jeder Gedanke geméall dem
Gesetz des Karmas eine unvermeidbare Kon-
sequenz oder Reaktion nach sich zieht, gibt es
ein hoheres Gesetz, durch welches die indivi-
duelle Seele (der Jiva) mit der héchsten Seele
des Universums (Ishvara) kommunizieren
kann. Der Siddha Tirumular gibt dieser Gnade
eine Form: Nataraja, der Gott des Tanzes:

In the splendorous temple (of
Chidambaram)
He danced,

[In dem préchtigen Tempel (von Chidambaram)
tanzte Er,]

For the two rishis (Patanjali and Wagrapada
to witness)
He danced ,

[Fir die beiden Rishis (die Augenzeugen Patanjali und

Wagrapada)
tanzte Er,]

Form, Formless and as Cosmic Form,
[in Gestalt, formlos und als kosmische Form,]
Within the Divine Grace of Sakti
He danced
[innerhalb der gottlichen Gnade der Shakti,
tanzte Er,]

He the siddhas, the anandas,

[Er, die Siddhas, die Anandas,]

As Form of Grace
[als Form der Gnade]

Babaiji’s Kriya Yoga Journal


http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#yoga_tirumular_monograph
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#yoga_tirumular_monograph

He stood and danced."
[stand und tanzte Er.“]

- Tirumandiram, Verse 2790

Wie kann Gott veranlassen, dass Seelen in
ein leidvolles Leben hineingeboren werden?
Tirumular beantwortet diese Frage:

In His Grace was | born;
[In Seiner Gnade wurde ich geboren;]
In His Grace | grew up;
[In Seiner Gnade wuchs ich auf;]
In His Grace | rested in death;
[In Seiner Gnade ruhte ich im Tod;]
In His Grace | was in obfuscation;

[In Seiner Gnade befand ich mich in Verdunkelung;]
In His Grace | tasted of ambrosial bliss;
[In Seiner Gnade kostete ich die himmlische Gliickse-
ligkeit;]

In His Grace, Nandi, my heart entered.
[In Seiner Gnade, Nandi, ging mein Herz auf.]

- Tirumandiram, Vers 1800

Also schenkt der Herr den Seelen einen
Kdorper, damit sie ihr Karma aufarbeiten
konnen; er unterstlitzt sie, sodass sie die
Konsequenzen ihres Tuns erfahren koénnen
und dadurch an Weisheit gewinnen; er ver-
schafft ihnen Erholung durch Zerstérung des
Korpers; er sorgt fur Verdunkelung, wodurch
sie jenseits des Schleiers suchen missen, um

6

ihre wahre Natur als Bewusstsein (cit) und
schlielich Gluckseligkeit zu erkennen, was
sich aus dem Gleichmut gegeniiber dem
Karma ergibt; zu guter Letzt befreit er sie aus
der Knechtschaft des Irrglaubens: ,,Ich bin der
Korper, ich entspreche meinen Begierden.*
Somit sind alle Seine Taten Ausdruck Seiner
Gnade.

Ist gbttliche Gnade flr jeden erreichbar? Ja,
aber nur diejenigen, die sich vorbereitet ha-
ben, wissen um ihre \Verfugbarkeit und stre-
ben danach. Die Mutter hat gesagt: ,,Die
Gnade ist fur alle gleich. Aber jeder empféangt
sie entsprechend dem Grad seiner Aufrichtig-
keit.*

Gott liebt und fuhrt jeden einzelnen von
uns.

Yoga bietet uns verschiedene Instrumente,
dies zu entdecken. Die Lehren der Yoga Sidd-
has schenken uns die Gewissheit, dass Gott
uns liebt und Gottes Gnade bestéandig auf uns
herabkommt. Wir werden uns dessen und
Seiner Fihrung gewahr, wenn wir uns lhm
bewusst zuwenden und danach streben. Selbst
die tragischen Ereignisse der Welt konnen als
Gelegenheit dienen, ,,Anbe Sivam®, ,,Liebe ist
Gott* zum Ausdruck zu bringen.

Der feste innere Blick auf Shakti

von M.G. Satchidananda

“Du traumst mit offenen Augen”, sagen die
Siddhas und deshalb leidest du. Wenn du es
zulésst, dass du dich mit den Regungen des
Geistes — gleich, ob sich dabei um Gedanken,
Sinneseindriicke oder Emotionen handeln
mag — identifizierst, wird dich dies permanent
von der Bewusstheit deines eigenen wahren
Selbst ablenken. Die wissenschaftliche Kunst
des Yoga mit ihren vielen Techniken schafft
Abhilfe. Ohne tiefgreifendes \erstandnis
davon, wie man auf die potentielle Energie im
eigenen Inneren zugreifen kann, praktiziert
ein Yogaschuler diese Techniken jedoch mdg-
licherweise nicht mit dem notwendigen Mal}
an Konzentration.

Angesichts des Bewusstseinszustandes ei-
ner Durchschnittsperson, der zwischen \er-
sunkenheit in Tamas (Tragheit) und Rajas
(Aktivitat) schwankt, muss es das erste Ziel
der Yogapraxis sein, Sattva (Gelassenheit) zu
entwickeln. Alle yogischen Techniken dienen
diesem Zweck. Allerdings ist Gelassenheit
nur eine Voraussetzung, ein Tor zur Selbst-
Verwirklichung und zur Erweckung von
Kundalini, der eigenen potentiellen Kraft und
dem eigenen potentiellen Bewusstsein, die
darauf abzielt, die menschliche Natur mit all
ihren Fehlern im GroRen sowie im Kleinen in
eine gottliche Natur, Siddha, Vollkommenheit
zu transformieren.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



Shiva-Shakti: Bewusste Energie

Das, woraus alles entspringt, ist gemal
Yoga Shiva-Shakti oder “bewusste Energie”.
Diese beiden Begriffe représentieren das
Wesen und die Kraft dessen, was jenseits von
Namen und Formen, Raum und Zeit liegt und,
was sowohl in der gesamten Schopfung inbe-
griffen wie auch davon unberihrt ist, als der
ewige Zeuge. Laut dem Saiva Siddhantha,
den monistisch-theistischen Lehren der Yoga
Siddhas, geht die gesamte Schopfung davon
aus. Jedes Ding entspringt nicht nur daraus,
sondern wird darin auch eine Zeit lang erhal-
ten und 16st sich dann darin auf. Shiva-Shakti
ist die Grundlage des eigenen individuellen
Wesens, der verkorperte Jiva bzw. das indivi-
dualisierte Bewusstsein, das von den bewuss-
ten Energiehilllen oder Koshas in der physi-
schen, vitalen, mentalen und intellektuellen
Dimension der eigenen Existenz umgeben
wird. Die sich als universelle Lebenskraft im
Menschen manifestierende Shakti wird als
Prana oder Lebensenergie in Korper und
Geist bezeichnet. Du kannst dein groRartiges
gottliches Potential, die ,,Kundalini Shakti*
erwecken, indem du sie als die innere Géttin
verehrst, die dich auf allen Ebenen fiihrt und
starkt. Die Praxis von Shambhavi Mudra
fokussiert das Bewusstsein innerlich darauf
und wird zusammen mit dem Streben nach
dem Wahren, Guten und Schonen zu einer
heiligen yogischen Disziplin. Man kann die
Krafte dieser Gottin auch personifizieren und
dabei durch Hingabe bzw. Bhakti Liebe fir
ihre Formen und Qualitaten entwickeln.

Fester Blick: Shambhavi Mudra

Die Augen auf einen Punkt im Korper zu
richten, ist oft Bestandteil vieler Yogatechni-
ken und wird als ,,Drishti Yoga“ oder Yoga
des Sehens bezeichnet. Dazu gehdren Asanas,
Pranayama, Meditation, Mantras und sogar
Bhakti Yoga. Wenn allerdings die Augen auf
einen bestimmten Punkt im Korper oder in
der Aullenwelt gerichtet sind, wahrend man
seine Bewusstheit im Inneren auf den Prana,
aus dem alle Formen entspringen, fokussiert,
spricht man von Shambhavi Mudra oder
,festem Blick® und die Wirkung ist sehr viel
kraftvoller. Dafiir ist es erforderlich, dass man
sich innerlich auf das reine Licht des Be-

7

wusstseins — Shiva — konzentriert. Der physi-
sche Korper, die auflere Welt, Gedanken und
Geflhle geraten in den Hintergrund und die
,,selbsterleuchtende Offenbarung* bzw.
Svarupa tritt in den Vordergrund. Der Siddha
Tirumular teilt uns mit:

“And the Holy Master, Parama guru (sup-
reme guru)
[ “Und der heilige Meister, Parama Guru (héchster
Guru)]
As Para constant pervades interminably
all
[Durchdringt als bestandiges Para alles ewiglich]
In that immanent state
[In jenem immanenten Zustand]

Extends His Self-l1lluminating Manifestness
(svarupa)
[Entfaltet sich Seine selbst-erleuchtende Offenbarung
(Svarupa)]
When Jiva the Final Turiya (“fourth”)
State attains. “

[Wenn Jiva den endgliltigen turiya (“‘vierten”) Zu-
stand erreicht.”

— Tirumandiram 2835]

Und in den allerletzten Zeilen von
Patanjalis Yoga Sutras, Vers 1V.34:

“Svarupa pratishtha va citisakti iti”: ,,die
Kraft des reinen Bewusstseins kommt in
ihrem eigenen wahren Wesen zur Ruhe;”

wobei:

Svarupa= eigenes wahres Wesen, selbst-
erleuchtende Offenbarung;

Citisakti= Kraft des reinen Bewusstseins;

Pratishtha= Beharrlichkeit; zur Ruhe
kommen in

Va= folglich

Bei Shambhavi Mudra tritt man in einen
Zustand innerer Stille und Gemeinschaft mit
dem Licht des Bewusstseins ein, in dem
Wahrnehmungen, Gedanken und Emotionen
einfach vorbeiziehen, ohne irgendwelche
Spuren zu hinterlassen. Anstatt sich mit sol-
chen Regungen zu befassen, konzentriert man
die eigene Aufmerksamkeit auf das, was
unveranderlich ist, ihre Quelle. Zum Beispiel
kannst du beim Spazierengehen entweder in
die Ferne schauen oder deinen Blick nach

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



unten ca. 1 m vor deine Fll3e gerichtet halten.
Wie Jesus sagte: ,,Werdet Voriibergehende.*
(Thomas-Evangelium, Vers 42) Die Welt wird
dadurch aus einer wahrhaften Perspektive
gesehen, einer, die sehr befristet, sogar ver-
ganglich ist und Das, was die Welt lbersteigt,
wird sofort erreichbar im Hier und Jetzt. Du
strebst nicht nach irgendeiner neuen Erfah-
rung. Du suchst den Sehenden an sich, den
ewigen Zeugen und seine Schopferkraft,
Shakti und ihr menschliches Organ, Prana.

Dafur ist Pratyahara erforderlich, sprich
dass du deine Aufmerksamkeit von &uReren
Quellen, die dich ablenken oder dein Interesse
erwecken konnten, zurlckziehst. Angesichts
der Neigungen (Vasanas) und Gewohnheiten
(Samskaras) des Geistes und des Vitalkorpers,
sich in endlosen Wiinschen und emotionalen
Regungen zu verlieren, bedarf dies groRer
Konzentration, Dharana. Daflr musst du dich
von gewohnheitsgesteuerten Begierden und
Anhaftungen mithilfe des \organgs von
Tattva Shuddi oder ,,Loslassens® und durch
distanziertes Gewahrsein und Unterschei-
dungskraft gereinigt haben. Begierde ist eine
Leistung der Vorstellungskraft. Um Begierden
zu kontrollieren, sollte man Visualisierungs-
methoden sowie Konzentration und Mantras
praktizieren, dadurch wird das eigene Vorstel-
lungsvermogen zu einer Kraft, die der spiritu-
ellen Weiterentwicklung dient. Meditation
uber abstrakte Wahrheiten unter Zuhilfenah-
me des Intellekts und der Vernunft wird dir
ebenso helfen, die Intensitdt von Begierden
und verschiedene Emotionen im Vitalkorper
zu beherrschen.

Normalerweise wird Shambhavi Mudra -
zumindest am Anfang - mit offenen oder halb
geOffneten Augen praktiziert, die nach oben
auf einen Punkt zwischen den Augenbrauen
gerichtet werden, wo ein Licht visualisiert
werden kann. So wird es in den traditionellen
Texten wie der Hatha Yoga Pradipika und den
Siva Sutras beschrieben. Aber diese Mudra
hat ein sehr viel groReres Potential, wenn man
sie nicht nur auf das Augenbrauenzentrum
beschrankt. Man sollte einen ruhigen und
bestdndigen Blick und innere Stille beibehal-
ten, wéhrend man im Sitzen oder Stehen auf
die mit dem Sahasrara oder dem Ajna Chakra
assoziierten Zentren oder die Nasenspitze
schaut. Man kann sie auch mit halbgedffneten

8

oder ganz geschlossenen Augen ausfiihren.
Wichtig ist, dass man seinen Geist stets auf
den Prana im Inneren zentriert halt. Alterna-
tiv kann man sich auf ein bestimmtes Sinnes-
organ oder Sinnesobjekt, wie z.B. das Gehor
bzw. einen Klang, konzentrieren, sollte aber
dabei auf die Kraft bzw. die Energie, welche
dieses Sinnesorgan belebt und das Medium
dieser Wahrnehmung ist, fokussiert bleiben.
Genauso wie eine Maschine oder Apparatur
durch elektrische Energie angetrieben wird, so
arbeiten deine Sinne als Instrumente von
Prana, welcher selbst ein Teil der universellen
Shakti, der bewussten Energie, ist.

Wenn man Shambhavi Mudra als echte
tantrische Praxis ubt, strebt man nicht danach,
das jeweilige Sinnesorgan zu verschliel3en,
sondern danach, seine Aktivitat mit der Quelle
ihrer Kraft zu vereinen. Das Wort Tantra
bedeutet Netz oder energetische Lehren. Dies
bezieht sich auf das Energienetz, das alle
Dinge im Universum tragt. Und damit sind
auch die Lehren gemeint, die Shiva mit Shak-
ti, Bewusstsein mit Energie, das Spirituelle
mit dem Materiellen, Himmel und Erde, das
Ewige mit dem Vergéanglichen und das Un-
endliche mit dem Endlichen verbinden. Der
Tantra-Praktizierende benutzt energetische
Methoden unter Einbeziehung des Prana, um
mit dem Objekt der \erehrung bzw. dem
Gewahrsein zu kommunizieren. Der Tantriker
sieht alles Leben als heilige Verkdrperung des
Gottlichen an. Jedes Ding entspringt der
kosmischen Intelligenz, Shiva, durch die
schopferische Kraft von Shakti. Weder Shiva
noch Shakti sind Dinge oder Objekte; sie sind
die Quelle aller Dinge und daher kann man
sie nur erreichen, indem man in einen Zustand
der Verbundenheit mit ihnen eintritt, in wel-
chem man die Dualitdt von Subjekt und Ob-
jekt transzendiert. Der grof3artige Ausspruch
der Siddhas, ,,der Jiva (das individualisierte,
verkorperte Bewusstsein) wird zu Shiva (dem
universellen Bewusstsein)®, erkennt sowohl
die Realitdt der verkorperten Existenz als
auch ihren hdchsten Zustand der Vollkom-
menheit an. Und er bestitigt ebenso den
Prozess bzw. Weg dazwischen! Wir alle sind
unfertige Erzeugnisse, die dadurch geformt
werden, wie wir auf die Erfahrungen des
Lebens reagieren. Shambhavi Mudra kann ein
effizientes Werkzeug sein, um diesen mysti-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



schen Weg von Unvollkommenheit zu \oll-
kommenheit zu beschreiten, wenn man es
gekonnt anwendet, zundchst mit einzelnen
aulReren Formen und Teilen der eigenen phy-
sischen oder feinstofflichen Anatomie und
schlieBlich, indem man alle Formen, materiel-
le wie subtile, betrachtet.

Verschiedene  Anwendungsformen  von
Shambhavi Mudra

Shambhavi Mudra kann auf vielfaltige Art
und Weise angewandt werden:

1. Praktiziere sie mit Ausrichtung auf die
fiinf feinstofflichen Sinne, die Jnana Indriyas:
(a) fokussiere dich auf die Kraft des Sehens,
nicht auf den Sehenden und auch nicht auf
das gesehene Objekt; (b) fokussiere dich auf
die Kraft des Horens, nicht auf dich selbst als
Horenden und auch nicht auf die gehorten
Kléange; (c) fokussiere dich auf die Kraft des
Fuhlens, nicht auf die Haut und auch nicht auf
das wahrgenommene Objekt; (d) fokussiere
dich auf die Kraft des Schmeckens, nicht auf
die Zunge und auch nicht auf die Speise oder
das Getrdnk bzw. ihren Geschmack; (e) fo-
kussiere dich auf die Kraft des Riechens,
nicht auf die Nase und auch nicht auf das
gerochene Objekt. Sinneswahrnehmungen
kommen und gehen wie Wolken am Himmel.
Sei wie der Himmel. Fokussiere dich auf den
Prana, der den funf Sinnen ihre Kraft ver-
leiht.

2. Praktiziere sie, wahrend du dich auf den
Prana konzentrierst, die Energie welche die
Handlungen der ausfiihrenden Organe, der
Karma Indriyas, ermdglicht: (a) die Kraft, die
deine Hande bewegt; (b) die Kraft, die deine
FuBe und Beine beseelt; (c) die Kraft, die
deine Stimme belebt; (d) die Kraft, die deine
Ausscheidungsorgane anregt; und (e) die
Kraft, die deine Fortpflanzungsorgane belebt.

3. Praktiziere sie, wéhrend du auf ein aulie-
res Objekt blickst: eine Kerzenflamme, eine
Blume, ein Yantra oder Mandala, einen Shiva
Lingam oder ein Bild von der personlich
favorisierten Form des Gottlichen, die Ishta-
Devata genannt wird. Falls man sich jedoch
bewegt oder umherlduft, kann man jedes
beliebige &ullere Objekt betrachten, wahrend
man auf das Licht des Bewusstseins gerichte-
tes inneres Gewahrsein praktiziert.

4. Praktiziere sie, wéhrend du den Klang
deines eigenen Mantras bis zu seiner Quelle
zuruckverfolgst und dich mit den Kraften und
Quialitaten, die das Mantra zum Ausdruck
bringt, identifizierst. Konzentriere dich auf
Das, woraus das Mantra entspringt und hore
dabei auf seinen Klang.

5. Praktiziere sie, wahrend du mit anderen
kommunizierst, indem du dich auf die Energie
fokussierst, die zwischen dir und deinem
Gegenuber flieBt. Strebe danach, sie mit
Liebe, Wohlwollen und Gleichmut zu sétti-
gen. Erkenne die Prasenz des Gottlichen -
Dem einzigen, mit dem wir eine dauerhafte
Beziehung haben.

6. Praktiziere sie, wéhrend du deinen Blick
auf das Bild deiner Ishta Devata bzw. deines
Gurus konzentrierst und nimm die Energie,
Liebe, Schonheit und den Frieden auf, die
diesem zugrundeliegen.

7. Praktiziere sie, wéhrend du deinen Blick
auf die Chakras oder andere Teile deiner
feinstofflichen Anatomie fokussierst: z.B. Ida,
Pingala und Sushumna Nadi. Die Energie
folgt dem Bewusstsein, wenn du also deine
Augen auf ein Chakra richtest, flieRt Energie
in dieses Chakra und erweckt es.

8. Praktiziere sie, wahrend du Objekte be-
trachtest, welche die fiinf Elemente représen-
tieren: (a) Erde, z.B. einen Stein oder Berg;
(b) Wasser, z.B. einen See, Fluss oder Ozean;
(c) Feuer, z.B. eine Kerzenflamme oder ein
Lagerfeuer; (d) Luft, z.B. den Himmel oder
die Wolken und (e) Raum, z.B. den Raum
zwischen einzelnen Objekten oder den Raum
zwischen dir und dufReren Objekten. Man
kann dies auch mit geschlossenen Augen
machen, indem man diese Dinge visualisiert.
Lasse dein Bewusstsein dabei mit dem Objekt
deiner Betrachtung verschmelzen, werde eins
mit ihm.

9. Praktiziere sie, wahrend du (ber das
Feuer der Kundalini, unserer potentiellen
Kraft, nachsinnst. Da sie uns auf allen Ebenen
unterstutzt, ist sie mit dem Wurzelchakra
assoziiert, dessen Element die Erde ist. Sie ist
wie das Feuer im Erdmittelpunkt. Sie wird
durch Tapas - die Praktiken, die uns reinigen
und starken, wozu die Asanas, Pranayama
und eine gesunde Ernéhrung genauso gehdren
wie die Yamas, die sozialen Beschréankungen -

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



zenloser Frieden, Freude, Licht, Kraft usw. —
uber dem Kopf. Der goldene Deckel —
Hiranmaya patra — trennt das tber dem Ver-
stand liegende von dem, was unter ihm ist.
Wenn man diesen Deckel gedffnet hat, kon-
nen jene oberhalb liegenden Elemente zu
jeder beliebigen Zeit herabkommen; dazu ist
Stille notwendig.“ (Abendansprache, A. B.
Purani)

Das tiefgriindige Praktizieren von Hatha
Yoga ist nicht nur auf das Durchfuhren von
Asanas (Yogahaltungen) beschrénkt, sondern
geht viel weiter. Hatha Yoga beinhaltet Asa-
nas und Bandhas (Muskelverschliisse) und
hat zum Ziel, die Nadis oder Energiekanale zu
reinigen, die Chakras zu aktivieren und
schlieBlich die Lebensenergie zum Scheitel-
punkt des Kopfes zu leiten und dort zu kon-
zentrieren. Dies ist der letztendliche Zweck
dieser Praktiken, wobei die hoheren Chakras
mit jener Lebensenergie gedffnet werden
sollen. Der Yogi Sivananda bezeichnet in der
Tat Praktiken als ,,Hatha Yoga“, die andere
dem ,Kundalini Yoga“ zurechnen wiirden,
wie er es in seinem Buch ,,Kundalini Yoga*“
beschreibt.

Die Praxis von Pranayama ist fr den Pro-
zess des Erwachens und der Energiekonzent-
ration am Scheitelpunkt des Kopfes ebenso
fundamental. Die Siddhas bestehen sehr
darauf; Bogar spricht auch in den beispielhaf-
ten Versen dieses Gedichts davon:

“Befreie die meditative Energie vom Mu-
ladhara und leite den Atem

Durch die tberflieRenden, wonnevollen
vier Kreise

Zu dem Kreis, der mit der Silbe ya verbun-
den ist

und wo geordnete Atmung verinnerlicht
wird.

Der Yoga des Boganathar, Teil 1,
“Samadhi Diksai-10”, Vers 1
-von Siddha Boganathar

Die “vier Kreise” sind die vier Chakras
tiber dem ersten Chakra. Durch das Praktizie-
ren von Pranayama wird der Atem ausgegli-
chen und beruhigt und von selbst im sechsten
Chakra konzentriert, welches zwischen den

11

Augenbrauen liegt. Der Prana wird im Ajna
Chakra verinnerlicht, welches mit der Silbe
,.ya ‘“ verbunden ist.

In anderen Yoga-Richtungen wird Kon-
zentration auf das Kronenchakra praktiziert,
um die Welt des Samsara, den unendlichen
Kreislauf der Wiedergeburten, endgiltig
hinter sich zu lassen. Aber das Ziel des
Siddhantam der Siddhas ist ein anderes. Die
Konzentration auf diesen Punkt hat hier den
Zweck, die gottliche Gnade herabzuleiten, um
die Transformation aller Hullen oder Kdorper
des Yogis, inklusive des physischen Korpers,
zu ermdglichen... sodass ,,Kupfer in Gold*
transformiert wird, damit ,Jiva (individuelle
Seele) zu Shiva (das Géttliche) wird”“. Das
Kronenchakra, Sahasrara, wird zu dem
Punkt, an dem die hoéhere Energie herab-
stromt, sobald der Deckel gedffnet ist. Dies
erwahnt Sri Aurobindo in seinen Schriften:

»Das am hochsten organisierte Zentrum
unseres verkorperten Seins und dessen Aktion
im Korper ist das oberste mentale Zentrum,
Sahasrara, welches durch das yogische Sym-
bol der tausendblattrigen Lotusblite darge-
stellt wird. Und an seiner obersten Spitze
findet die direkte Kommunikation mit den
supramentalen Ebenen statt. Es ist dann mdg-
lich, eine andere, direktere Methode anzu-
wenden (...) und alles durch eine Art von
Herabstromen von oben zu empfangen, durch
das wir nicht nur spirituell sondern auch
physisch bewusst werden. (Die Synthese des
Yoga, S. 805 - Sri Aurobindo)

Als Yogi kannst du diese Transformation
nicht selbst herbeifiihren; sondern sie ge-
schieht durch das Herabstromen des Goattli-
chen selbst. Du musst dein Streben nach dem
Gottlichen durch vollkommene Konzentration
deiner Energie in diesem hoheren Punkt
vollenden, bis sich ,,der Deckel 6ffnet”. Wenn
der Deckel geoffnet ist, musst du durch abso-
lute mentale Stille und uneingeschrénkte
Aufnahmebereitschaft flr die herabstromende
Gnade vollstdndige Hingabe zum Ausdruck
bringen. Das Erlangen solcher Verwirklichung
kann ein Leben oder mehr in Anspruch neh-
men, bis dies letztendlich vollzogen und
wirksam ist.

Sri Aurobindo legt in seinen Schriften dar,
dass das einzige, was die Natur und den phy-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



sischen Korper transformieren und gottgleich
machen kann, das supramentale Bewusstsein
oder Wahrheits-Bewusstsein ist, welches weit
uber den hoheren Mentalebenen des eigentli-
chen menschlichen Wesens liegt. Dieses
Wahrheitsbewusstsein erlaubt keine Falsch-
heit; es entspricht der Wahrheit des Seins. Es
ist interessant, dass Bogar in diesen \ersen
ebenfalls davon spricht, ,,es (den Kdrper) zur
Wahrheit zu machen®.

Die Transformation und Vergottlichung des
Yogis ist die hochste Vereinigung von Shiva
und Shakti, von Bewusstsein und Energie, bis
kein Unterschied mehr zwischen beidem
besteht. Die Schopfung wird eins mit dem
Schopfer.

., Durch Konzentration in das Absolute
versunken,
Wird es moglich, die sich manifestierende
Gnade herabstromen zu lassen;
Das Universum und die ftinf Sinne vermi-
schen sich

Und haben die Form des Einen mit Filzlo-
cken-Haar und Weisheit angenommen.”

12

- Das Yoga der 18 Siddhas: Eine Antholo-
gie.

Sundaranandar, Meyjnanaccurukkam-16,
Vers 15.

Das Universum und die fiinf Sinne sind
dann untrennbar von Shiva, dem hdchsten
Bewusstsein (dem einen mit Filzlocken-Haar
und Weisheit).

Und der physische Koérper ist nach Auffas-
sung der Siddhas mehr als eine Begrenzung
oder Illusion fir die Seele; er ist eine Tire zu
diesem unbeschreiblichen Zustand der Ver-
wirklichung: ,,.Der menschliche Korper, als
eine Erscheinung betrachtet, ist das Tor.*

Diese Verse des Siddha Boganathar erkla-
ren uns auf pragnante und erstaunliche Weise
den Weg der Siddhas — den Prozess der Ener-
gie-Anhebung und das Herabstromen der
transformierenden Gnade des Gottlichen
sogar bis in den physischen Korper hinein,
um hochste yogische Verwirklichung zu
erreichen.

News und Notizen

Eine zweite Einweihung wird von M. G.
Satchidananda vom 23.-25. Oktober 2015 in
Quebec abgehalten werden.

Eine Pilgerreise zu dem neuen Ashram in
Badrinath ist vom 22. September bis 10.
Oktober 2016 geplant.
http://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgr
images.php#himalaya

Wir brauchen euere Hilfe! Unsere eingetra-
gene, gemeinnitzige Bildungsorganisation,
Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas,
benodtigt euere Spenden, um den Bau des
Ashrams in Badrinath abzuschlieen. Der
aktuellste Bericht (ber den Baufortschritt

sowie Bilder dazu sind unter folgendem Link
Zu finden:
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashr
am-badrinath.php

Aulerdem sind wir auf euere Hilfe angewie-
sen, um das fir 2015 geplante Programm an
geforderten Aktivitaten des Ordens zu reali-
sieren. lhr konnt online spenden und euch
unseren Jahresbericht und unsere Plane im
Detail unter folgendem Link ansehen:
http://www.babajiskriyayoga.net/german/cont

ributions.php

Besuche die Seite unseres Internetversand-
handels

www.babajiskriyayoga.net, um (ber VISA,
American Express oder Mastercard alle Bi-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal


http://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#himalaya
http://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#himalaya
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php

cher und andere Produkte von Babaji’s Kriya
Yoga Publications zu beziehen, oder flr
Spenden an den Order der Acharyas. Deine
Kreditkarten-Informationen ~ werden  ver-
schlusselt und geheim gehalten.

Besuche Durga’s Blog
www.seekingtheself.com

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga
Journals — falls noch nicht geschehen - um
die jahrliche Zahlung von 12 Euro auf das
deutsche Konto von M.G. Satchidananda
far das Abonnement.

Die Kontodaten:
Kontoinhaber: M. Govindan
Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank International,
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Anmerkung fir Abonnenten des Kriya
Yoga Journals: Das Journal wird vierteljahr-
lich per E-Mail an alle diejenigen versendet,
die Uber eine E-Mail Adresse verfiigen. Wir
bitten euch darum, uns mitzuteilen, an welche
E-Mail Adresse das Journal verschickt werden
soll und, dass ihr, falls ihr einen Anti-Spam
Blocker benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnahme-
liste setzt. Das Journal wird als ein formatier-
ter pdf-Anhang mit Bildern verschickt. Die-
sen kann man mithilfe des Adobe Acrobat
Readers oOffnen. Andernfalls konnen wir es
auf Anfrage nochmals als unformatiertes
Worddokument ohne Bilder verschicken.
Falls du dein Abonnement nicht bis Ende
September 2015 verléngerst, kann es sein,
dass du die ndchste Ausgabe nicht erhéltst.

13

Babaiji’s Kriya Yoga Journal


http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net

Jahrgang 22 — Nr. 2

Sommer 2015

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe

In dieser Ausgabe

1. Ist Gott noch in der Welt?
von M.G. Satchidananda

2. Der feste innere Blick auf Shakti
von M.G. Satchidananda

3. Den Korper durch Wahrheitsbewusstsein transformieren

von Nityananda
4. News und Notizen

erscheint einmal pro Quartal

Herausgeber:

Babaiji’'s Kriya Yoga

and Publications, Inc.

196 Moutain Road -P.O.Box 90
Eastman Quebec Canada JOE | PO
tel +1-888-252-9642

oder +1-450-297-0258

fax +1-450-297-3957
www.babaji.ca- journal@babaji.ca

Deutsche Ausgabe:
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland
www.babaii.de - info@babaii.de

Leitartikel: Ist Gott noch in der Welt?

von M. G. Satchidananda

Katastrophen wie das kiirzliche Erdbeben
in Nepal, Flugzeugabstiirze oder auch religio-
ser und politischer Terrorismus, bei denen
tausende von unschuldigen Menschen ums
Leben kommen, kdnnen unseren Glauben an
Gott erschiittern. Es scheint so, als ob tagtag-
lich guten Menschen schlimme Dinge wider-
fahren und uns dartiber nachdenken lassen:
,Wie kann ein allmichtiger, wohlwollender
Gott solche Tragddien nicht verhindern?*
oder ,,Warum lisst Gott es zu, dass Menschen
so viel leiden miissen?“ oder ,,Warum gibt

sich Gott in der Welt nicht deutlicher zu er-
kennen?*“ Eine unerwartete gesundheitliche
Krise kann den eigenen Glauben bzw. das
Vertrauen in Gott ins Wanken bringen, wenn
eine geliebte Person betroffen ist, geschweige
denn, es zu einer schwerwiegenden Verlet-
zung oder dem Unfalltod eines Kindes, eines
Freundes oder eines Familienmitgliedes
kommt. Es ist einfach, witend, hoffnungslos
und zynisch darauf zu reagieren. Diejenigen,
die nicht an Gott glauben, sehen darin dann



http://www.babaji.ca/

erweckt. Konzentriere dich auf das Feuer,
welches diese Praktiken belebt; auf die Hitze
des Widerstandes, auf die deine Bemiihungen
stoRen, besonders Begierden, Gewohnheiten
und Anhaftungen betreffend; auf die Kraft des
Feuers, deine Natur zu transformieren und
dich deine Willenskraft anwenden zu lassen.

10

ten Fahigkeiten assoziiert. Sinne daruber
nach, wie sich dies, jenseits aller Anstrengun-
gen, als Liebe und Frieden manifestiert.

11. Praktiziere sie, wahrend du Uber die
innere Alchemie meditierst, bei der das Kun-
dalini Feuer der unteren Chakras in lda Nadi
aufsteigt und durch herabstromende, abkih-
lende Energie in
Pingala Nadi,
,dem Mond“, dem

Kronenchakra,
transformiert wird
und zur Sonne,
dem Licht des
Bewusstseins wird,
wenn sie sich in
Sushumna Nadi
vereinen. Die
\ereinigung  von
Shiva und Shakti.

12. Praktiziere

10. Praktiziere sie, wahrend du den Voll-
mond betrachtest und dich auf die selige,
kiihlende Energie, das Licht des Bewusst-
seins, das uns so viel Freude schenkt und
unseren Geist beruhigt, fokussierst. Aufgrund
dieses Effekts wird der Mond mit dem Kro-
nenchakra, dem weichen Gaumen, Samadhi,
Nirvana und der Sekretion von Amrit bzw.
dem Nektar dieses Chakras und der sich
daraus ergebenden Erweckung unserer htchs-

sie, wahrend du
betrachtest, wie die sich nach unten bewegen-
de Energie bei der Einatmung die aufsteigen-
de Energie bei der Ausatmung ausgleicht und
in der Stille des mihelosen Aussetzens und
dem inneren Glanz des Bewusstseins mundet.

13. Praktiziere sie, wéhrend du Uber die
Quelle der energetischen Regungen und Emp-
findungen bei der Praxis jeder einzelnen
Asana nachsinnst.

Den Koérper durch das Herabstrémen von Wahr-
heitsbewusstsein transformieren

von Nityananda

“Um den Kérper zu erhalten, offne den
Deckel,

Der Deckel wird durch Hatha-Yoga gedff-
net;
Der menschliche Korper, als eine Erschei-
nung betrachtet, ist das Tor;

Mache den vielfach gebundenen Korper
zur Wahrheit und erringe den Sieg, indem du
den Korper umkehrst.

Der Yoga des Boganathar, Band 1,
., Samadhi Diksai-10°,
Vers 5 von Siddha Boganathar

Sri Aurobindo, ein moderner Siddha,
spricht ebenso von einem Deckel, der am
Scheitel des Kopfes lokalisiert ist:

“Uber dem Verstand befindet sich nicht
nur das Unendliche selbst sondern auch gren-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal



