
2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

eine Rechtfertigung für ihre Überzeugung, 

dass „es keinen Gott in der Welt gibt.“ 

Die Antworten, die Pfarrer, Priester oder 

Rabbis normalerweise aus religiöser Sicht auf 

die Leiden des Lebens geben, sind generell 

unbefriedigend: „Gottes Wege sind uner-

gründbar.“ „Wir können nicht verstehen, 

warum Gott solch entsetzliche Ereignisse 

zulässt.“ Unglücklicherweise findet man auch 

jene Geistlichen, die glauben, dass tragische 

Ereignisse besonders denjenigen Menschen 

widerfahren, die ihre jeweiligen religiösen 

Überzeugungen nicht teilen, oder dass es sich 

dabei um Gottes Strafe für Sünder bzw. Un-

gläubige handelt. Andere, die durch die Sor-

gen und Fallstricke des Lebens gebrochen 

sind, wenden sich eventuell von der Religion 

ab. Auch diejenigen, die nicht religiös sind, 

geben es möglicherweise einfach auf, nach 

spiritueller Wahrheit oder Trost zu suchen.  

Durch die Praxis und das Studium von Yo-

ga kann man jedoch die Energie und Weisheit 

erlangen, um aufgeklärte Antworten auf diese 

fundamentalen und existentiellen Fragen zu 

finden. Es gibt verschiedene yogische Wege, 

die Gott in der Welt offenbar werden lassen. 

1. Bhakti Yoga, der Yoga der Liebe und 

Hingabe ist das einfachste und direkteste 

Instrument. Einer der berühmtesten theologi-

schen Aussprüche der Yoga Siddhas lautet: 

„Anbe Shivam“ oder „Liebe ist Gott.“ Viele 

Heilige unterschiedlicher Religionen haben 

verkündet: „Gott ist Liebe“; aber nur die 

Siddhas haben es auf diese Weise formuliert. 

Also in Bezug auf die Frage, „Wo ist Gott in 

Nepal?“, wird der Bhakti Yogi unverzüglich 

die Antwort geben: „In den Herzen und Geis-

tern aller, die auf diese tragischen Ereignisse 

mit Liebe, Mitgefühl und Hilfe für die Leid-

tragenden reagiert haben.“  

2. Karma Yoga, selbstloser Dienst. Der 

Karma Yogi handelt, um das Leiden anderer 

zu lindern. Am Anfang mag man denken: „Ich 

tue dies als Dienst.“ Man sucht nach Gele-

genheiten, Gutes zu tun, „gutes Karma“ zu 

erschaffen, indem man insbesondere andere 

glücklich macht und die Auswirkungen von 

„schlechtem Karma“ - die negativen Konse-

quenzen von Taten in der Vergangenheit - 

womöglich aufheben kann. Handlungen, die 

als Dienst ausgeführt werden, um andere 

glücklich zu machen, auch die eigene Arbeit 

und Aufgaben im Haushalt, sogar kleine 

Gesten gegenüber Fremden, werden zur eige-

nen Yogamatte. Man handelt geschickt und 

bewusst, aber ohne an den Ergebnissen zu 

hängen. In einem etwas fortgeschrittenerem 

Stadium erkennt der Karma Yogi: „Ich bin 

nicht der Macher“, „ich bin nur ein Instru-

ment“ bzw. „ich bin der Zeuge.“ Wenn sich 

das Zeugenbewusstsein ausbildet, fühlt es 

sich nicht mehr so an, als ob man etwas tun 

würde, da man sich nicht mehr mit dem Kör-

per und den mentalen Regungen identifiziert. 

Man beginnt, immer mehr zu verstehen, wie 

Handlungen, Worte und Gedanken Konse-

quenzen bzw. Karma erzeugen und, wie man 

dieses Gesetz anwenden kann, um eher Freu-

de statt Leid mit anderen zu teilen. Mit die-

sem neuen erweiterten Gefühl des Selbst spürt 

man, dass die Bedürfnisse anderer gleichzei-

tig auch die eigenen sind.  

3. Raja Yoga oder klassischer Yoga wie er 

in Patanjalis Yoga Sutras dargestellt wird. In 

tiefer Meditation wirst du dir dessen bewusst, 

was bewusst ist. Das Bewusstsein an sich 

wird zum Objekt. Du spürst, „ich bin in al-

lem“ und „alles ist in mir.“ Mit der Zeit wird 

diese Selbst-Erkenntnis deine alltäglichen 

Aktivitäten im Wachbewusstsein durchdrin-

gen. Gotteserkenntnis stellt sich ein, wenn 

sich dieser Zustand vertieft. Heilige und 

Mystiker aller spirituellen Traditionen haben 

versucht, dies zu beschreiben, aber ihnen 

fehlten generell die Worte dafür. In der Tat 

entfernt man sich umso weiter davon, je mehr 

man diesen Zustand zu beschreiben versucht, 

weil ihn zu beschreiben, oder sogar nur darü-

ber nachzudenken, ihn auf eine Reihe von 

Ideen reduziert. Da „ES“ alle Bezeichnungen 

und Formen übersteigt, alles durchdringt und 

unendlich und unvergänglich ist, wird alles 

andere bedeutungslos. Es herrscht Stille.  

4. Jnana Yoga, die Kultivierung von 

Weisheit, mittels unserer intellektueller Fä-

higkeiten, Infragestellung, des Studierens und 

Nachsinnens von bzw. über Weisheitsliteratur 

und intuitiver Erkenntnisse. Am herausra-

gendsten kommt die Weisheit der Siddhas in 

dem Tirumandiram zum Ausdruck. Darin 

wird dargestellt, dass die fünf Wirkweisen 

von Gott Shiva - Schöpfung, Erhaltung, Auf-

lösung, Verdunkelung und Gnade - alle die 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Weiterentwicklung von individuellen Seelen 

auf ihrer Reise von Trennung, Unvollkom-

menheit und existentiellem Leiden hin zu 

Einheit, Vollkommenheit und Glückseligkeit 

zum Zweck haben. Daher dienen scheinbar 

tragische Ereignisse der Erbauung von See-

len. Sie zwingen uns dazu, die Wahrheit 

jenseits der Dualitäten, wie Freude und 

Schmerz, Gewinn und Verlust, Zuneigung und 

Abneigung zu suchen. Wir gewinnen an 

Weisheit und lernen, die Kraft und den Mut 

zu finden, solchen Ereignissen mit Gleichmut 

zu begegnen und egoistische Reaktionen wie 

Angst, Verhaftung und Abneigung aufzuge-

ben.  

5. Tantrischer oder Kriya Yoga, die Ver-

ehrung und Kultivierung jener visionären 

Vorstellung, dass nichts außer unzerstörbarer, 

allgegenwärtiger Energie existiert und wir 

Gott als unser höchstes Selbst erkennen kön-

nen, wenn wir uns auf diese Energie konzent-

rieren und sie durch die Praxis von Kundalini 

Yoga in uns transformieren und sublimieren. 

Folglich werden sogar zerstörerische Ereig-

nisse für das Wachstum der verkörperten 

Seele auf ihrer Reise von einem Leben zum 

nächsten als notwendig angesehen. Während 

sich ihre körperliche Form zwangsläufig 

auflösen muss, da sie den Gesetzmäßigkeiten 

der Physik sowie Karma, Zeit und der Unwis-

senheit der eigenen wahren Identität unter-

liegt, erwecken Kriya Yogis und Tantriker die 

Chakras und deren potentielle Kraft sowie 

deren potentielles Bewusstsein. Die wachge-

rufene Kundalini Shakti offenbart dem mysti-

schen Yogi die Wahrheit jenseits des intellek-

tuellen Verstehens.  

 

Wer ist Gott? Wer bin ich? 

Wie man all diese Fragen beantwortet, 

hängt von dem jeweiligen persönlichen Got-

tesbild ab und dies ist von Person zu Person 

äußerst unterschiedlich. Gibt es einen richten-

den Gott? Einen, der uns für Sünden bestraft? 

Wie kann ein höchstes Wesen, das uns bedin-

gungslos liebt, uns nicht vor solchen Tragö-

dien bewahren? Unsere Vorstellung Gottes 

oder eines höchsten Wesens wird sich verän-

dern bzw. sukzessive herausbilden, sowie wir 

uns spirituell weiterentwickeln. Es kann zu 

einer Verschiebung von etwas, das „da drau-

ßen“ ist, zu etwas, was „in mir“ ist, kommen. 

Es ist aufschlussreich, zu analysieren, wie 

man selber über Gott denkt und womit man 

sich identifiziert, während man auf dem spiri-

tuellen Weg voranschreitet. Theologen haben 

die unterschiedlichen, progressiven religiösen 

Gottesbilder kategorisiert. Jede Religion bzw. 

kulturelle Gruppe nimmt an, dass ihre Gottes-

vorstellung die einzig richtige ist. Es ist offen-

sichtlich, dass das eigene Gottesbild durch die 

eigene Erziehung, das Verständnis der Natur, 

persönliche Erfahrungen, Vorstellungen, 

Wünsche und Ängste begrenzt wird. Diese 

limitieren unser spirituelles Wachstum. Die 

menschliche Lebenslage wird auf das eigene 

Gottesbild projiziert. Die Beantwortung der 

oben genannten Fragen wird davon abhängen, 

welche der folgenden Gottesvorstellungen 

und Ich-Identitäten auf einen zutreffen.  

Stadium 1: Gott ist der Beschützer. Ich 

bin der physische Körper. Ich bringe Gott und 

geistigen Wesen Opfer dar, um Schutz vor 

bösen Kräften und Ereignissen zu erhalten, 

die mich physisch bedrohen.  

Stadium 2: Gott ist allmächtig. Gott ist 

der Urheber von Gesetzen und hat politische 

wie religiöse Autorität. Ich bin der Geist und 

habe eine Persönlichkeit. Ich achte die Geset-

ze und werde bei Nichteinhaltung bestraft. 

Stadium 3: Gott ist Stille: „Sei still und 

erkenne, dass ich Gott bin.“ Ich bin der Zeu-

ge.  

Stadium 4: Gott ist weise und allwissend. 

Gott liebt mich. Ich bin intuitiv. Ich höre zu. 

Stadium 5: Gott ist mein Mit-Schöpfer. 

Ich erschaffe. 

Stadium 6: Gott ist ein Wunder. Ich bin 

strahlendes Selbst-Bewusstsein. 

Stadium 7: Gott ist absolutes Sein, Be-

wusstsein und Glückseligkeit. „Ich bin“; ich 

bin nichts Spezielles. 

(Eine vollständige Ausführung der oben 

genannten Punkte ist in “Kriya Yoga – Er-

kenntnisse auf dem Weg“, 3. Teil, Kapitel 7, 

unter „Wie können wir erkennen, ob wir 

spirituelle Fortschritte machen?“ nachzule-

sen. Auch zu finden in der 55. Ausgabe des 

Kriya Yoga Journals, Herbst 2007, unter: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/artic

les.php 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/articles.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/articles.php


4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Die Perspektive der Yoga Siddhas 

So wie es in ihren literarischen Werken, 

einschließlich des Tirumandirams, zum Aus-

druck kommt, meinen die Yoga Siddhas, dass 

„die Welt, wenn man sie von einem überbe-

wussten Zustand aus betrachtet, perfekt ist 

und, dass Gott Shiva gezielt jedes Ding und 

sein jeweiliges Gegenteil erschaffen hat: 

Gutes und Schlechtes, Schönheit und Missge-

stalt, Licht und Dunkel, Freude und Leid, 

Leben und Tod. Genau diese Gegensatzpaare 

von Freud und Leid bereiten den Boden für 

das Wachstum und Reifen der Seele, wodurch 

wir beginnen, jenseits der Dualitäten der Welt 

zu suchen und jede Seele gereinigt, entfaltet 

und zu Shivas heiligen Füßen geführt wird. 

Von dem Höhepunkt der Erleuchtung aus, den 

die Siddhas erreicht haben, betrachtet man 

alles als notwendig und gut, alles wird als 

Gott selbst gesehen.“ (Tirumandiram, 10. 

Band, Seite 3470) 

Die individuelle Seele ist ein strahlendes 

Wesen, ein Lichtkörper und wird als der 

Körper der Glückseligkeit, Anandamaya 

Kosha, bezeichnet. Sie wird erschaffen, ent-

faltet sich als scheinbar eigenständiges Wesen 

und geht schließlich in unterschiedsloser 

Einheit oder Einssein bzw. Identität mit Gott 

Shiva auf. Gemäß der monistisch-theistischen 

Betrachtungsweise der Siddhas unterscheidet 

sich die Seele aufgrund ihrer Individualität 

zeitweise von Gott – wenn auch nicht essenti-

ell - da sie begrenzt ist. Sie ist nicht von 

vornherein allmächtig oder allgegenwärtig. 

Aber sie ist nicht unvollkommen. Die unter-

schiedlichen Hüllen und Instanzen des Geistes 

und der Wahrnehmung, die nicht der Seele 

entsprechen, aber sie umgeben, sind sogar 

noch begrenzter, da sie den Makeln von Ana-

va (Unwissenheit der eigenen wahren Identi-

tät), Karma (Konsequenzen von Taten, Wor-

ten und Gedanken der Vergangenheit, Ge-

wohnheiten) und Maya (Täuschung) unterlie-

gen. Die Zyklen von Geburt und Tod, 

Samsara genannt, dienen dazu, diese Makel 

zu beseitigen.  

Aber “warum erschuf Gott” dann? Diese 

Frage rührt von der begrenzten Perspektive 

des 2. Chakras her, die den Regeln der Logik 

unterliegt. Die Antwort darauf findet man 

jedoch in dem Bewusstsein der göttlichen 

Vision im 6. Chakra. Wenn wir uns mit unse-

rer begrenzten, gewöhnlichen Vernunft einen 

angemessenen Grund für die Schöpfung 

vorstellen wollen, kommt dies dem Versuch 

gleich, den Ozean schluckweise zu begreifen. 

Es liegt einfach in der Natur Gottes, zu er-

schaffen, zusammen mit seinen anderen vier 

Kräften: Erhaltung, Auflösung, Verdunklung 

und Gewährung von Gnade. Es bedarf keiner-

lei Grund. Welten werden so selbstverständ-

lich erschaffen, wie wir Gedanken und Gefüh-

le erzeugen. Dies ist eine Tatsache, welche die 

Vernunft übersteigt. Seine Schöpferkraft ist 

Teil der Vollkommenheit der Quelle des Le-

bens. Aber gemäß dem kosmischen Gesetz 

des Karmas (das ebenso von Ihm erschaffen 

wurde) ist jede Seele selbst, nicht Gott, für 

ihre Handlungen und somit auch für die Un-

terschiede und Ungleichheiten verantwortlich. 

Diese Ungleichheiten sind Teil der kontinuier-

lichen Schöpfung, innerhalb derer manche 

Seelen jung sind und noch viel zu erfahren 

haben und andere alt und reif sind und sich 

der Vereinigung mit Gott nähern. 

Im Gegensatz dazu sahen abrahamitische 

Theologen eine Welt, in welcher es Gut und 

Böse gab und sie waren nicht bereit dazu, 

ihren Gott für beides verantwortlich zu ma-

chen. Alles Böse, Falsche und Hässliche wird 

von dem Satan erzeugt. Der Gebrauch des 

Begriffes “Schöpfung” kann einen glauben 

lassen, dass Gott etwas aus dem Nichts heraus 

erschafft. Dies ist die jüdisch-christliche 

Sichtweise. Die vedische und agamische 

Auffassung ist, dass die Schöpfung eine Ema-

nation von Gott selbst ist, wobei Emanation 

ein Fließen, Entspringen oder Ausgehen von 

der Essenz, die Gott ist, meint. Gott ist daher 

beides, sowohl in seiner Schöpfung inbegrif-

fen als auch transzendent bzw. von ihr unbe-

rührt. Dies steht ebenso im Gegensatz zu 

einer dominanten Schule des Saiva 

Siddhantha unter südindischen Hindus, die als 

„pluralistischer Realismus“ bekannt ist und 

besagt, dass ein perfekter Gott weder die 

Seelen noch die Welt mit all ihren Fehlern 

erschaffen haben kann und, dass sie deswegen 

ewiglich getrennt bleiben. Von diesem Stand-

punkt aus ist die Schöpfung vergleichbar mit 

dem Handwerk eines Töpfers, der ein Gefäß 

auf einer Drehscheibe modelliert. Gott formt 

bereits vorhandene Materie auf unterschiedli-



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

che Weise. Gott ist der Töpfer, oder die „effi-

ziente Ursache“, die Drehscheibe ist die 

„instrumentale Ursache“, die als Gottes Kraft 

oder Shakti betrachtet wird, und der Ton ist 

die ewig existierende „materielle Ursache“, 

sodass ein Gefäß erschaffen wird, das Resul-

tat dieser drei Ursachen.   

Die Siddhas beschreiben die Schöpfung 

und die Beziehung der Seele zu ihrer Erschaf-

fung so, dass die Seele wie eine Welle ist, die 

dem Ozean entspringt, sich entfaltet und dann 

wieder mit ihrer Quelle, dem Ozean, Gott, 

verschmilzt. Was erschaffen wird, ist die 

Individualität der Seele, ausgestattet mit den 

Kräften von Iccha (Begierde-Liebe), Kriya 

(Tatkraft – Wille) und Jnana (Bewusstheit-

Weisheit), die letztlich aufgehoben wird, 

wenn die Malas oder Makel von Unwissen-

heit, Karma und Täuschung beseitigt sind und 

sich jegliches Gefühl der Trennung auflöst. 

Gott Shiva erschuf und erschafft andauernd, 

wobei er alle Dinge erhält und wieder resor-

biert und von Ihm die individuellen menschli-

chen Seelen sowie alle Welten und ihre Inhal-

te ausgehen. Er ist beides - die materielle wie 

auch die effiziente Ursache. Seine Schöpfung 

ist zu vergleichen mit den Früchten eines 

Baumes oder den Funken eines Feuers. Diese 

Sichtweise verbindet den Theismus, den 

Glauben an die Realität Gottes und der Seele, 

mit dem Monismus, der Überzeugung, dass es 

nur den Einen gibt und alles lediglich auf-

grund der Kraft der Illusion bzw. Maya ge-

trennt erscheint. Dies wird als monistischer 

Theismus bezeichnet und ist sowohl den 

tamilischen Yoga Siddhas wie auch dem 

Kaschmir Shaivismus gemein. (Mehr zu 

diesem Thema ist nachzulesen unter „Monis-

tischer Theismus in dem Tirumandiram und 

Kaschmir Shaivismus“ in unser Veröffentli-

chung „The Yoga of Tirumular: Essays on the 

Tirumandiram, Kapitel 10; auch als E-Book 

unter folgendem Link erhältlich (in englischer 

Sprache): 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/book

store.htm#yoga_tirumular_monograph 

„Jiva (die individuelle Seele) wird zu Shi-

va”, lautet die großartige Aussage der Sidd-

has, welche ihre Anschauung zusammenfasst. 

Sie bestätigt die Realität Gottes, der Seele und 

der Welt, welche die Seele immer wieder 

durchlaufen muss. Dies steht im Gegensatz zu 

den nicht-dualistischen Ansichten, die in 

manchen Schulen des Vedanta und Buddhis-

mus zu finden sind, laut denen die Welt und 

das Leiden darin keine Illusion sind, sondern 

das Göttliche an sich. Die Welt und die Seele 

sind nichts anderes als verschiedene Formen 

von Shiva selbst. Allerdings übersteigt Er 

Seine Schöpfung auch und wird durch sie 

weder begrenzt noch berührt. (Tirumandiram, 

10. Band, Seiten 3464-3465) 

 

Was ist Gnade? Wie hängt sie mit Karma 

zusammen? 

Das Konzept der Gnade findet sich durch-

gängig in den Lehren der Siddhas wie auch in 

vielen Weltreligionen. Es spiegelt die weit-

verbreitete Erkenntnis wider, dass unsere 

Gebete von einer wohlwollenden Quelle 

beantwortet werden, unabhängig davon, ob 

wir es verdienen. Aufgrund von Karma be-

kommen wir das, was uns zusteht. Durch 

Gnade erhalten wir das, was für unsere Seele 

erhebend und aufbauend ist in Erwiderung 

ihres Rufes. Genauso wie jede Handlung, 

jedes Wort oder jeder Gedanke gemäß dem 

Gesetz des Karmas eine unvermeidbare Kon-

sequenz oder Reaktion nach sich zieht, gibt es 

ein höheres Gesetz, durch welches die indivi-

duelle Seele (der Jiva) mit der höchsten Seele 

des Universums (Ishvara) kommunizieren 

kann. Der Siddha Tirumular gibt dieser Gnade 

eine Form: Nataraja, der Gott des Tanzes: 

In the splendorous temple (of 

Chidambaram) 

He danced, 
[In dem prächtigen Tempel (von Chidambaram)  

tanzte Er,] 
For the two rishis (Patanjali and Vyagrapada 

to witness) 

He danced ‚ 
[Für die beiden Rishis (die Augenzeugen Patanjali und 

Vyagrapada) 

tanzte Er,] 
Form, Formless and as Cosmic Form, 
[in Gestalt, formlos und als kosmische Form,] 

Within the Divine Grace of Sakti 

He danced  

[innerhalb der göttlichen Gnade der Shakti, 

tanzte Er,] 
He the siddhas, the anandas,  

[Er, die Siddhas, die Anandas,] 
As Form of Grace  
[als Form der Gnade] 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#yoga_tirumular_monograph
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#yoga_tirumular_monograph


6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

He stood and danced." 
[stand und tanzte Er.“] 

- Tirumandiram, Verse 2790 

Wie kann Gott veranlassen, dass Seelen in 

ein leidvolles Leben hineingeboren werden? 

Tirumular beantwortet diese Frage: 

In His Grace was I born;  
[In Seiner Gnade wurde ich geboren;] 

In His Grace I grew up;  
[In Seiner Gnade wuchs ich auf;] 

In His Grace I rested in death;  

[In Seiner Gnade ruhte ich im Tod;] 

In His Grace I was in obfuscation; 
[In Seiner Gnade befand ich mich in Verdunkelung;] 

In His Grace I tasted of ambrosial bliss; 
[In Seiner Gnade kostete ich die himmlische Glückse-

ligkeit;] 

In His Grace, Nandi, my heart entered. 
[In Seiner Gnade, Nandi, ging mein Herz auf.] 

- Tirumandiram, Vers 1800 

 

Also schenkt der Herr den Seelen einen 

Körper, damit sie ihr Karma aufarbeiten 

können; er unterstützt sie, sodass sie die 

Konsequenzen ihres Tuns erfahren können 

und dadurch an Weisheit gewinnen; er ver-

schafft ihnen Erholung durch Zerstörung des 

Körpers; er sorgt für Verdunkelung, wodurch 

sie jenseits des Schleiers suchen müssen, um 

ihre wahre Natur als Bewusstsein (cit) und 

schließlich Glückseligkeit zu erkennen, was 

sich aus dem Gleichmut gegenüber dem 

Karma ergibt; zu guter Letzt befreit er sie aus 

der Knechtschaft des Irrglaubens: „Ich bin der 

Körper, ich entspreche meinen Begierden.“ 

Somit sind alle Seine Taten Ausdruck Seiner 

Gnade.  

Ist göttliche Gnade für jeden erreichbar? Ja, 

aber nur diejenigen, die sich vorbereitet ha-

ben, wissen um ihre Verfügbarkeit und stre-

ben danach. Die Mutter hat gesagt: „Die 

Gnade ist für alle gleich. Aber jeder empfängt 

sie entsprechend dem Grad seiner Aufrichtig-

keit.“ 

Gott liebt und führt jeden einzelnen von 

uns.  

Yoga bietet uns verschiedene Instrumente, 

dies zu entdecken. Die Lehren der Yoga Sidd-

has schenken uns die Gewissheit, dass Gott 

uns liebt und Gottes Gnade beständig auf uns 

herabkommt. Wir werden uns dessen und 

Seiner Führung gewahr, wenn wir uns Ihm 

bewusst zuwenden und danach streben. Selbst 

die tragischen Ereignisse der Welt können als 

Gelegenheit dienen, „Anbe Sivam“, „Liebe ist 

Gott“ zum Ausdruck zu bringen.  

 
 

Der feste innere Blick auf Shakti  

von M.G. Satchidananda 

“Du träumst mit offenen Augen”, sagen die 

Siddhas und deshalb leidest du. Wenn du es 

zulässt, dass du dich mit den Regungen des 

Geistes – gleich, ob sich dabei um Gedanken, 

Sinneseindrücke oder Emotionen handeln 

mag – identifizierst, wird dich dies permanent 

von der Bewusstheit deines eigenen wahren 

Selbst ablenken. Die wissenschaftliche Kunst 

des Yoga mit ihren vielen Techniken schafft 

Abhilfe. Ohne tiefgreifendes Verständnis 

davon, wie man auf die potentielle Energie im 

eigenen Inneren zugreifen kann, praktiziert 

ein Yogaschüler diese Techniken jedoch mög-

licherweise nicht mit dem notwendigen Maß 

an Konzentration.  

Angesichts des Bewusstseinszustandes ei-

ner Durchschnittsperson, der zwischen Ver-

sunkenheit in Tamas (Trägheit) und Rajas 

(Aktivität) schwankt, muss es das erste Ziel 

der Yogapraxis sein, Sattva (Gelassenheit) zu 

entwickeln. Alle yogischen Techniken dienen 

diesem Zweck. Allerdings ist Gelassenheit 

nur eine Voraussetzung, ein Tor zur Selbst-

Verwirklichung und zur Erweckung von 

Kundalini, der eigenen potentiellen Kraft und 

dem eigenen potentiellen Bewusstsein, die 

darauf abzielt, die menschliche Natur mit all 

ihren Fehlern im Großen sowie im Kleinen in 

eine göttliche Natur, Siddha, Vollkommenheit 

zu transformieren. 

 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

Shiva-Shakti: Bewusste Energie 

Das, woraus alles entspringt, ist gemäß 

Yoga Shiva-Shakti oder “bewusste Energie”. 

Diese beiden Begriffe repräsentieren das 

Wesen und die Kraft dessen, was jenseits von 

Namen und Formen, Raum und Zeit liegt und, 

was sowohl in der gesamten Schöpfung inbe-

griffen wie auch davon unberührt ist, als der 

ewige Zeuge. Laut dem Saiva Siddhantha, 

den monistisch-theistischen Lehren der Yoga 

Siddhas, geht die gesamte Schöpfung davon 

aus. Jedes Ding entspringt nicht nur daraus, 

sondern wird darin auch eine Zeit lang erhal-

ten und löst sich dann darin auf. Shiva-Shakti 

ist die Grundlage des eigenen individuellen 

Wesens, der verkörperte Jiva bzw. das indivi-

dualisierte Bewusstsein, das von den bewuss-

ten Energiehüllen oder Koshas in der physi-

schen, vitalen, mentalen und intellektuellen 

Dimension der eigenen Existenz umgeben 

wird. Die sich als universelle Lebenskraft im 

Menschen manifestierende Shakti wird als 

Prana oder Lebensenergie in Körper und 

Geist bezeichnet. Du kannst dein großartiges 

göttliches Potential, die „Kundalini Shakti“ 

erwecken, indem du sie als die innere Göttin 

verehrst, die dich auf allen Ebenen führt und 

stärkt. Die Praxis von Shambhavi Mudra 

fokussiert das Bewusstsein innerlich darauf 

und wird zusammen mit dem Streben nach 

dem Wahren, Guten und Schönen zu einer 

heiligen yogischen Disziplin. Man kann die 

Kräfte dieser Göttin auch personifizieren und 

dabei durch Hingabe bzw. Bhakti Liebe für 

ihre Formen und Qualitäten entwickeln.  

 

Fester Blick: Shambhavi Mudra 

Die Augen auf einen Punkt im Körper zu 

richten, ist oft Bestandteil vieler Yogatechni-

ken und wird als „Drishti Yoga“ oder Yoga 

des Sehens bezeichnet. Dazu gehören Asanas, 

Pranayama, Meditation, Mantras und sogar 

Bhakti Yoga. Wenn allerdings die Augen auf 

einen bestimmten Punkt im Körper oder in 

der Außenwelt gerichtet sind, während man 

seine Bewusstheit im Inneren auf den Prana, 

aus dem alle Formen entspringen, fokussiert, 

spricht man von Shambhavi Mudra oder 

„festem Blick“ und die Wirkung ist sehr viel 

kraftvoller. Dafür ist es erforderlich, dass man 

sich innerlich auf das reine Licht des Be-

wusstseins – Shiva – konzentriert. Der physi-

sche Körper, die äußere Welt, Gedanken und 

Gefühle geraten in den Hintergrund und die 

„selbsterleuchtende Offenbarung“ bzw. 

Svarupa tritt in den Vordergrund. Der Siddha 

Tirumular teilt uns mit:  

“And the Holy Master, Parama guru (sup-

reme guru) 

[“Und der heilige Meister, Parama Guru (höchster 

Guru)] 

As Para constant pervades interminably 

all 
[Durchdringt als beständiges Para alles ewiglich] 

In that immanent state 

[In jenem immanenten Zustand] 

Extends His Self-Illuminating Manifestness 

(svarupa) 
[Entfaltet sich Seine selbst-erleuchtende Offenbarung 

(Svarupa)] 

When Jiva the Final Turiya (“fourth”) 

State attains.“ 

[Wenn Jiva den endgültigen turiya (“vierten”) Zu-

stand erreicht.”  
– Tirumandiram 2835] 

 

Und in den allerletzten Zeilen von 

Patanjalis Yoga Sutras, Vers IV.34: 

“Svarupa pratishtha va citisakti iti”: „die 

Kraft des reinen Bewusstseins kommt in 

ihrem eigenen wahren Wesen zur Ruhe;” 

wobei: 

Svarupa= eigenes wahres Wesen, selbst-

erleuchtende Offenbarung; 

Citisakti= Kraft des reinen Bewusstseins; 

Pratishtha= Beharrlichkeit; zur Ruhe 

kommen in 

Va= folglich 

 

Bei Shambhavi Mudra tritt man in einen 

Zustand innerer Stille und Gemeinschaft mit 

dem Licht des Bewusstseins ein, in dem 

Wahrnehmungen, Gedanken und Emotionen 

einfach vorbeiziehen, ohne irgendwelche 

Spuren zu hinterlassen. Anstatt sich mit sol-

chen Regungen zu befassen, konzentriert man 

die eigene Aufmerksamkeit auf das, was 

unveränderlich ist, ihre Quelle. Zum Beispiel 

kannst du beim Spazierengehen entweder in 

die Ferne schauen oder deinen Blick nach 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

unten ca. 1 m vor deine Füße gerichtet halten. 

Wie Jesus sagte: „Werdet Vorübergehende.“ 

(Thomas-Evangelium, Vers 42) Die Welt wird 

dadurch aus einer wahrhaften Perspektive 

gesehen, einer, die sehr befristet, sogar ver-

gänglich ist und Das, was die Welt übersteigt, 

wird sofort erreichbar im Hier und Jetzt. Du 

strebst nicht nach irgendeiner neuen Erfah-

rung. Du suchst den Sehenden an sich, den 

ewigen Zeugen und seine Schöpferkraft, 

Shakti und ihr menschliches Organ, Prana.  

Dafür ist Pratyahara erforderlich, sprich 

dass du deine Aufmerksamkeit von äußeren 

Quellen, die dich ablenken oder dein Interesse 

erwecken könnten, zurückziehst. Angesichts 

der Neigungen (Vasanas) und Gewohnheiten 

(Samskaras) des Geistes und des Vitalkörpers, 

sich in endlosen Wünschen und emotionalen 

Regungen zu verlieren, bedarf dies großer 

Konzentration, Dharana. Dafür musst du dich 

von gewohnheitsgesteuerten Begierden und 

Anhaftungen mithilfe des Vorgangs von 

Tattva Shuddi oder „Loslassens“ und durch 

distanziertes Gewahrsein und Unterschei-

dungskraft gereinigt haben. Begierde ist eine 

Leistung der Vorstellungskraft. Um Begierden 

zu kontrollieren, sollte man Visualisierungs-

methoden sowie Konzentration und Mantras 

praktizieren, dadurch wird das eigene Vorstel-

lungsvermögen zu einer Kraft, die der spiritu-

ellen Weiterentwicklung dient. Meditation 

über abstrakte Wahrheiten unter Zuhilfenah-

me des Intellekts und der Vernunft wird dir 

ebenso helfen, die Intensität von Begierden 

und verschiedene Emotionen im Vitalkörper 

zu beherrschen.  

Normalerweise wird Shambhavi Mudra - 

zumindest am Anfang - mit offenen oder halb 

geöffneten Augen praktiziert, die nach oben 

auf einen Punkt zwischen den Augenbrauen 

gerichtet werden, wo ein Licht visualisiert 

werden kann. So wird es in den traditionellen 

Texten wie der Hatha Yoga Pradipika und den 

Siva Sutras beschrieben. Aber diese Mudra 

hat ein sehr viel größeres Potential, wenn man 

sie nicht nur auf das Augenbrauenzentrum 

beschränkt. Man sollte einen ruhigen und 

beständigen Blick und innere Stille beibehal-

ten, während man im Sitzen oder Stehen auf 

die mit dem Sahasrara oder dem Ajna Chakra 

assoziierten Zentren oder die Nasenspitze 

schaut. Man kann sie auch mit halbgeöffneten 

oder ganz geschlossenen Augen ausführen. 

Wichtig ist, dass man seinen Geist stets auf 

den Prana im Inneren zentriert hält. Alterna-

tiv kann man sich auf ein bestimmtes Sinnes-

organ oder Sinnesobjekt, wie z.B. das Gehör 

bzw. einen Klang, konzentrieren, sollte aber 

dabei auf die Kraft bzw. die Energie, welche 

dieses Sinnesorgan belebt und das Medium 

dieser Wahrnehmung ist, fokussiert bleiben. 

Genauso wie eine Maschine oder Apparatur 

durch elektrische Energie angetrieben wird, so 

arbeiten deine Sinne als Instrumente von 

Prana, welcher selbst ein Teil der universellen 

Shakti, der bewussten Energie, ist.  

Wenn man Shambhavi Mudra als echte 

tantrische Praxis übt, strebt man nicht danach, 

das jeweilige Sinnesorgan zu verschließen, 

sondern danach, seine Aktivität mit der Quelle 

ihrer Kraft zu vereinen. Das Wort Tantra 

bedeutet Netz oder energetische Lehren. Dies 

bezieht sich auf das Energienetz, das alle 

Dinge im Universum trägt. Und damit sind 

auch die Lehren gemeint, die Shiva mit Shak-

ti, Bewusstsein mit Energie, das Spirituelle 

mit dem Materiellen, Himmel und Erde, das 

Ewige mit dem Vergänglichen und das Un-

endliche mit dem Endlichen verbinden. Der 

Tantra-Praktizierende benutzt energetische 

Methoden unter Einbeziehung des Prana, um 

mit dem Objekt der Verehrung bzw. dem 

Gewahrsein zu kommunizieren. Der Tantriker 

sieht alles Leben als heilige Verkörperung des 

Göttlichen an. Jedes Ding entspringt der 

kosmischen Intelligenz, Shiva, durch die 

schöpferische Kraft von Shakti. Weder Shiva 

noch Shakti sind Dinge oder Objekte; sie sind 

die Quelle aller Dinge und daher kann man 

sie nur erreichen, indem man in einen Zustand 

der Verbundenheit mit ihnen eintritt, in wel-

chem man die Dualität von Subjekt und Ob-

jekt transzendiert. Der großartige Ausspruch 

der Siddhas, „der Jiva (das individualisierte, 

verkörperte Bewusstsein) wird zu Shiva (dem 

universellen Bewusstsein)“, erkennt sowohl 

die Realität der verkörperten Existenz als 

auch ihren höchsten Zustand der Vollkom-

menheit an. Und er bestätigt ebenso den 

Prozess bzw. Weg dazwischen! Wir alle sind 

unfertige Erzeugnisse, die dadurch geformt 

werden, wie wir auf die Erfahrungen des 

Lebens reagieren. Shambhavi Mudra kann ein 

effizientes Werkzeug sein, um diesen mysti-



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

schen Weg von Unvollkommenheit zu Voll-

kommenheit zu beschreiten, wenn man es 

gekonnt anwendet, zunächst mit einzelnen 

äußeren Formen und Teilen der eigenen phy-

sischen oder feinstofflichen Anatomie und 

schließlich, indem man alle Formen, materiel-

le wie subtile, betrachtet.  

 

Verschiedene Anwendungsformen von 

Shambhavi Mudra 

Shambhavi Mudra kann auf vielfältige Art 

und Weise angewandt werden:  

1. Praktiziere sie mit Ausrichtung auf die 

fünf feinstofflichen Sinne, die Jnana Indriyas: 

(a) fokussiere dich auf die Kraft des Sehens, 

nicht auf den Sehenden und auch nicht auf 

das gesehene Objekt; (b) fokussiere dich auf 

die Kraft des Hörens, nicht auf dich selbst als 

Hörenden und auch nicht auf die gehörten 

Klänge; (c) fokussiere dich auf die Kraft des 

Fühlens, nicht auf die Haut und auch nicht auf 

das wahrgenommene Objekt; (d) fokussiere 

dich auf die Kraft des Schmeckens, nicht auf 

die Zunge und auch nicht auf die Speise oder 

das Getränk bzw. ihren Geschmack; (e) fo-

kussiere dich auf die Kraft des Riechens, 

nicht auf die Nase und auch nicht auf das 

gerochene Objekt. Sinneswahrnehmungen 

kommen und gehen wie Wolken am Himmel. 

Sei wie der Himmel. Fokussiere dich auf den 

Prana, der den fünf Sinnen ihre Kraft ver-

leiht.  

2. Praktiziere sie, während du dich auf den 

Prana konzentrierst, die Energie welche die 

Handlungen der ausführenden Organe, der 

Karma Indriyas, ermöglicht: (a) die Kraft, die 

deine Hände bewegt; (b) die Kraft, die deine 

Füße und Beine beseelt; (c) die Kraft, die 

deine Stimme belebt; (d) die Kraft, die deine 

Ausscheidungsorgane anregt; und (e) die 

Kraft, die deine Fortpflanzungsorgane belebt.  

3. Praktiziere sie, während du auf ein äuße-

res Objekt blickst: eine Kerzenflamme, eine 

Blume, ein Yantra oder Mandala, einen Shiva 

Lingam oder ein Bild von der persönlich 

favorisierten Form des Göttlichen, die Ishta-

Devata genannt wird. Falls man sich jedoch 

bewegt oder umherläuft, kann man jedes 

beliebige äußere Objekt betrachten, während 

man auf das Licht des Bewusstseins gerichte-

tes inneres Gewahrsein praktiziert.  

4. Praktiziere sie, während du den Klang 

deines eigenen Mantras bis zu seiner Quelle 

zurückverfolgst und dich mit den Kräften und 

Qualitäten, die das Mantra zum Ausdruck 

bringt, identifizierst. Konzentriere dich auf 

Das, woraus das Mantra entspringt und höre 

dabei auf seinen Klang.  

5. Praktiziere sie, während du mit anderen 

kommunizierst, indem du dich auf die Energie 

fokussierst, die zwischen dir und deinem 

Gegenüber fließt. Strebe danach, sie mit 

Liebe, Wohlwollen und Gleichmut zu sätti-

gen. Erkenne die Präsenz des Göttlichen - 

Dem einzigen, mit dem wir eine dauerhafte 

Beziehung haben.  

6. Praktiziere sie, während du deinen Blick 

auf das Bild deiner Ishta Devata bzw. deines 

Gurus konzentrierst und nimm die Energie, 

Liebe, Schönheit und den Frieden auf, die 

diesem zugrundeliegen.  

7. Praktiziere sie, während du deinen Blick 

auf die Chakras oder andere Teile deiner 

feinstofflichen Anatomie fokussierst: z.B. Ida, 

Pingala und Sushumna Nadi. Die Energie 

folgt dem Bewusstsein, wenn du also deine 

Augen auf ein Chakra richtest, fließt Energie 

in dieses Chakra und erweckt es.  

8. Praktiziere sie, während du Objekte be-

trachtest, welche die fünf Elemente repräsen-

tieren: (a) Erde, z.B. einen Stein oder Berg; 

(b) Wasser, z.B. einen See, Fluss oder Ozean; 

(c) Feuer, z.B. eine Kerzenflamme oder ein 

Lagerfeuer; (d) Luft, z.B. den Himmel oder 

die Wolken und (e) Raum, z.B. den Raum 

zwischen einzelnen Objekten oder den Raum 

zwischen dir und äußeren Objekten. Man 

kann dies auch mit geschlossenen Augen 

machen, indem man diese Dinge visualisiert. 

Lasse dein Bewusstsein dabei mit dem Objekt 

deiner Betrachtung verschmelzen, werde eins 

mit ihm.  

9. Praktiziere sie, während du über das 

Feuer der Kundalini, unserer potentiellen 

Kraft, nachsinnst. Da sie uns auf allen Ebenen 

unterstützt, ist sie mit dem Wurzelchakra 

assoziiert, dessen Element die Erde ist. Sie ist 

wie das Feuer im Erdmittelpunkt. Sie wird 

durch Tapas - die Praktiken, die uns reinigen 

und stärken, wozu die Asanas, Pranayama 

und eine gesunde Ernährung genauso gehören 

wie die Yamas, die sozialen Beschränkungen - 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

zenloser Frieden, Freude, Licht, Kraft usw. – 

über dem Kopf. Der goldene Deckel – 

Hiranmaya patra – trennt das über dem Ver-

stand liegende von dem, was unter ihm ist. 

Wenn man diesen Deckel geöffnet hat, kön-

nen jene oberhalb liegenden Elemente zu 

jeder beliebigen Zeit herabkommen; dazu ist 

Stille notwendig.“ (Abendansprache, A. B. 

Purani) 

Das tiefgründige Praktizieren von Hatha 

Yoga ist nicht nur auf das Durchführen von 

Asanas (Yogahaltungen) beschränkt, sondern 

geht viel weiter. Hatha Yoga beinhaltet Asa-

nas und Bandhas (Muskelverschlüsse) und 

hat zum Ziel, die Nadis oder Energiekanäle zu 

reinigen, die Chakras zu aktivieren und 

schließlich die Lebensenergie zum Scheitel-

punkt des Kopfes zu leiten und dort zu kon-

zentrieren. Dies ist der letztendliche Zweck 

dieser Praktiken, wobei die höheren Chakras 

mit jener Lebensenergie geöffnet werden 

sollen. Der Yogi Sivananda bezeichnet in der 

Tat Praktiken als „Hatha Yoga“, die andere 

dem „Kundalini Yoga“ zurechnen würden, 

wie er es in seinem Buch „Kundalini Yoga“ 

beschreibt. 

Die Praxis von Pranayama ist für den Pro-

zess des Erwachens und der Energiekonzent-

ration am Scheitelpunkt des Kopfes ebenso 

fundamental. Die Siddhas bestehen sehr 

darauf; Bogar spricht auch in den beispielhaf-

ten Versen dieses Gedichts davon: 

“Befreie die meditative Energie vom Mu-

ladhara und leite den Atem 

Durch die überfließenden, wonnevollen 

vier Kreise 

Zu dem Kreis, der mit der Silbe ya verbun-

den ist 

und wo geordnete Atmung verinnerlicht 

wird. 

Der Yoga des Boganathar, Teil 1, 

“Samadhi Diksai-10”, Vers 1 

-von Siddha Boganathar 

 

Die “vier Kreise” sind die vier Chakras 

über dem ersten Chakra. Durch das Praktizie-

ren von Pranayama wird der Atem ausgegli-

chen und beruhigt und von selbst im sechsten 

Chakra konzentriert, welches zwischen den 

Augenbrauen liegt. Der Prana wird im Ajna 

Chakra verinnerlicht, welches mit der Silbe 

„ya“ verbunden ist. 

In anderen Yoga-Richtungen wird Kon-

zentration auf das Kronenchakra praktiziert, 

um die Welt des Samsara, den unendlichen 

Kreislauf der Wiedergeburten, endgültig 

hinter sich zu lassen. Aber das Ziel des 

Siddhantam der Siddhas ist ein anderes. Die 

Konzentration auf diesen Punkt hat hier den 

Zweck, die göttliche Gnade herabzuleiten, um 

die Transformation aller Hüllen oder Körper 

des Yogis, inklusive des physischen Körpers, 

zu ermöglichen… sodass „Kupfer in Gold“ 

transformiert wird, damit „Jiva (individuelle 

Seele) zu Shiva (das Göttliche) wird“. Das 

Kronenchakra, Sahasrara, wird zu dem 

Punkt, an dem die höhere Energie herab-

strömt, sobald der Deckel geöffnet ist. Dies 

erwähnt Sri Aurobindo in seinen Schriften: 

„Das am höchsten organisierte Zentrum 

unseres verkörperten Seins und dessen Aktion 

im Körper ist das oberste mentale Zentrum, 

Sahasrara, welches durch das yogische Sym-

bol der tausendblättrigen Lotusblüte darge-

stellt wird. Und an seiner obersten Spitze 

findet die direkte Kommunikation mit den 

supramentalen Ebenen statt. Es ist dann mög-

lich, eine andere, direktere Methode anzu-

wenden (…) und alles durch eine Art von 

Herabströmen von oben zu empfangen, durch 

das wir nicht nur spirituell sondern auch 

physisch bewusst werden. (Die Synthese des 

Yoga, S. 805 - Sri Aurobindo) 

Als Yogi kannst du diese Transformation 

nicht selbst herbeiführen; sondern sie ge-

schieht durch das Herabströmen des Göttli-

chen selbst. Du musst dein Streben nach dem 

Göttlichen durch vollkommene Konzentration 

deiner Energie in diesem höheren Punkt 

vollenden, bis sich „der Deckel öffnet“. Wenn 

der Deckel geöffnet ist, musst du durch abso-

lute mentale Stille und uneingeschränkte 

Aufnahmebereitschaft für die herabströmende 

Gnade vollständige Hingabe zum Ausdruck 

bringen. Das Erlangen solcher Verwirklichung 

kann ein Leben oder mehr in Anspruch neh-

men, bis dies letztendlich vollzogen und 

wirksam ist. 

Sri Aurobindo legt in seinen Schriften dar, 

dass das einzige, was die Natur und den phy-



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

sischen Körper transformieren und gottgleich 

machen kann, das supramentale Bewusstsein 

oder Wahrheits-Bewusstsein ist, welches weit 

über den höheren Mentalebenen des eigentli-

chen menschlichen Wesens liegt. Dieses 

Wahrheitsbewusstsein erlaubt keine Falsch-

heit; es entspricht der Wahrheit des Seins. Es 

ist interessant, dass Bogar in diesen Versen 

ebenfalls davon spricht, „es (den Körper) zur 

Wahrheit zu machen“. 

Die Transformation und Vergöttlichung des 

Yogis ist die höchste Vereinigung von Shiva 

und Shakti, von Bewusstsein und Energie, bis 

kein Unterschied mehr zwischen beidem 

besteht. Die Schöpfung wird eins mit dem 

Schöpfer. 

„Durch Konzentration in das Absolute 

versunken, 

Wird es möglich, die sich manifestierende 

Gnade herabströmen zu lassen; 

Das Universum und die fünf Sinne vermi-

schen sich 

Und haben die Form des Einen mit Filzlo-

cken-Haar und Weisheit angenommen.” 

- Das Yoga der 18 Siddhas: Eine Antholo-

gie. 

Sundaranandar, Meyjnanaccurukkam-16, 

Vers 15. 

Das Universum und die fünf Sinne sind 

dann untrennbar von Shiva, dem höchsten 

Bewusstsein (dem einen mit Filzlocken-Haar 

und Weisheit). 

Und der physische Körper ist nach Auffas-

sung der Siddhas mehr als eine Begrenzung 

oder Illusion für die Seele; er ist eine Türe zu 

diesem unbeschreiblichen Zustand der Ver-

wirklichung: „Der menschliche Körper, als 

eine Erscheinung betrachtet, ist das Tor.“ 

Diese Verse des Siddha Boganathar erklä-

ren uns auf prägnante und erstaunliche Weise 

den Weg der Siddhas – den Prozess der Ener-

gie-Anhebung und das Herabströmen der 

transformierenden Gnade des Göttlichen 

sogar bis in den physischen Körper hinein, 

um höchste yogische Verwirklichung zu 

erreichen. 

 

 
 

News und Notizen 
 

Eine zweite Einweihung wird von M. G. 

Satchidananda vom 23.-25. Oktober 2015 in 

Quebec abgehalten werden.  

 

Eine Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath ist vom 22. September bis 10. 

Oktober 2016 geplant.  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgr

images.php#himalaya 

 

Wir brauchen euere Hilfe! Unsere eingetra-

gene, gemeinnützige Bildungsorganisation, 

Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas, 

benötigt euere Spenden, um den Bau des 

Ashrams in Badrinath abzuschließen. Der 

aktuellste Bericht über den Baufortschritt 

sowie Bilder dazu sind unter folgendem Link 

zu finden: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashr

am-badrinath.php 

Außerdem sind wir auf euere Hilfe angewie-

sen, um das für 2015 geplante Programm an 

geförderten Aktivitäten des Ordens zu reali-

sieren. Ihr könnt online spenden und euch 

unseren Jahresbericht und unsere Pläne im 

Detail unter folgendem Link ansehen: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/cont

ributions.php 

 

Besuche die Seite unseres Internetversand-

handels 

www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 

American Express oder Mastercard alle Bü-

http://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#himalaya
http://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#himalaya
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php


13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

cher und andere Produkte von Babaji´s Kriya 

Yoga Publications zu beziehen, oder für 

Spenden an den Order der Acharyas. Deine 

Kreditkarten-Informationen werden ver-

schlüsselt und geheim gehalten.  

 

Besuche Durga’s Blog  

www.seekingtheself.com 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga 

Journals – falls noch nicht geschehen - um 

die jährliche Zahlung von 12 Euro auf das 

deutsche Konto von M.G. Satchidananda 

für das Abonnement.  
 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird vierteljähr-

lich per E-Mail an alle diejenigen versendet, 

die über eine E-Mail Adresse verfügen. Wir 

bitten euch darum, uns mitzuteilen, an welche 

E-Mail Adresse das Journal verschickt werden 

soll und, dass ihr, falls ihr einen Anti-Spam 

Blocker benutzt, unsere E-Mail Adresse in-

fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnahme-

liste setzt. Das Journal wird als ein formatier-

ter pdf-Anhang mit Bildern verschickt. Die-

sen kann man mithilfe des Adobe Acrobat 

Readers öffnen. Andernfalls können wir es 

auf Anfrage nochmals als unformatiertes 

Worddokument ohne Bilder verschicken. 

Falls du dein Abonnement nicht bis Ende 

September 2015 verlängerst, kann es sein, 

dass du die nächste Ausgabe nicht erhältst. 

 

 

 

 

http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net


In dieser Ausgabe 

 

1. Ist Gott noch in der Welt? 

von M.G. Satchidananda 

2. Der feste innere Blick auf Shakti  

von M.G. Satchidananda 

3. Den Körper durch Wahrheitsbewusstsein transformieren  

von Nityananda 

4. News und Notizen 

 

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 

 

Leitartikel: Ist Gott noch in der Welt? 

von M. G. Satchidananda 

Katastrophen wie das kürzliche Erdbeben 

in Nepal, Flugzeugabstürze oder auch religiö-

ser und politischer Terrorismus, bei denen 

tausende von unschuldigen Menschen ums 

Leben kommen, können unseren Glauben an 

Gott erschüttern. Es scheint so, als ob tagtäg-

lich guten Menschen schlimme Dinge wider-

fahren und uns darüber nachdenken lassen: 

„Wie kann ein allmächtiger, wohlwollender 

Gott solche Tragödien nicht verhindern?“ 

oder „Warum lässt Gott es zu, dass Menschen 

so viel leiden müssen?“ oder „Warum gibt 

sich Gott in der Welt nicht deutlicher zu er-

kennen?“ Eine unerwartete gesundheitliche 

Krise kann den eigenen Glauben bzw. das 

Vertrauen in Gott ins Wanken bringen, wenn 

eine geliebte Person betroffen ist, geschweige 

denn, es zu einer schwerwiegenden Verlet-

zung oder dem Unfalltod eines Kindes, eines 

Freundes oder eines Familienmitgliedes 

kommt. Es ist einfach, wütend, hoffnungslos 

und zynisch darauf zu reagieren. Diejenigen, 

die nicht an Gott glauben, sehen darin dann 

Jahrgang 22 – Nr. 2         Sommer  2015 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Moutain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 

 

erweckt. Konzentriere dich auf das Feuer, 

welches diese Praktiken belebt; auf die Hitze 

des Widerstandes, auf die deine Bemühungen 

stoßen, besonders Begierden, Gewohnheiten 

und Anhaftungen betreffend; auf die Kraft des 

Feuers, deine Natur zu transformieren und 

dich deine Willenskraft anwenden zu lassen.  

10. Praktiziere sie, während du den Voll-

mond betrachtest und dich auf die selige, 

kühlende Energie, das Licht des Bewusst-

seins, das uns so viel Freude schenkt und 

unseren Geist beruhigt, fokussierst. Aufgrund 

dieses Effekts wird der Mond mit dem Kro-

nenchakra, dem weichen Gaumen, Samadhi, 

Nirvana und der Sekretion von Amrit bzw. 

dem Nektar dieses Chakras und der sich 

daraus ergebenden Erweckung unserer höchs-

ten Fähigkeiten assoziiert. Sinne darüber 

nach, wie sich dies, jenseits aller Anstrengun-

gen, als Liebe und Frieden manifestiert.  

11. Praktiziere sie, während du über die 

innere Alchemie meditierst, bei der das Kun-

dalini Feuer der unteren Chakras in Ida Nadi 

aufsteigt und durch herabströmende, abküh-

lende Energie in 

Pingala Nadi, 

„dem Mond“, dem 

Kronenchakra, 

transformiert wird 

und zur Sonne, 

dem Licht des 

Bewusstseins wird, 

wenn sie sich in 

Sushumna Nadi 

vereinen. Die 

Vereinigung von 

Shiva und Shakti.  

12. Praktiziere 

sie, während du 

betrachtest, wie die sich nach unten bewegen-

de Energie bei der Einatmung die aufsteigen-

de Energie bei der Ausatmung ausgleicht und 

in der Stille des mühelosen Aussetzens und 

dem inneren Glanz des Bewusstseins mündet. 

13. Praktiziere sie, während du über die 

Quelle der energetischen Regungen und Emp-

findungen bei der Praxis jeder einzelnen 

Asana nachsinnst.

 

Den Körper durch das Herabströmen von Wahr-
heitsbewusstsein transformieren 

von Nityananda 
 

“Um den Körper zu erhalten, öffne den 

Deckel, 

Der Deckel wird durch Hatha-Yoga geöff-

net; 

Der menschliche Körper, als eine Erschei-

nung betrachtet, ist das Tor; 

Mache den vielfach gebundenen Körper 

zur Wahrheit und erringe den Sieg, indem du 

den Körper umkehrst.“ 

Der Yoga des Boganathar, Band 1, 

„Samadhi Diksai-10“, 

Vers 5 von Siddha Boganathar 

 

Sri Aurobindo, ein moderner Siddha, 

spricht ebenso von einem Deckel, der am 

Scheitel des Kopfes lokalisiert ist:  

“Über dem Verstand befindet sich nicht 

nur das Unendliche selbst sondern auch gren-


