
In dieser Ausgabe 

 

1. Gleichmut: Ruhe bewahren, wenn das Leben Störungen  

mit sich bringt 

von M.G. Satchidananda 

2. Von der Selbsterkenntnis zur Selbstverwirklichung 

von Jnanashakti 

3. Jnanashakti: Kurzbiographie einer Acharya 

4. Weichen die Lehren Sri Aurobindos und der Siddhas in Bezug  

auf das Thema Sexualität voneinander ab? 

von M. G. Satchidananda 

5. Der Weg des Tao 

von Siddhar Boganathar (Lao-Tse) 

6. Annapurna Ma wird Mitglied des Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas 

7. News und Notizen 

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 

Jahrgang 22 – Nr. 4         Winter  2015/16 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Moutain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Gleichmut: Ruhe bewahren, wenn das Leben Stö-

rungen mit sich bringt 

von M.G. Satchidananda

Das erste und letztendliche Ziel eines 

Yoga, der alle fünf Existenzebenen einbe-

zieht, ist Gleichmut. Dies bedeutet, gegen-

über allen Störquellen ruhig und gelassen zu 

bleiben. Ganz gleich, ob das Leben dir das 

beschert, was du willst oder nicht: Erfolg 

oder Niederlage, Ruhm oder Schande, Freu-

de oder Schmerz, Arbeit oder Vergnügen, 

Unterstützung oder Widerstand, in der Tat 

alles an Dualität oder Gegensatzpaaren. Wie 

Ramana Maharshi bekanntermaßen antwor-

tete, als er darum gebeten wurde, seinen 

Zustand der Erleuchtung zu beschreiben: 

„Nun kann mich nichts mehr stören.“ Wahr-

scheinich hatte der Fragesteller erwartet, 

dass er die sechste intergalaktische Dimen-

sion jenseits von Zeit und Raum schildern 

würde! Ich bevorzuge diese Beschreibung 

von „Erleuchtung“, weil sie so bodenständig 

und aufschlussreich bezüglich dessen ist, 

was jeder von uns angesichts der Herausfor-

derungen des Lebens tun muss.  

Erleuchtung ist heutzutage ein oft falsch 

gebrauchter und fehlverstandener Begriff. 

Es handelt sich dabei um einen stabilen und 

dauerhaften Zustand der Selbst-Erkenntnis. 

Daher ist sie auf die spirituelle Dimension 

unserer menschlichen Natur beschränkt. 

Allerdings hat Erleuchtung in einem kran-

ken Körper oder Geist nichts mit Perfektion 

zu tun. „Möget ihr vollkommen sein!“, 

ermahnte Jesus seine Jünger. Vollkommen-

heit bzw. Siddhi ist das Ziel und Grundprin-

zip des Siddhantham, der Lehren der Yoga 

Siddhas. Dies unterscheidet einen „ganzheit-

lichen“ Yoga wie Babaji’s Kriya Yoga von 

den meisten anderen Traditionen, die sich 

nur auf die spirituelle Dimension des Lebens 

konzentrieren und nicht gleichzeitig auf eine 

physische, vitale, mentale und intellektuelle 

Transformation unserer menschlichen Natur 

hinarbeiten.  

Wenn Gelassenheit nicht das vorrangige 

Ziel ist, kann man sich bei der Erforschung 

des Yoga anfänglich schnell darin verlieren, 

nach so genannten „spirituellen Erfahrun-

gen“, körperlicher Fitness, Gewichtsredukti-

on, dem Sinn des Lebens oder einer Linde-

rung von Stresssymptomen zu suchen. Wäh-

rend derartige Ziele an und für sich nützlich 

sind, wird ohne „Gelassenheit“ nichts davon 

angesichts der Programmierungen des vita-

len und mentalen Körpers und ihres über-

wältigen Einflusses Bestand haben. Auch ist 

es oft der Fall, dass Bücher und Lehrer die 

wundersamen und romantischen Vorstellun-

gen im Zusammenhang mit dem spirituellen 

Weg besonders betonen, was dann, wenn die 

eigene Praxis keine derartigen Erfahrungen 

mit sich bringt, zu Entmutigung, Zweifel 

und sogar Zynismus führen kann. Daher ist 

es von elementarer Bedeutung, dass man als 

Yoga-Schüler bzw. Sadhak versteht, warum 

bzw. wie „Gleichmut“ oder „Gelassenheit“ 

das vorrangige Ziel bei der eigenen Sadhana 

sein muss bzw. kann.  

Sich lediglich im „Loslassen“ zu üben, 

reicht nicht aus, um das Problem des exis-

tentiellen Leidens zu lösen – es sei denn, 

man beschließt, sich durch einen asketischen 

Lebensstil von der Welt abzusondern. Denn 

es genügt nicht, die Härten des Lebens 

einfach stoisch hinzunehmen bzw. ent-

täuscht zu resignieren. Auch meint „Gleich-

mut“ nicht, schlichtweg in einem Zustand 

dumpfer Ignoranz oder strenger Gleichgül-

tigkeit zu verharren. Wahrer Gleichmut ist 

ein erhabener und sehr kraftvoller Zustand, 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

in dem man sich der Einheit von Allem 

bewusst ist. Du kannst diesen nur vollkom-

men erreichen, wenn du die Präsenz des 

Einen hinter allem Manifestierten konkret 

erfährst. Während du darauf hinarbeitest, 

musst du die Egoperspektive der Trennung 

ebenso wie ihre „Früchte“ - alle Begierden - 

aufgeben. Aber es ist nicht so, dass du zuerst 

alle Begierden beseitigen und egolos werden 

musst, ehe du Gleichmut finden kannst, bzw. 

Gleichmut und Ruhe ausbilden musst, bevor 

du Begierdelosigkeit und eine Befreiung von 

der Ego-Perspektive – „Ich bin der Körper“, 

Ich bin mein Verstand“, „Ich bin die Emoti-

onen“ – erreichst. Vielmehr müssen diese 

Prozesse der Entwicklung von Gelassenheit 

und der Reinigung von Begierden gleichzei-

tig ablaufen, da sie eng miteinander verbun-

den sind.  

Der klassische Yoga basiert auf dem 

Samkhya und dessen Erkenntnis, wie man 

durch die drei Gunas (Qualitäten bzw. Mo-

dalitäten der Natur) beeinflusst wird: Tamas 

(wozu Trägheit, Zweifel und Erschöpfung 

zählen), Rajas (was Ruhelosigkeit und Be-

gierden beinhaltet) und Sattva (wozu Aus-

geglichenheit, Gelassenheit und Verständnis 

gehören). Alle Yoga-Praktiken können dazu 

verwendet werden, den Einfluss von Tamas 

und Rajas zu verringern und den von Sattva 

zu steigern. Dies ist ihr primäres Ziel. Ob-

gleich Sattva das Anfangsstadium von Ge-

lassenheit darstellt, kann man nicht einmal 

diesen Zustand ganz und vollkommen – mit 

Siddhi – ausbilden, wenn man nicht einer 

ernsthaften Sadhana über eine längere Zeit 

hinweg nachgeht und ihn sich allmählich 

entwickeln lässt. Denn auch sattvische Ruhe 

ist gegenüber stark belastenden Umständen 

anfällig. Daher führen uns die Yoga-Sutras 

und Tantra dahin, die drei Gunas zu trans-

zendieren.  

 

Dann beenden die Gunas die Folge ihrer 

Transformationen, denn sie haben ihren 

Zweck erfüllt. - Yoga-Sutra IV.32 

Sattva Guna im Wachzustand, 

Rajas im Traumzustand, 

Tamas im Tiefschlaf, 

Nirguna, welches die anderen drei Gunas 

auslöscht.  

– Tirumandiram Vers 2296 

 

So manifestiert sich die höchste Stufe der 

absoluten Freiheit, indem die grundlegenden 

Kräfte der Natur (Gunas) wieder in dieser 

aufgehen, da ihre Aufgabe, dem Selbst zu 

dienen, erfüllt ist. Oder anders ausgedrückt, 

die Kraft des reinen Bewusstseins kommt in 

ihrem eignen wahren Wesen zur Ruhe.  

- Yoga Sutras IV.34 (der letzte Vers der 

Yoga Sutras) 

 

Drei Prinzipien zur Ausbildung von 

Gleichmut 

Um Gleichmut zu entwickeln, kann man 

auf drei Grundprinzipien der menschlichen 

Natur zurückgreifen: Willenskraft, Intelli-

genz und liebvolle Hingabe. 

1. Gleichmut durch den Gebrauch von 

Willenskraft. Das Mantra hierfür lautet: 

„Bleibe standhaft, bleibe standhaft, bleibe 

standhaft.“ Achte darauf, dass sich kein vom 

Ego stammender mentaler oder emotionaler 

Impuls in äußerem Handeln oder Sprechen 

manifestiert. Beobachte derartige Impulse in 

deinem Inneren und bemühe dich von einer 

tieferen inneren Quelle der Kraft und Stärke 

ausgehend darum, ihre äußere Manifestation 

zu verhindern. Wende dich mit Gebeten und 

Streben an die göttliche Kraft, dass sie dich 

dabei unterstützen möge. Schwache Perso-

nen können sich den Impulsen des Egos 

nicht widersetzen. Denke daran, dass Emo-

tionen nicht wie das Wetter sind! Du hast die 

Fähigkeit, sie loszulassen! Willst du das? 

Wann? 

2. Gleichmut durch logisches Denken 

und Unterscheidungskraft. Warum aus 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

einer Mücke einen Elefanten machen? Wa-

rum sollte man Frieden und Ruhe für einen 

negativen Gefühlsausbruch opfern? Betrach-

te die Dinge aus der weiten Perspektive der 

Ewigkeit, „Hier im jetzt seiend“ und von 

Vettivel (unermesslicher strahlender Raum) 

aus. Tritt vielmehr einen Schritt zurück und 

nimm die Perspektive des Zeugen ein. Un-

terscheide Freudebringendes von Leidauslö-

sendem; das Vergängliche von dem Bestän-

digen, das Ego mit seinen Vorlieben von 

dem wahren Selbst und seinem Gleichmut.  

3. Gleichmut durch liebevolle Hingabe. 
Diese Methode basiert auf Liebe und wird in 

Form von Bhakti Yoga umgesetzt. „Nicht 

mein, sondern Dein Wille geschehe“, lautet 

das entsprechende Mantra. Diesem liegt die 

Akzeptanz zugrunde, dass alles, was ge-

schieht, von dem Göttlichen getragen wird 

und daher einen Zweck hat. Du gibst dich 

allem so hin, wie es ist. Folglich lässt du 

deine persönlichen Vorlieben und Wünsche 

los. Diese werden durch ein Streben für das 

Göttliche an sich ersetzt. Dabei handelt es 

sich nicht um ein Abtöten deiner emotiona-

len Natur, sondern um eine Transformation 

dieser, sodass sie von der Erkenntnis der 

dahinter liegenden Wahrheit, Liebe, Güte 

und Schönheit erfüllt wird. Liebe dehnt sich 

aus, um alles einzubeziehen. Man ist be-

strebt, den eigenen Willen auf das Göttliche 

auszurichten. Nicht nur für ein paar andäch-

tige Augenblicke jeden Tag, sondern konti-

nuierlich. Strebe danach, ein perfektes In-

strument des Göttlichen zu werden.  

 

Einige in der Praxis anwendbare Metho-

den, um Gelassenheit zu entwickeln 

Sowohl in den Yoga-Sutras des Patanjali 

als auch in der tantrischen Literatur der 

Siddhas, wie dem Tirumandiram, finden sich 

viele konkrete Methoden zur Ausbildung 

von innerer Ruhe. Diese werden in zwölf 

Versen (beginnend mit Vers I.28) im ersten 

Kapitel der Yoga-Sutras benannt. Hier ein 

paar Beispiele: 

 

Die Konzentration auf eine einzige Sache 

ist der beste Weg, um (die Hindernisse und 

ihre Begleiterscheinungen) auszuschalten. – 

I.32 

 

Indem man Freundlichkeit gegenüber den 

Glücklichen, Mitgefühl gegenüber den Un-

glücklichen, Freude gegenüber den Tugend-

haften und Gleichmut gegenüber den Untu-

gendhaften praktiziert, bewahrt der Geist 

seine ungestörte Ruhe. - I.33 

 

Die “Hindernisse und ihre Begleiter-

scheinungen” beziehen sich auf jene, die in 

den vorherigen Versen aufgezählt werden:  

 

Krankheit, Stumpfsinn, Zweifel, Nachläs-

sigkeit, Faulheit, Genusssucht, irrige Mei-

nung, Haltlosigkeit und Wankelmütigkeit – 

diese Ablenkungen des Bewusstseins sind 

Hindernisse.- I.30 

 

Die Begleiterscheinungen dieser Ablen-

kungen sind das Zittern von Körperteilen, 

ungleichmäßige Atmung, Depression und 

Angst. - I.31       

 

Da unsere sozialen Beziehungen oft eine 

Hauptstörquelle darstellen, kann der oben 

zitierte Vers als praktischer Leitfaden die-

nen.  

 

Diese ungestörte Ruhe des Geistes wird 

auch erreicht durch bewusste Ausatmung 

und Anhalten des Atems. - I.34 

 

Jede psychische Verfassung hat eine ent-

sprechende Atemfrequenz. Langsames, 

bewusstes Atmen beruhigt den Geist.  

 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Oder die Stabilisierung des Geistes wird 

erreicht durch Ausrichtung auf einen Fokus 

in der Welt der Sinne. - I.35  

 

Bei vielen der 144 Kriyas, die während 

der ersten, zweiten und dritten Einweihung 

unterrichtet werden, wird die Konzentration 

auf die fünf feinstofflichen Sinne gerichtet, 

die gewöhnlich nur während dem Tagträu-

men oder im Schlaf aktiv sind.   

 

Oder indem man sich konzentriert auf 

das ewig glückselig machende höchste Licht 

im Inneren, lässt man alles Leid hinter sich 

und gelangt zu Klarheit. – I.36   

 

Oder diese ungestörte Ruhe des Geistes 

wird erreicht, wenn das Bewusstsein ausge-

richtet ist auf den Geist jener großen Seelen, 

die emotionale Abhängigkeiten überwunden 

haben. – I.37       

 

Oder diese ungestörte Ruhe des Geistes 

wird unterstützt durch Erkenntnisse, die in 

Träumen und im Schlaf auftauchen. - I.38 

 

Oder durch ein nach eigenen Wünschen 

beliebig gewähltes Meditationsthema. - I.39 

 

Allmählich dehnt sich die Beherrschung 

der Konzentration aus vom kleinsten (ato-

maren Teilchen) bis zur gewaltigsten Größe. 

- I.40       

 

Die oben genannten Verse sind Auszüge 

aus meinem Buch, Kriya Yoga Sutras des 

Patanjali und der Siddhas. Es wird sich für 

dich lohnen, die Kommentare zu studieren 

und die empfohlenen „Übungen“ und Kriyas 

zu praktizieren, die auf jeden Vers in dieser 

Publikation folgen.  

Die Umsetzung jeglicher Praktiken und 

Prinzipien von Babaji’s Kriya Yoga wird 

dich bei der Verwirklichung dieses ersten 

und letztendlichen Zieles - Gleichmut - 

unterstützen. Sei ruhig aktiv und aktiv ruhig. 

Wenn du Gleichmut sowohl zu deinem 

Instrument als auch zu deiner Bestimmung 

machst, wird das göttliche Selbst deine 

Sadhana leiten und du kannst und wirst 

erfahren, dass Dieses jede deiner Handlun-

gen stärkt und lenkt, beständig und mühelos.

  

Von der Selbsterkenntnis zur Selbstverwirklichung 
von Jnanashakti 

 

Nirvana, Erleuchtung oder vollständi-

ges Erwachen ist erreicht, wenn die anhal-

tende Erkenntnis vorhanden ist, dass das 

wahre Selbst nicht das „Ich“ der Persönlich-

keit ist und es zu einem Verschmelzen mit 

der liebenden, schöpferischen Energie, frei 

von den Beschränkungen des Egoismus, 

kommt. „Ich“ zu sagen oder zu denken, ist 

dann absurd, unbedeutend und sogar unmög-

lich. Aber es ist so sinnlos, dies jemandem 

zu erklären, wie es sinnlos ist, einem Kind 

zu erklären, wie Erwachsensein ist. Weil 

eben auch ein Kind das Leben selbst erfah-

ren muss, seine Lektionen lernen und Ent-

scheidungen treffen lernen muss, um als 

Erwachsener gelten zu können. Auf die 

gleiche Weise muss ein spiritueller Aspirant 

durch verschiedene Lebensschulen gehen, 

um Selbstverwirklichung zu erreichen. 

Die leise Stimme der eigenen Seele ist 

der beste Lehrer und weist den Weg, wo und 

wie man Erfüllung finden kann. Denn es ist 

nicht unsere Persönlichkeit, die uns voll-

ständig zufriedenstellt, oder den Durst nach 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Liebe und Gelassenheit stillt. Diese flüstern-

de Stimme wird jedoch schnell vom Lärm 

des Lebens übertönt. Wenn nicht die äußeren 

Geräusche (Fernsehen, Radio, Musik, Men-

schenmassen und Übervölkerung) dafür 

sorgen, dann tut es das mentale Geplapper 

im Inneren. So durch diesen höllischen 

Tumult aufgewühlt, wird die leise innere 

Stimme der Seele zu einem eindringlichen 

Schrei. Sie reißt die beschränkte Illusion 

dieser Welt auseinander und führt für ein 

paar wenige Glückliche plötzlich zu einer 

immensen Fülle. 

Sei jedoch gewarnt, dass - sogar nachdem 

man am Tiefpunkts des Leidens angelangt 

und zur Erkenntnis gekommen ist, dass das 

Erreichen des Lichts des Erwachens wirk-

lich möglich ist - dieser Weg keine Garantie 

bietet und die Abkehr davon durch das Ego 

umso mehr zu befürchten ist. Denn, um 

wahre Selbstverwirklichung zu erlangen, 

muss man das kleine Selbst zurücklassen. 

Und da man nur das vollkommen meistern 

kann, was man vollständig kennt, wird 

„Svadhyaya“ (Selbststudium) empfohlen, 

um die Fähigkeit zu entwickeln, das kleine 

Selbst, die Persönlichkeit, zurückzulassen 

und den Zustand des Nicht-Anhaftens des 

„Ichs“ an Gedanken und Emotionen zu 

erreichen: d. h. genauestens alle einpro-

grammierten Feinheiten dessen zu erkennen, 

was wir als „Ich“ bezeichnen. 

 

“Der größte Entdecker ist nicht derjeni-

ge, der zehnmal um die Welt gereist ist, 

sondern derjenige, der nur einmal sich 

selbst erforscht hat.“ - Mahatma Gandhi 

 

Das „Ich” ist dicht gewebt. Ich habe 

zwar noch nie gewebt und weiß nicht viel 

darüber, aber ich stelle mir einmal eine feine 

Textilie aus 24 verschiedenfarbigen Fäden 

vor. Sie durchflechten und überkreuzen sich, 

verbinden sich und formen einen einzigen 

Gegenstand, den wir „Socke“, „Schal“, oder 

„Handschuh“ nennen. Wie lächerlich wäre 

es, wenn ein gestrickter Hut, seine Eigen-

tümlichkeit erkennend, lieber ein Schal seien 

wollte; wenn das Rot unter den Farben 

plötzlich wichtiger seien und den Platz des 

Grün einnehmen wollte, oder, noch ambitio-

nierter, den Platz des Blau, dann den des 

Orange. Ihre ursprüngliche Naturfaser-Natur 

vergessend würden diese Schöpfungen 

Anspruch darauf erheben, ihre eigene Exis-

tenz, ihren Tod und ihre Vorlieben auszu-

wählen, und dadurch den Schöpfer wie auch 

ihre Form und Funktion, kochend vor Ver-

langen und Emotionen, mit Verachtung 

behandeln. Offenkundig ist es grotesk, ein 

Gewebe aus Wolle mit einem menschlichen 

Wesen zu vergleichen, da letzteres mit Be-

wusstsein ausgestattet ist. Und das ist der 

große Unterschied! 

Bewusstsein: Das Vermögen, Abstand zu 

nehmen und zu beobachten; die Fähigkeit, 

von den Extremen der eigenen Konstitution 

zur eigenen Mitte zurückzukehren; die 

Macht, die instinktiven, ursprünglichen 

Impulse zu überwinden, diese Programmie-

rungen willentlich zu stoppen; die Kraft, 

Emotionen und Empfindungen tugendhaft 

und unter Berücksichtigung der eigenen 

innig angestrebten Ziele auszuwählen. Dies 

unterscheidet einen Menschen von einem 

Tier … oder von einem Stück Stoff! 

Die Basisausstattung des Menschen be-

inhaltet faktisch das Potential für Bewusst-

sein. Erstaunlicherweise scheint dies als eine 

inaktive Option zu bestehen. Meditation (die 

heutzutage zu oft immer noch als Zeitver-

schwendung – Nichtstun – angesehen wird) 

ist jedoch die wahre Methode, welche die 

Aktivierung dieser „Bewusstseins-Option“ 

speziell zum Ziel hat. Und in der Tat macht 

genau diese Option den ganzen Unterschied 

aus zwischen einem Menschen, der Sklave 

seiner unterbewussten Programmierung ist – 

genau wie ein Tier bezüglich seiner Instinkte 

– und einem Menschen, der seine Entschei-

dungen bewusst steuert, indem er im Bruch-



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

teil einer Sekunde das Spiel zwischen Reiz-

wahrnehmung und Reaktion durchschaut. 

Und ja, Stunden der Freunde sind in dieser 

Sichtweise zu finden, wenn man nicht länger 

roboterhaft gemäß den Millionen von Pro-

grammen in unserer genetischen und genera-

tionenübergreifenden Matrix reagiert. 

Die gute Nachricht ist, mir wurde klar – 

nachdem ich die Menschheit in all ihren 

Kostümen studiert hatte (wieder etwas, was 

mit Kleidung verglichen werden kann!) –, 

dass wir in uns detaillierte und personalisier-

te Anweisungen für den Weg tragen, der zur 

Selbstverwirklichung führt. Dieser Weg ist 

sowohl in unseren physischen Körper als 

auch in unsere innere Energiezirkulation 

eingraviert, aber auch in unsere Persönlich-

keit, in das, was wir durchlebt haben, und 

natürlich in unser Unterbewusstsein. Voll-

ständigen Zugang zum Selbst-Gewahrsein 

zu erhalten, bedeutet deshalb, sich dessen 

vollkommen bewusst zu sein, was man in 

sich selbst trägt. Natürlich muss entschlüs-

selt werden, was noch zu bereinigen ist, um 

das Licht klarer sehen zu können, aber es 

muss auch aufgedeckt werden, welche wert-

vollen Talente in einem stecken, die ausge-

lebt werden wollen. 

 

Was bedeutet es, dass Kriya Yoga den 

Anspruch erhebt, eine Kunst zu sein? Was ist 

Kunst anderes als die Fähigkeit, das, was im 

Inneren ist, äußerlich auszudrücken.  

 

Tiefer in die Selbsterkenntnis und Ent-

schlüsselung des Inneren einzutauchen, hat 

die Menschheit vor langer Zeit dazu ge-

bracht, die Analogien zwischen Körper, 

Energie und Charakterzügen zu erkennen. 

Man kann ein ganzes Alphabet von Gesich-

tern auf ägyptischem Papyrus und uralten 

mesopotamischen Steintafeln aus der Zeit 

um 2500 bis 3000 vor Christus finden. 

Während der gleichen Zeit gaben in Indien 

die Schriften der Veden Empfehlungen, die 

auf den Zusammenhängen zwischen der 

physischen Konstitution, der Ernährung und 

der Lebensführung einer Person basierten: 

Ayurveda, was wörtlich übersetzt „Wissen 

vom Leben“ bedeutet. 

Wenn nun die Entschlüsselung der eige-

nen Konstitution und Persönlichkeit uns 

effektiv erlaubt, besser zu leben, ein größe-

res Wohlbefinden zu erreichen und das Ego 

zu transzendieren, dann sind es sowohl 

unser Intellekt als auch unsere Intuition, 

welche uns dies ermöglichen. 

 

Erinnern wir uns: Energie folgt dem 

Bewusstsein und Bewusstsein folgt der 

Energie. Meditation ermöglicht uns daher, 

uns mit dem zu verbinden, was wir im In-

nern tragen, wohingegen die Kraft der Inten-

tion uns erlaubt, unsere energetischen Funk-

tionsstörungen wieder ins Gleichgewicht zu 

bringen. Nehmen wir z. B. unsere psycho-

energetischen Zentren, unsere Chakras. 

Während der Meditation ist es uns möglich, 

ins Innere einzutauchen, unsere Energie zu 

leiten und die Energiekreuzungen entlang 

der Wirbelsäule zu entschlüsseln. In diesem 

Zustand der Einheit mit uns selbst kann die 

Intuition viele Informationen hervorbringen, 

die nützlich sind für unsere innere Sicher-

heit, unsere Beziehungsfähigkeit, unser 

Selbstwertgefühl, unser Vermögen, das 

willkommen zu heißen, was wir wirklich 

sind und uns dafür wie auch für andere zu 

öffnen und noch viel mehr. Und da „Energie 

dem Bewusstsein und Bewusstsein der 

Energie folgt“, sind wir dazu imstande, uns 

selbst zu heilen und sowohl unsere psycho-

energetischen Zentren als auch unsere fünf 

Körper wieder ins Gleichgewicht zu brin-

gen. 

Die Siddhas aus Südindien versäumten 

es nicht, anzuerkennen, wie wichtig Selbst-

erkenntnis ist, um Selbstverwirklichung zu 

erreichen. Boganathar, der Jnana-Guru 

(Weisheits-Guru) von Babaji, initiierte ihn in 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Jnana-Yoga, der direkten Verwirklichung 

des Einsseins mit dem Höchsten Wesen bzw. 

der höchsten Erkenntnis des Selbst. 

Um den Kreis zu schließen, kehre ich 

zum ersten Abschnitt oben zurück, indem 

ich nochmals erwähne, dass die Beschrei-

bung des Zustandes unwiderruflicher Glück-

seligkeit, welche Selbstverwirklichung 

erlaubt, nichts nützt…außer die Suche des 

Egos anzustacheln. Aber die ist bereits 

vorhanden, wirst du sagen! Aber wenn dies 

das Ziel ist, dann ist es für den Aspiranten 

wichtig, dem Weg zu folgen, um es nicht zu 

verfehlen. 

Patanjali sagt, um Einheit zu erlangen - 

den Zustand von Yoga bzw. Selbstverwirkli-

chung - muss man aufhören, sich mit den 

Fluktuationen, die im Bewusstsein aufstei-

gen, zu identifizieren. Wir sollen nicht län-

ger „glauben“, dass unsere Gedanken die 

Früchte von dem sind, was wir sind, und 

stattdessen uns unaufhörlich daran erinnern, 

dass die Gedanken die Früchte unserer 

Programmierungen sind, die in unser Per-

sönlichkeit so gut widergespiegelt werden. 

Was ist dann also besser als Selbst-Studium 

und Selbst-Beobachtung, „Svadhyaya“, um 

Loslösung von dem, was man nicht ist, zu 

erreichen. Was ist besser als vollkommene 

Selbsterkenntnis, um vollständige Selbst-

verwirklichung zu erlangen. Gnade ist, was 

ich euch wünsche. Om Kriya Babaji Nama 

Aum.

  

 

Kurzbiographie : Acharya Jnanashakti (Josée Sylvestre) 

Mein spiritueller Name. Als ich Satchi-

dananda danach fragte, wie er meinen spiri-

tuellen Namen 

“Jnanashakti” gefun-

den hat, antwortete er 

ohne zu zögern: 

„Babaji hat ihn mir 

gesagt.“ Das war im 

Januar 2008, als wir 

in Tamil Nadu (Süd-

indien) waren. Eine 

Woche vorher hatte er 

mir mitgeteilt, dass er 

„einen Namen für 

mich erhalten“ hätte 

und mich gefragt, ob 

ich diesen im Rahmen einer Zeremonie 

empfangen wollte. Meine Augen weiteten 

sich, als ich zu begreifen versuchte, was er 

mir anbot und ehe ich ausrief: „Selbstver-

ständlich!“ So wahr der Papst ein Katholik 

ist, wollte ich diesen Segen empfangen und 

dadurch erkennen, was mein Dharma ist. Ein 

paar Tage später fand 

diese unvergessliche 

Zeremonie in dem ge-

waltigen und prachtvol-

len Chidambaram Tem-

pel statt. Ein Priester 

trug die heilige Vibuti 

Asche in drei Streifen 

auf meiner Stirn als 

Symbol für Shiva und 

das rote Kumkuma 

Puder über meinem 

„Dritten Auge“ (Jnana 

Chakshus) auf und gab 

mir dann den Namen „Jnanashakti“. M. 

Govindan Satchidananda erklärte uns an-

schließend die Bedeutung meines neuen 

Namens: „die Kraft der Weisheit“ und, dass 

dies mein Ziel repräsentieren würde. Einfach 

Acharya Jnanashakti 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

nur das! Das hatte ich mir gedacht. Ein 

kleines Programm, das ich nun in einem 

neuen Licht sah. Es ist besser, dies mit etwas 

Humor zu nehmen, da wir alle sehr wohl 

und zweifelsohne wissen, dass die Suche 

nach vollständigem Bewusstsein keine 

unbedeutende Aufgabe ist.   

In Bezug auf die kleine Geschichte die-

ser Inkarnation, die ich jetzt besser akzep-

tieren kann als früher, aber zweifelsohne 

noch nicht so sehr wie in Zukunft, könnte 

man sagen, dass ich in das alles hineingera-

ten bin, als ich klein war. Ein kontinuierli-

cher Strom an Erinnerungen seit meinem 7. 

Lebensjahr zeigt, dass ich eine „Reiseaus-

rüstung“ erhalten hatte, die aus Hypersensi-

tivität, Hellsichtigkeit und großer Klarheit 

(keine Sorge, auch Schwächen werden 

später noch genannt und waren ebenso Teil 

der Ausstattung!) bestand. Dies ist der 

Grund, warum ich während meiner Jugend 

und auch später noch – obwohl ich in einer 

sehr guten Familie aufgewachsen bin - nicht 

das Gefühl hatte, meinen Platz in einer 

harten, grausamen und materialistischen 

Welt gefunden zu haben. So sah ich oft 

nostalgisch zum Himmel hinauf und dachte 

darüber nach, was ich wohl bei den Sternen 

gemacht hatte und hoffte, dass ich in dieses 

süßes Zuhause zurückgeholt werden würde, 

von dem ich spürte, dass ich es zurückgelas-

sen hatte. Dann wurden, wie bei jedem von 

uns, Abwehrmechanismen und Schutzbarrie-

ren errichtet, um mein psychologisches und 

seelisches Überleben zu sichern. Das Ego 

muss sein Recht einfordern! 

Ich war sieben Jahre alt, als meine Mutter 

Yoga zu unterrichten begann. Ich hörte 

abends zum Einschlafen keine Märchen oder 

Lieder, sondern geführte Entspannungs-

übungen - von den Zehen zu den Knien und 

von den Hüften weiter nach oben, über den 

gesamten Körper hinweg, um schließlich 

zwischen den Augenbrauen zu enden - 

wobei Körper und Geist vollkommen ruhig 

wurden. Ich bewunderte das! Und mehr 

noch als von der Tatsache, sie regelmäßig im 

Kopfstand vorzufinden, wenn ich von der 

Schule nach Hause kam und sie uns dabei 

bat, die Schuhe auszuziehen, war ich von 

ihrer Büchersammlung fasziniert. Von Lob-

sang Rampa bis zu Die Kraft des Unterbe-

wusstseins, Die Symbole in Träumen und 

Das geheime Leben der Zahlen zogen mich 

die Geheimnisse des Lebens so stark an wie 

Blütenstaub eine Biene. Sehr lange sammel-

te ich „Pollen“ durch Ausbildungen und 

Erfahrungen, war aber nie zufrieden, ob-

gleich meine Suche nach transzendentalem 

Wissen noch lange Zeit andauerte.  

Der Weise in mir. Bei dem Versuch mei-

nen tief sitzenden Durst danach zu stillen, 

die Fragen, „Wer bin ich?“, „Was mache 

ich?“, „Wohin gehe ich“ bezogen auf das 

Menschsein, das Leben, den Tod und das 

Universum zu verstehen, machte ich einen 

Universitätsabschluss in sozialer Psycholo-

gie und Kommunikationswissenschaft und 

absolvierte weitere Studiengänge, während 

ich meiner beruflichen Tätigkeit im Bereich 

der organisatorischen, persönlichen und 

professionellen Weiterbildung nachging und 

indessen meine grundsätzliche Passion der 

Selbst-Erkenntnis weiter verfolgte. Ange-

fangen bei der Berufsvermittlung bis hin 

zum Personalmanagement, implementierte 

ich - zunächst in meiner Heimat Quebec und 

später in Algerien, wo ich acht Jahre ver-

brachte -Verfahren des Personalwesens und 

bot sowohl Führungscoachings als auch 

mehrere Schulungen im Bereich Manage-

ment, Kommunikation, Entspannung und 

Wohlbefinden an.  

Erwachen. Es war in der Tat gegen Ende 

meines 22. Lebensjahres in einer Nacht 

Ende Februar, als ich meine tiefgreifendste 

spirituelle Erfahrung machte. Danach dehnte 

sich mein Bewusstsein innerhalb von ein 

paar Wochen derart aus, dass diejenigen in 

meinem direkten Umfeld sich zu wundern 

begannen. Ich hatte mich verändert und 

überraschte sogar mich selbst. Von morgens 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

bis abends und von abends bis morgens war 

ich vollkommen glücklich und offen. Ob-

wohl mein persönliches und berufliches 

Leben in jener Zeit nach und nach auseinan-

der brachen, waren dies die dauerhaft glück-

lichsten fünf Monate in meinem Leben. 

Mein Zustand des Erwachens hielt pausen-

los an. Tagsüber erfand ich Atemtechniken 

unter Einbeziehung der Sonne und nachts 

blieb ich in meinen Träumen vollkommen 

bewusst. Ich kannte weder Unsicherheit, 

Zweifel noch Zögern. Meine Disziplin war 

makellos, ohne dass ich das Gefühl hatte, 

mir selbst irgendetwas vorzuenthalten. Mein 

physischer Körper war beispiellos gut in 

Form, ich schlief und aß wenig und nahm 

jeden Augenblick meiner Existenz voller 

Licht und Freude und erfüllt von dem ge-

genwärtigen Moment spielend an. Aber 

nachdem ich dieses eindringliche Erwachen 

gekostet hatte, von dem ich glaubte, das es 

ewig andauern würde, und es mir alles 

hinterlassen hatte, damit ich dem Weg fol-

gen konnte, den es mir aufzeigte, senkte sich 

der Vorhang wieder, Stück für Stück, sodass 

ich daran denken musste, was Jesus gesagt 

hatte: „Vater, warum hast du mich verlas-

sen?“ Genau 30 Jahre vergingen zwischen 

Begierden und Loslassen, zwischen Erfol-

gen und Leerläufen, zwischen erhellenden 

Momenten und Phasen des Schlummers, ehe 

ich eine endgültige und nicht benennbare 

Erfahrung transzendentaler Erkenntnis 

wieder erlebte, aber dieses Mal war sie um 

so viel vollkommener. Das war letzten 

Sommer.  

Babaji kommt zu mir. Unterdessen traf 

ich 2006 auf Babaji. Spät in der Nacht ging 

ich auf den Balkon meines Zimmers im 

sechsten Stock des Sheraton Pines Clubs, 

wo ich bereits zwei Jahre lang gelebt hatte. 

Unter dem Sternenhimmel Algeriens, vor 

dem ohrenbetäubenden Getöse des Meeres 

und die Hände an mein Herz gelegt, formu-

lierte ich eine Bitte … oder war es eher eine 

Forderung, ich weiß es nicht mehr. Meine 

Intention war so stark und meine emotionale 

Beteiligung und mein Streben so intensiv, 

dass mein Gebet zweifelsohne eher einem 

Appell glich: „Möge mir eine tägliche Praxis 

oder ein Guru geschenkt werden, worauf ich 

jederzeit frei zugreifen kann, wenn immer es 

nötig ist, damit ich jeden Tag mit der göttli-

chen Quelle verbunden sein kann. Ich möch-

te nicht länger suchen. Ich möchte jetzt das 

Beste für mich. So soll es sein.“ Ich zweifel-

te nicht daran, dass diese beiden Dinge, 

Praxis und Guru, mir bald gezeigt werden 

würden.  

In diesem Jahr bestand mein Team aus 14 

indischen Experten für Wirtschaftsinforma-

tik. Als Zeichen des Schicksals lief mein 

Vertrag zwei Monate später aus und ich 

beschloss, nach Indien zu reisen, das angeb-

lich vor Wundern strotzen sollte. Ich machte 

mich ganz alleine mit meinem Reiseplan 

auf, um einen Schatz zu suchen, ohne ir-

gendeinen Anhaltspunkt zu haben, wo ich 

ihn finden sollte. Innerhalb von fünf Wochen 

unternahm ich sechs Inlandsflüge und reiste 

von Süd nach Nord durch ganz Indien. Ich 

kehrte - erschöpft und enttäuscht - zum 

dritten Mal in das Haus von Ushi zurück, die 

mir ein Zimmer in Neu Delhi vermietete. 

Und zum dritten Mal empfahl sie mir, dass 

ich den Ashram ihres Gurus, Babaji, aufsu-

chen sollte und wieder lehnte ich ab. Babaji 

stand nicht auf der Liste der Gurus, die ich 

besuchen wollte! Außerdem plante ich mei-

ne Heimreise für die kommende Woche, es 

hatte 45 °C und die Vorstellung einer weite-

ren Busreise in den Himalaya klang für mich 

keineswegs verlockend. Geblendet von 

Begierde, konnte ich nicht erkennen, dass 

das Universum auf das Streben meiner Seele 

antwortete.  

Ich werde die Details auslassen, aber ich 

kann versichern, dass es mir ausdrücklich 

widerstrebte, mich selbst um 4 Uhr morgens 

auf einer Straße von Chillianaula zu einem 

Ashram hoch oben in den Bergen, 18 Stun-

den von Delhi entfernt, wiederzufinden. Von 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

dem Moment meiner Ankunft an und unge-

achtet der Tatsache, dass die acht Deutschen, 

die mich begleiteten, alle Anhänger von 

Haidakhan Baba waren, wurde ich von dem 

Foto Babaji Nagarajs, das ich auf der rech-

ten Seite des Tempels entdeckte, buchstäb-

lich in den Bann gezogen. Während die 

Anderen sich vor ihren Gurus niederwarfen, 

näherte ich mich diesem Foto Babajis und 

flüsterte: „Ich weiß nicht, wer du bist, aber 

ich liebe dich so sehr! Wenn du mir etwas zu 

sagen hast, oder mir etwas zu verstehen 

geben willst, ich bin hier.“ Ich würde mehre-

re Seiten brauchen, um die Reihe an Wun-

dern und außergewöhnlichen 

Synchronizitäten aufzuzählen, die sich 

daraufhin ereigneten, um mich für Babaji zu 

öffnen. Heute preise ich diese tägliche Pra-

xis von Babaji’s Kriya Yoga, wie auch Ushi, 

Mouniraji und M. Govindan Satchidananda 

dafür, dass sie mich Babaji haben treffen 

lassen und mir erlauben, auf dem Weg der 

Selbst-Verwirklichung weiter voran zu 

schreiten. Schließlich bin ich ganz besonders 

dankbar für die Gelegenheit und die Verant-

wortung als Acharya von Babaji’s Kriya 

Yoga, all jenen, die in die kraftvollen Tech-

niken von Babaji’s Kriya Yoga eingeweiht 

werden wollen, dies ermöglichen zu können. 

Euch allen, Frieden, Liebe und Freude in 

euch und überall um euch herum.    

Namasté. – Jnanashakti.    

 

 

 

Weichen die Lehren Sri Aurobindos und der Siddhas in 
Bezug auf das Thema Sexualität voneinander ab? 

von M. G. Satchidananda 
 

Ein Sadhak aus Brasilien stellte mir vor 

kurzem folgende Frage: „In einem seiner 

berühmten Briefe, der in dem Buch Bases of 

Yoga erschienen ist, erklärte Sri Aurobindo 

ausführlich, warum man auf den Ge-

schlechtsakt vollkommen verzichten muss, 

da dieser wahrscheinlich Begierden im 

Vitalkörper aufkommen lassen würde, die 

für einen Sadhak seines Integralen Yoga 

nicht zu kontrollieren wären und den Pro-

zess der Herableitung des „supramentalen 

Bewusstseins“ behindern würden. Weicht 

dies von den Lehren Babajis und der Sidd-

has ab?“ 

Antwort: Ich kenne diesen Brief, da er in 

einer der grundlegenden Schriften enthalten 

war, die ich in Indien von 1972-73 mit mir 

zu führen pflegte – Bases of Yoga. Ich emp-

fehle, dass man ihn im Kontext dessen sehen 

sollte, was Sri Aurobindo erreichen wollte: 

„die Herableitung des „Supramentalen“ auf 

eine Gruppe von Sadhaks in seinem Ashram 

in den 1920ern. Die „Herabkunft des Sup-

ramentalen“ auf jemanden über das eigene 

Selbst hinaus, ist der Punkt, an dem dieser 

Brief von den Unterweisungen Babajis und 

der Siddhas abweicht. Ihre Lehren stimmen 

mit allen anderen Aussagen in diesen Brie-

fen überein, insofern sie sich auf das Indivi-

duum beziehen. Im Hinblick auf dieses 

Thema ist es aufschlussreich, zu wissen, 

dass die Siddhas Pariyanga Yoga oder 

„Bedside (sexuellen) Yoga“ als einen Teil 

ihrer Sadhana lehrten, allerdings nicht als 

vollständige Sadhana an sich. Zur ausführli-

chen Erörterung von „Bedside Yoga“, ver-

gleiche auch „The Yoga of Tirumular: Es-

says on the Tirumandiram, Seiten 195-222 

und einen ganzen Abschnitt in dem vierten 

Tandiram des Tirumandirams (Tantra 1, 

Verse 140, 216, 283; Tantra 3, der komplette 

Abschnitt 19; Tantra 7, Abschnitte 19 und 

21, Verse 1923-1974 und 2023-2044). Hier 

ein Beispielvers: 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Embrace the damsel, 

[Umarme das Mädchen,] 

Your five sense organs with her five conjoin-

ing; 

[Während sich deine fünf Sinnesorgane mit den ihren 

verbinden;] 

But, detached your passion for the woman 

be; 

[allerdings sollst du dabei von dem Verlangen nach 

der Frau losgelöst sein;] 

Like the senses that are Godward sublimat-

ed, 

[So wie die Sinne, die gottwärts sublimiert sind,] 

Be calm; excited not; control your breath, 

senses and mind, 

[Sei ruhig; nicht erregt; kontrolliere deinen Atem, 

deine Sinne und deinen Geist,] 

Concentrated be your thought,  
[Deine Gedanken mögen konzentriert sein,] 

Thus emit your Bindu. 

[Und so stoße deinen Bindu aus.] 
– Tirumandiram: A Classic of Yoga and 

Tantra, Vers 1942 

 

Als Tantriker strebten die Siddhas da-

nach, die menschliche Natur, einschließlich 

des sexuellen Impulses, zu transformieren, 

nicht ihn zu vermeiden. Sri Aurobindo sah 

es als zu gefährlich für die Sadhana an, den 

Geschlechtsakt zu vollziehen. Er war der 

Ansicht, dass das Risiko, von der sexuellen 

Begierde beim Geschlechtsakt vollkomme-

nen eingenommen zu werden, unüberwind-

bar groß ist. Sri Aurobindos Ermahnung, den 

Begierden des Vitalkörpers, einschließlich 

des sexuellen Verlangens, nicht nachzuge-

ben, stimmt mit jenen Lehren der Siddhas 

überein, die im Zusammenhang mit der 

Reinigung des Vitalkörpers durch das Üben 

von Losgelöstheit, Streben und Selbst-

Weihung stehen. Als Tantriker lehren sowohl 

Sri Aurobindo als auch die Siddhas, dass die 

menschliche Natur in ihrer Gesamtheit einer 

Transformation bedarf, um sie siddha (voll-

kommen) zu machen.  

Angesichts dessen, dass Sri Aurobindo es 

aufgrund einer nicht ausreichenden Vorbe-

reitung der Menschheit nicht geschafft hat, 

das Supramentale Bewusstsein innerhalb 

dieser Welt – ihn selbst ausgenommen - zu 

verwirklichen und, dass er während seiner 

letzten Lebensjahre, seine Schüler sogar 

dazu ermutigte, die Umgebung des Ashrams 

für ihre Sadhana-Praxis zu verlassen, glaube 

ich, dass man durchaus sagen kann, dass 

seine Vorschrift zu „keiner sexuellen Aktivi-

tät“ unter seinen Anhängern ein Experiment 

gewesen ist, das nicht die erwarteten Resul-

tate erbracht hat. Daher können wir uns von 

dem Beispiel und den Lehren der Siddhas 

inspirieren lassen. Jeder von ihnen prakti-

zierte Pariyanga Yoga eine gewisse Zeit lang 

als Familienvorstand mit einem Sexualpart-

ner. Sie übten ebenso vollkommene Enthalt-

samkeit über lange Zeiträume hinweg, um 

den sexuellen Impuls und andere Regungen 

des Vitalkörpers zu meistern. Kriya - „Han-

deln mit Bewusstheit“ - ist das geeignete 

Instrument während des Prozesses der Läu-

terung des Vitalkörpers. Entscheidend ist 

nicht der Verzicht auf den Geschlechtsakt 

oder irgendeine andere Handlung, sondern 

die Abkehr von der Begierde des Vitalkör-

pers, die diese Handlung eventuell motiviert 

- sei es Lust, Gier, Kummer, Apathie, Angst, 

Stolz oder Wut. Sri Aurobindos Lehren, 

zusammengefasst als Streben, Zurückwei-

sung und Hingabe und insbesondere die 

Erweckung des seelischen Wesens gewähren 

viel Einblick, wie man dies erreichen kann 

und stimmen mit den Aussagen Babajis und 

der Siddhas überein.  

Bei der zweiten und dritten Einweihung 

in die 144 Kriyas von Babaji’s Kriya Yoga 

werden spezielle Kriyas zur Meisterung des 

sexuellen Impulses unterrichtet. Dazu gehö-

ren ein Anheben der Kundalini Energie und 

ein Herableiten eines höheren Bewusstseins 

in alle fünf Körper.   



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

 

Der Weg des Tao von Yoga Siddha Boganthar (Lao-Tse) 
 
What is rooted is easy to nourish. 

(Was verwurzelt ist, lässt sich leicht nähren). 

What is recent is easy to correct. 

(Was aktuell ist, lässt sich leicht korrigieren.) 

What is brittle is easy to break. 

(Was spröde ist, lässt sich leicht brechen.) 

What is small is easy to scatter. 

(Was klein ist, lässt sich leicht zerstreuen.) 

 

Prevent trouble before it arises. 

(Vermeide Ärger, ehe er entsteht.) 

Put things in order before they exist. 

(Bringe Dinge in Ordnung, ehe sie existieren.) 

The giant pine tree  

(Die gigantische Kiefer) 

grows from a tiny sprout. 

(erwächst aus einem winzigen Keim.) 

The journey of a thousand miles 

(Eine Reise von 1000 Meilen) 

starts from beneath your feet. 

(beginnt unter deinen Füßen.) 

 

Rushing into action, you fail. 

(Wenn du überstürzt handelst, scheiterst du.) 

Trying to grasp things, you lose them. 

(Wenn du Dinge an dich zu reißen versuchst, 

verlierst du sie.) 

Forcing a project to completion, 

(Wenn du ein Projekt mit Gewalt beenden 

willst,) 

you ruin what is almost ripe. 

(ruinierst du, was beinahe ausgereift ist.) 

 

Therefore the Master takes action 

(Daher handelt der Meister,) 

by letting things take their course. 

(indem er die Dinge ihren Gang gehen lässt.) 

He remains as calm 

(Er bleibt immer gleich ruhig,) 

at the end as at the beginning. 

(am Ende wie am Anfang.) 

He has nothing, 

(Er hat nichts,) 

thus has nothing to lose. 

(also hat er nichts zu verlieren.) 

 

What he desires is non-desire; 

(Was er begehrt, ist Begierdelosigkeit;) 

what he learns is to unlearn. 

(was er lernt, ist, zu verlernen.) 

He simply reminds people 

(Er erinnert die Menschen einfach daran,) 

of who they have always been. 

(wer sie immer schon gewesen sind.) 

He cares about nothing but the Tao. 

(Er interessiert sich für nichts außer dem 

Tao.) 

Thus he can care for all things. 

(So kann er für alle Dinge sorgen.) 

 

Aus Kapitel 64 des Tao Te King, englische 

Übersetzung von Stephen Mitchell. 
  



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Annapurna Ma wird Mitglied des Babaji’s Kriya Yoga 

Orden der Acharyas 

 

Am 16. November wurde Marcia Micheli 

bei einer Zeremonie und mit dem Segen von 

den 42 Eingeweihten, die an einer 3. Ein-

weihung in Cunha (in den Bergen Brasiliens 

auf halben Weg zwischen Sao Paulo und Rio 

de Janeiro) teilnahmen, in den Babaji’s 

Kriya Yoga Orden der Acharyas aufgenom-

men. Sie hatte zusätzlich zu ihrer 18 jähri-

gen Kriya Yoga Sadhana alle der beschwer-

lichen Voraussetzungen dafür erfüllt. Im 

Folgenden beschreibt sie ihre Geschichte in 

eigenen Worten: 

„1995 wurde ich durch einen Traum das 

erste Mal in meinem Leben auf Kriya Babaji 

aufmerksam. Dieser Traum war schön und 

eigentümlich zugleich und mir wurden darin 

meine Stärken und Schwächen aufgezeigt. 

Zu dieser Zeit begann ich, Phasen der Reini-

gung und der Auflösung von starken Anhaf-

tungen zu erfahren. Drei Jahre später erhielt 

ich die erste und die zweite Einweihung von 

Satchidananda in Brasilien. Die Kriya Tech-

niken fühlten sich vertraut an, so als ob ich 

Heim kehrte. Nach der ersten Einweihung 

fragte mich Satchidananda, ob ich die 18 

Kriya Hatha Yoga Asanas unterrichten woll-

te. Dies tue ich seither und es dient mir als 

eine Quelle der Freude. 

Babaji’s Kriya Yoga machte mir mein 

tiefstes Inneres zugänglich und die Energie 

Babajis hat mich während all der Jahre 

unterstützt, die ich der Anleitung und Füh-

rung jener drei Menschen widmete, dich ich 

unter meinem Herzen tragen und aufwach-

sen sehen durfte.  

2010 erhielt ich von Satchidananda die 

dritte Einweihung und nahm 2012 an der 

Kriya Hatha Yoga Lehrer Ausbildung in 

Kanada mit Durga und Satchidananda teil. 

2014 während einer Gruppenpilgerreise in 

Indien lud mich Satchidananda überraschen-

derweise dazu ein, eine Acharya zu werden. 

Das Wirken von Babajis Liebe in allen 

Bereichen meines Lebens ließ mich zustim-

men.  

Es scheint, dass Babaji mich bei allen 

wichtigen Entscheidungen, die ich in mei-

nem Leben getroffen habe, beeinflusst hat. 

Ich weiß, dass die Aufnahme in den Acharya 

Orden ein weiterer bedeutender Anfang ist. 

Und ich beginne dies mit der Freude eines 

Kindes angesichts der Großartigkeit des 

Lebens. 

Ich bin meinen Lehrern, Satchidananda 

und Durga, für ihre liebevolle Führung und 

dafür, dass sie mir stets eine Quelle der 

Inspiration waren, zutiefst dankbar; ich 

danke auch meiner Familie und meinen 

Freuden, die mich immer motiviert haben. 

 
Acharya Annapurna Ma 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Ich hoffe und bete, dass ich dazu fähig 

bin, mein Leben als Ausdruck des Dienstes 

an Babaji und Babaji’s Kriya Yoga zu füh-

ren.  

Jai Babaji!“ 

 

Warum prak-

tizieren wir 

Yoga? 

“Die Yoga-

Praxis dient 

nicht allein 

uns selbst, 

sondern dem 

Göttlichen; ihr 

Ziel ist, den 

Willen des 

Göttlichen auf 

der Welt zu 

erfüllen, um 

eine spirituelle 

Transformation zu bewirken und eine göttli-

che Natur im Leben der Menschheit zu 

realisieren. Es geht nicht um das persönli-

che Ananda, sondern um die Herableitung 

des göttlichen Ananda, Satya Yuga, auf die 

Erde.“ – Sri Aurobindo  

 

News und Notizen 

Pilgerreise zu dem neuen Badrinath Ash-

ram mit M. G. Satchidananda und Durga 

Ahlund vom 22. September bis 10. Oktober 

2016. Begleite uns bei einer lebensverän-

dernden, unvergesslichen Pilgerreise zu dem 

Ort, an dem Babaji Soruba Samadhi erreicht 

hat, den höchsten Zustand der Erleuchtung. 

Zum ersten Mal werden wir in den elf Ap-

partements des neuen Ashrams wohnen und 

seine Anlagen voll nutzen können. Details 

unter:  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/We

bPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2016-

German.pdf 

Oder mit Acharya Amman: vom 01.-

17.September 2016. 

 

Zweite Einweihungen mit M.G. Satchida-

nanda werden in Quebec vom 17.-19. Juni 

und vom 21.-23.Oktober 2016 stattfinden.  

 

Dritte Einweihungen mit M. Govindan 

Satchidanada werden in Quebec vom 15.-

24.Juli 2016, in der Nähe von Blois (Frank-

reich) vom 14.-21. August 2016, in Estland 

vom 23.August – 01.September 2016 und in 

Brasilien vom 13.-22. November 2016 

angeboten werden. Erreiche das Ziel der 

Selbst-Verwirklichung mit kraftvollen 

Kriyas zur Erweckung der Chakras und trete 

in den atemlosen Zustand von Samadhi ein.  

 

Lehrer-Training in Kriya Hatha Yoga: 

29.Juni-13.Juli 2016 auf Englisch und vom 

 
Acharyas Sharanadevi, Annapurna 

und Satchidananda. 

 
Sri Aurobindo 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2016-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2016-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2016-German.pdf


16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

29.Juli - 9.August auf Französisch in Que-

bec. Außerdem mit den Acharyas 

Satyananda und Kailash vom 13.-24.11.2016 

auf Deutsch in Speicher /AR (Schweiz, 

Bodensee, Dreiländereck). Die Lehreraus-

bildung ist so gestaltet worden, dass sie den 

internationalen Zertifizierungsstandards der 

Yoga Alliance für eine 300-stündige Ausbil-

dung entspricht. Zu dem Kurs gehört ein 250 

Seiten umfassendes Hand- bzw. Arbeits-

buch. Nach Absolvierung der intensiven 11-

tägigen Schulung, werden die Teilnehmer 

einen einjährigen Prozess des Unterrichtens 

und Selbststudiums beginnen, bei dem sie 

verschiedene Aufgaben zu erfüllen haben. 

Dies soll nicht nur den Anforderungen der 

Ausbildung gerecht werden, sondern auch 

dem eigenen Wohlbefinden und spirituellen 

Wachstum der Schüler dienen. Das Pro-

gramm ist größtenteils experimenteller 

Natur, wobei der Fokus sowohl auf der 

persönlichen Transformation als auch auf 

der Ausbildung professioneller Fertigkeiten 

liegt. Das Programm ist zu finden unter: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/trai

ning.php 

 

Der Bau des Badrinath Ashrams ist bei-

nahe abgeschlossen. Wir brauchen euere 

Hilfe! 

Unsere eingetragene, gemeinnützige Bil-

dungsorganisation, Babaji’s Kriya Yoga 

Orden der Acharyas, benötigt euere Spen-

den, um den Bau des Ashrams in Badrinath 

abzuschließen. Aktuelle Fotos und Berichte 

bezüglich des Baufortschritts sind zu finden 

unter: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/ash

ram-badrinath.php 

 

Außerdem sind wir auf euere Hilfe angewie-

sen, um das für 2016 geplante Programm an 

geförderten Aktivitäten des Ordens zu reali-

sieren. 

Ihr könnt online spenden und euch unseren 

Jahresbericht und unsere Pläne im Detail 

unter folgendem Link ansehen: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/co

ntributions.php 

 
 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare  
 

Basisseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (BY)             27.-29.05.2016 

Seminarhaus: "Alter Pilgerhof" 

Kontakt: prem@babaji.de 

 

Klagenfurt (Österreich)      01.-03.07.2016 

Ort: Yogaschule Kärnten 

yogaschulekaernten.at 

 
Der im Bau befindliche Ashram in Badrinath 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/ashram-badrinath.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
mailto:prem@babaji.de
http://yogaschulekaernten.at/


17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Email: kontakt@yogaschulekaernten.at 

Telefon: +43/0 463240210 

 

Bretten (nahe Karlsruhe)    30.09.-02.10.2016 

Ort: Karuna Yogazentrum Bretten 

www.karuna-bretten.de 

Kontakt: Manuela König ,www.indrayoga.de 

Telefon: +49/0171-3011440 

 

mit Nandi Devar : 

Bern (Schweiz)               20. - 22.05.2016  

Luzern (Schweiz)               28. – 30.10.2016 

Kontakt: nandidevar@babaji.de 

 

mit Kailash 

München                            04. – 06.03.2016 

Wüstenrot (nahe Stuttgart) 29.04.- 01.05.2016 

Zürich                                  03.- 05.06.2016 

Bern                     19.- 21.08.2016 

Email: info@babaji.ch 

Telefon:  0041 (0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

Attersee    08.-10.01.2016 

Traunsee    10.-12.06.2016 

Email: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 
 

mit Satyananda 

Speicher/AR (Schweiz, Bodensee, Dreilän-

dereck);  25.-27.11.2016 

Seminarort: Ferienhotel am Schönenbühl  

www.amschoenenbuehl.ch 

Kontakt: Kailash info@babaji.ch; www.free-

mind.ch 

Telefon: +41/0 52 366 32 92 

 

Vertiefungsseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (BY): geplant für 2018 

Seminarhaus: Alter Pilgerhof 

Kontakt: prem@babaji.de 
 

 

Kriya Hatha Yoga Lehrer Aus-

bildung 

 

mit Satyananda und Kailash 

Speicher/AR (Schweiz, Bodensee, Dreilän-

dereck); 13.-24.11.2016 

Seminarort: Ferienhotel am Schönenbühl  

www.amschoenenbuehl.ch 

Kontakt: Kailash info@babaji.ch; www.free-

mind.ch 

 

Workshops 
 

mit Satyananda und Manuela 

Bretten (nahe Karlsruhe)   06.-08.05. 2016  

"Die Alchemie im Yoga. Authentisches Ha-

Tha Yoga" 

Informationen auf www.indrayoga.de 

Anmeldung: Manuela König  

Ort: "Karuna" Yogazentrum Bretten 

www.karuna-bretten.de 

 

Yogamessen 
 

mit Kailash und Brahmanada 

Yogaworld München     22.01.-24.01.2016 

Yogaworld Stuttgart       31.03.-03.04.2016 

www.yogaworld.de 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

http://www.karuna-bretten.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
mailto:info@babaji.ch
mailto:info@babaji.at
http://www.amschoenenbuehl.ch/
mailto:info@babaji.ch
http://www.free-mind.ch/
http://www.free-mind.ch/
mailto:prem@babaji.de
http://www.amschoenenbuehl.ch/
mailto:info@babaji.ch
http://www.free-mind.ch/
http://www.free-mind.ch/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#workshops
http://www.indrayoga.de/
http://www.karuna-bretten.de/
http://www.yogaworld.de/


18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal 
 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Order der Acharyas. 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 

Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und -

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953 

diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden 

Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu 

einem bestimmten Thema mit praktischen 

Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#GraceCourse 

 

 

Besuche Durgas Blog  

www.seekingtheself.com 

 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals – falls noch nicht gesche-

hen - um die jährliche Zahlung von 12 

Euro auf das deutsche Konto von M.G. 

Satchidananda für das Abonnement.  
 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank International, 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse verfü-

gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen, 

an welche E-Mail Adresse das Journal ver-

schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr 

einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-

Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf 

die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird 

als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls du dein Abonnement 

nicht bis Ende März 2016 verlängerst, kann 

es sein, dass du die nächste Ausgabe nicht 

erhältst. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net

