Jahrgang 24 — Nr. 2

Sommer 2017

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe
In dieser Ausgabe
1. Babaji suchen, um Babaji zu werden

von M. G. Satchidananda

2. Klassischer Yoga und die Meditationen von Marcus Aurelius
von M. G. Satchidananda

3. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von
Babaji’ s Kriya Hatha Yoga - Teil 4
von Durga Ahlund

4. Acharya Kriyanandamayi erteilt mehr als 450 Kindern und

erscheint einmal pro Quartal

Herausgeber:

Babaiji’'s Kriya Yoga

and Publications, Inc.

196 Mountain Road -P.0.Box 90
Eastman Quebec Canada JOE | PO
tel +1-888-252-9642

oder +1-450-297-0258

fax +1-450-297-3957
www.babaji.ca- journal@babaji.ca

Deutsche Ausgabe:
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland
www.babaii.de - info@babaii.de

39 Lehrern Yoga—Kurse im entlegenen, kriegszerriitteten Norden Sri Lankas

5. News und Notizen



http://www.babaji.ca/

Babaji suchen, um Babaji zu werden

von M. G. Satchidananda

Jeder von uns ist ein noch nicht vollen—
detes Werk. Als Sadhaks, die mit Sadhana
oder Yoga—Disziplin beschiftigt sind, ent—
decken wir individuell und kollektiv sowohl
unsere potentielle Kraft und unser potenti—
elles Bewusstsein (Kundalini) als auch die
Widerstédnde der menschlichen Natur und
des Egos. Im nebulésen Anfangsstadium
dieses Weges versuchen die meisten Schii—
ler, verschiedene Kriyas oder Haltungen
mit dem Ziel der Entspannung auszufiihren,
oder um Leiden im physischen, vitalen oder
mentalen Korper zu lindern. Manche su-—
chen auBerdem nach Fiithrung durch yogi-
sche Weisheits—Literatur. Wenn die Praxis
regelmidRBiger wird, verbessert sich der
Gesundheits— und Energiezustand des
Sadhaks und er erlangt mehr Ruhe. Viel-
leicht werden auch fliichtige Einblicke in
tiefere Seins—Ebenen, d. h. in spirituelle
Dimensionen, erfahren, wenn der Geist in
tiefer Meditation still wird. Doch so wun—
derbar diese spirituellen Erfahrungen auch
sein mogen, sie sind nur fliichtig, solange
die Manifestationen des Egos, wie z. B.
Angst, Arger, Verlagen und Stolz, nicht
bezwungen sind. Es reift nach und nach die
Erkenntnis heran, dass diese die Ursache
des existentiellen Leidens sind. Viele su—
chen nur Ablenkung vom Leiden und igno—
rieren den wahren Zweck und das Verspre—
chen des Yoga. Andere versuchen das, was
sie in Rage versetzt, zu vermeiden und
hoffen, durch Verdnderungen im AuBen, sei
es von Job, Partner, Freunden, Erndhrung
oder Lebensstil, das Leiden loszuwerden.
Aber diejenigen, die sowohl weise als auch

aufrichtig sind, werden den Prozess der
Ego—Reinigung bereitwillig annehmen. Die
aus diesem Prozess resultierende Trans—
formation hdngt jedoch davon ab, in wie
weit der Geist und Vitalkorper des Sadhaks
bereit sind, ihre Loyalitdt gegeniiber dem
Ego aufzugeben, um sich der Seele zuzu-
wenden.

Das Ego kann sich nicht selbst reinigen.
Nur unser héheres Selbst, unsere durch die
Manifestationen des Egos unberiihrte Seele
ist dazu in der Lage. Aber wie riicken wir
sie in den Vordergrund unseres Bewusst—
seins? Wie ldsst sich das Ego unter ihren
Einfluss bringen? Unsere Seele ist wie ein
Monarch, der all seine Macht an seine
Minister delegiert hat. Wann wird diese
Macht wieder durch die konigliche Seele
behauptet werden? Der flinffache Weg von
Babaji ‘s Kriya Yoga stellt sicherlich viele
Techniken zur Verfiigung, die helfen, das
Unterbewusstsein zu reinigen und die
notige Konzentration, Kkreative positive
mentale Vorstellungskraft und einen nach
Weisheit strebenden Intellekt zu entwi—
ckeln. Unsere Seele, unser psychisches
Wesen, bleibt jedoch hinter dem Vorhang
des Geistes, der Emotionen und Empfin—
dungen verborgen, solange bis der Sadhak
sich auf sein Inneres konzentriert und das
mystische Licht, die siiBe Pridsenz des
Gottlichen, das Wahre, das Gute, das
Schone, das immanent und transzendent
ist, findet. Guru, Gott und Selbst sind
Eins. In der ersten Einweihung lernt man
eine Methode, um mit Babaji, dem Guru
des Kriya Yoga, zu kommunizieren. Diese

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



Technik der Gemeinschaft mit Babaji er—
laubt unserer Seele oder unserem héherem
Selbst bzw. unserem ,psychischen Wesen®,
wie Sri Aurobindo es nennt, immer &fter
vor den Vorhang des Egos zu treten, bis
schlieBlich eine vollstdndige Identifikation
mit ihr eintritt. Vollstdndige Identifikation
mit unserer Seele entsteht gewchnlich nur
nach sehr langer Sadhana. Diese Identifika—
tion ist gekennzeichnet durch sehr groBe
Freude, die in allen Situationen spiirbar ist.
Man fiihlt sich unsterblich, das heil3t ewig.
Man spirt die siiBe Pridsenz des Gottli—
chen.

In der Zwischenzeit aber, bis der lange
Prozess der Reinigung und Identifikation
mit dem hoheren Selbst, unserer Seele,
abgeschlossen ist, muss der Sadhak wie—
derholt Innenschau halten, sich konzent—
rieren, auf ihre Anweisungen horen und sie
entsprechend befolgen. Es wird alles offen—
legt, das gereinigt werden muss. Sie wird
ihr Licht auf alles werfen, das tiberarbeitet
oder entfernt werden muss. Der wahre
Fiirst, der du bist, wartet auf dich! Es
reicht nicht, nur ,achtsam® zu sein. Strebe
danach, der Diener des Hochsten zu sein.
Bitte das Gottliche um Hilfe bei der Aufga—
be, dem Impuls zu widerstehen, Wut, Stolz
und Eifersucht zum Ausdruck zu bringen
und Angst, Verlangen und alte negative
Gewohnheiten loszulassen. Strebe danach,
ein immerzu liebendes und hingebungsvol-
les Instrument des Gottlichen zu sein,
indem du Freundlichkeit ausdriickst und
Handlungen mit Geschick und Ruhe aus—
fiihrst. Sieh das schéne Gesicht des Gottli—
chen in jedem. Lass dein Herz mit Liebe
und Freude zu ihm singen. Wenn der Geist
und der Vitalkorper sich beruhigen, wird

deine Seele in den Vordergrund treten und
dein Leben lenken.

Mein Lehrer ermahnte uns oft, ,Babaji
zu suchen, um Babaji zu werden”. Wer ist
Babaji? Du wirst wissen, wer Babaji ist,
wenn du weiBt, wer du bist und aufhorst,
dich mit den Manifestationen des Egos zu
identifizieren. Im 77rumandiram wird dieser
Zustand als 7uriyatita, der Zustand jen—
seits von 7urya, bezeichnet und im dritten
Tandiram oder Buch im Detail beschrieben.
Das Wort ,7uriva’ heiBt wortlich ,der
Vierte”, und bezieht sich im Yoga—Kontext
auf den Bewusstseinszustand jenseits der
drei Zustédnde Wachheit, Traum und Tief-
schlaf, in denen die Seele Erkenntnis und
Erfahrung durch den physischen, vitalen
und mentalen Kérper sammelt. Im vierten
Zustand erfihrt die Seele Einheit bzw.
Identitdt mit absolutem Sein, Bewusstsein
und Gliickseligkeit. In 7uriva ist man sich
seines Eins—Seins mit der kontemplierten
Gottheit gewahr. In 7urivatita hat die
Person dieses Bewusstsein nicht. Er oder
sie ist in der FEinheit aufgegangen. Die
Dualitdt endet. Diese Zustdnde sind als
Avasthas bekannt und Tirumular beschreibt
sie im achten 7andiram oder Buch.

Patanjali bezeichnet dies in Yoga—Sutra
1.24 als [Ishvara, ,das besondere Selbst,
unberiihrt von Belastungen, Handlungen,
deren Auswirkungen oder irgendwelchen
unterwelligen Wunsch-Eindriicken®. Die
Belastungen, oder Kleshas, sind Unwissen—
heit beziiglich unserer wahren Identitit,
Egoismus, Anhaftung, Abneigung und
Angst vor dem Tod. Die Friichte unserer
Handlungen sind unser Karma. Durch
ernsthaftes Befolgen der Yamas (soziale
Verbote) und der Niyamas (Gebote) reinigt
man sich von den Kleshas und erschopft

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



sein angesammeltes Karma. Er sagt uns
auBerdem in Yoga—-Sutra [.23: ,/shvara—
pranidhanad-va “ oder ,durch seine Hinga—
be an den Herrn erreicht man erfolgreich
kognitive Versenkung®. Diese Hingabe
kann nicht vollstdndig sein, wenn sie auf
die spirituelle Dimension unseres Seins
beschriankt ist. Sie muss notwendigerweise
dem Geist, dem Vitalkérper (dem Sitz der
Emotionen und Wiinsche) und dem physi—
schen Korper entgegentreten. Wie macht
man das? Beginne, indem du die Zeugen-—
Perspektive einnimmst und unterscheidest,
was dauerhaft und was nicht dauerhaft ist,
was real und was unreal ist, was das Selbst
ist und was Bewegungen

des Geistes, des Vital- , Das GOttliche greift
in das Leben des

dich von ihnen und be- Schiilers ein und
hilft, alle Schwierig-
tung von Moment zu Kkeiten und Schwa-
chen zu beseitigen.*

und des physischen Kor—
pers sind. Distanziere

obachte sie einfach nur.
Es bedarf einer Beobach—

Moment. Entscheide, was
losgelassen werden muss
und was bleiben darf.

Selbsthingabe an das Géttliche zu jeder
Zeit und unter allen Umstidnden ist sowohl
das Mittel als auch das letztendliche Ziel
eines integralen Yoga, der alle fiinf Korper
mit einbezieht. Der Spruch ,mein Gott und
mein Alles® fasst den tief empfundenen
Ausdruck dessen zusammen. An dem Tag,
an dem sich der Sadhak dem Gottlichen
hingibt, greift das Gottliche in das Leben
des Schiilers ein und hilft alle Schwierigkei—
ten und Schwichen zu beseitigen und
bringt durch seine Prdsenz Freude ins
Bewusstsein.

Damit dies eintritt:

(1) der Sadhak muss die Eitelkeit seiner
eigenen Kraft fiihlen; (2) er muss von gan—
zem Herzen glauben, dass es Etwas gibt,
das als Gottlich bezeichnet wird, das wirk—
lich existiert, ihn liebt und die Allmacht
besitzt, alles gemdlB der gottlichen Weis—
heit zu tun; (3) der Sadhak muss sich aus—
schilieBlich dem Gottlichen zuwenden als

seine einzige und letztendliche Zuflucht.
(Mukherjee 2003, 87)

Im gottergebenen Bewusstseinszustand
wird alles, was man tut oder fithlt und jede
Bewegung als ein Opfer an das Hochste
Wesen angesehen, in absolutem Vertrauen,
wodurch man von der Verantwortung fiir
sich selbst befreit wird
und all seine Lasten an
das Gottliche abgibt.

Das gewdohnliche Be-
wusstsein und die Natur
des Sadhaks bergen reich—
lich  Widerstinde und
Hindernisse, die dieser
Hingabe entgegenwirken.
Man muss sich selbst
vorbehaltlos  der  aus—
schlieBlichen Fiithrung des Goéttlichen
anvertrauen. Wie erkennt man, ob man das
tut? Sri Aurobindo gibt uns eine genaue
Beschreibung der inneren Verfassung eines
wahrhaft gottergebenen Sadhaks.

lch will das Gdéttliche und sonst nichts.
Ilch mochte mich [hm ganz hingeben und da
meine Seele dies mdchte, kann es nicht
anders sein, als dass ich [hn erfahre und
verwirkliche. Ich erwarte nichts auBBer
diesem und seinem geheimen oder offenba—
ren Handeln in mir, um mich zu [hm zu
fiihren. Ich bestehe nicht auf meine eigene
Zeit und Weise und lasse [hn alles in seiner

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



eigenen Zeit und Weise tun; ich werde an
lhn glauben, seinen Willen akzeptieren,
stets nach seinem Licht, seiner Pridsenz
und Freude streben, durch alle Schwierig—
keiten und Verzdgerungen gehen, auf [hn
vertrauen und niemals aulgeben ... Alles
fiir [hn und mein eigenes Selbst fiir Ihn.
Was auch Immer geschieht, ich werde
diesem Streben und dieser Selbsthingabe
treu bleiben und immer darauf vertrauen,
dass dies zum Ziel fithren wird. (Aurobindo
1972, 587)

Es ist also das Gottliche, das fiir den
ganzen Verlauf der Sadhana eines Sadhaks
die Regie tibernimmt.

Alles kann durch das

Gottliche geschehen - das | Das GOttliche ist
meine einzige Zu-
sein erweckt und die  flucht; ich vertraue
Ilhm und verlasse
lichen mit Vertrauen und  mich bei allem aus-

7 cht  hingibt, h ARl
uversic 1181 auc SChIleBHCh auf Ihn.“ soll.

Herz und die Natur gerei—
nigt, das innere Bewusst—

Schleier geliiftet werden -
wenn man sich dem Gott—

wenn man es nicht gleich

ganz schaflt, je mehr man

es tut, desto hdufiger erlebt man die innere
Hilfe und Fiihrung und die Erfahrung des
Gottlichen nimmt zu. Wenn der zweifelnde
Geist weniger aktiv und demiitic wird,
wéchst der Wille zur Hingabe. Dies sollte
vollkommen maoglich sein. (Aurobindo 1972,
586-88)

Wenn die Kraft der Selbst—-Hingabe so
stark ist, warum versagt der Mensch darin?

Warum gelingt es nicht? Man denkt
nicht daran, vergisst, es zu tun, die alten
Gewohnheiten kommen zurtick. Und vor
allem gibt es diesen im Unbewussten oder
Unterbewussten versteckten, hinterhilti—

gen Zweifel, der einem ins Ohr fliistert ...
und man ist so einféltig, so tdricht, so
vernebelt, so dumm, darauf zu hdren und
die Aufinerksamkeit auf sich selbst zu
lenken und alles ist ruiniert. (Die Mutter,
2004, 257)

Hort  personliches Engagement dann
auf? Nein, im Gegensatz zu einem Siddha
Yogi ist das Bewusstsein und der Wille des
gewohnlichen Sadhaks weit davon entfernt,
mit dem Gottlichen Bewusstsein und Willen
vereint zu werden. Man fihrt fort, in dem
getrennten Ego—Bewusstsein mit all seinen
Vorlieben und Abneigungen zu leben. Das
essentielle Prinzip, dem man folgen sollte,
ist die Hingabe der
Friichte oder Ergebnisse
seiner Handlungen an das
Gottliche;
handelt man nur zur Be-
friedigung des Egos. Sri
Aurobindo beschreibt die
Haltung, die man bei allen
Handlungen

andernfalls

bewahren

Das Gdttliche ist meine
einzige Zuflucht; ich vertraue [hm und
verlasse mich bei allem ausschliellich auf
lhn. Ich bin Seinem Willen vollkommen
ergeben. Ich werde darauf achten, dass
kein Hindernis auf dem Weg noch irgendei—
ne dunkle Stimmung der Verzweiflung mich
Jemals von meinem absoluten Vertrauen auf
das Gottliche abbringen kann. Mukherjee
2003, 93)

Der Sadhak sollte jedoch nicht selbst—
gefiillig werden, indem er denkt, dass An—
strengung nicht erforderlich ist oder, dass
das Gottliche alles von selbst tun wird.

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



Dies wird von der Mutter sehr klar darge—
stellt:

Aber die hochste Gnade wird nur unter
den Bedingungen des Lichts und der
Wahrhert handeln, unter den Gegebenhei—
ten der Falschheit und der Unwissenheit
wird sie nicht tétig werden. Denn wenn sie
den Forderungen der Falschheit nachgeben
wiirde, wiirde sie [hren Zweck verfehlen.
(Die Mutter 1972, 1,3)

Es gibt fiir alles Bedingungen. Wenn
sich jemand weigert, die Bedingungen fiir
Yoga zu erfiillen, niitzt es nichts, das
Gottliche Eingreiféen zu erbitten.
(Nirodbaran 1983, 197)

Effektive Hingabe stellt nicht notwendi—
gerweise sicher, dass der Sadhak keine
zukiinftigen ,Stiirme“ und Stresssituationen
mehr {tiberstehen muss, aber sie sorgt
dafiir, dass die spirituelle Gesundheit des
Sadhak auch mitten in den heftigsten Stiir—
men des Lebens absolut bewahrt bleibt. Es
ist nicht garantiert, dass der Weg sonnig
und mit Rosenbldttern bedeckt ist. Es ist
jedoch garantiert, dass Er den ergebenen
Sadhak zu seinem gewiinschten spirituellen
Ziel fithren wird trotz allen moglichen
Ungliicks im Leben. Der ergebene Sadhak
weild auBerdem, dass Ungliick und Leiden
nicht umsonst sind, sondern vom Gottli—
chen gebilligt werden, um einen notwendi-
gen spirituellen Zweck zu erfiillen, dessen
Bedeutung zu gegebener Zeit enthiillt wird.
Der ergebene Sadhak wei3 und fiihlt, dass
das Gottliche wihrend seiner Leidenszeit
nicht weit weg oder gar abwesend ist,
sondern im Innersten seiner dringendsten
Schwierigkeit sitzt und die Umsténde lenkt,
um den Sadhak zur Einheit mit dem Gottli—
chen zu fithren. Der ergebene Sadhak weild

auBBerdem, dass jede Schwierigkeit groBen
spirituellen Nutzen bringen wird, wenn sie
mit Mut, Geduld, der richtigen Einstellung
und dem Geist der Hingabe in Angriff
genommen wird. Letztendlich weiB der
ergebene Sadhak auch, dass es dabei einen
zugrundeliegenden Zweck gibt, der ihn zu
einem zukiinftigen spirituellen Gut fiihrt.
Sein Mantra bleibt: ,Dein Wille geschehe
immer und tiberall“. (Mukherjee 2003, 101)

Sri Aurobindo hat die vier progressiven
Stufen beschrieben, durch welche die Seele
oder das psychische Wesen erwacht und
durch Streben, Zurtickweisung und Hingabe
zur direkten Selbst—Transformation in allen
fiinf Korpern gelangt.

Die erste Stufe

Das psychische Wesen bleibt hinter dem
Schleier des inneren Wesens und der Re-—
gungen des Geistes und des Vitalkérpers.
Die niederen Teile unseres Wesens kiim—
mern sich nicht darum, was die Seele
moéchte. Sie reagieren gewohnheitsméBig
auf Wiinsche und Emotionen, dem Drang
nach physischem Komfort und kleinen
Vorlieben und Abneigungen. Der Einfluss
der Seele wird nur gelegentlich sichtbar:
bei Hinwendung zu einer spirituellen Le—
bensweise, Liebe und Gottergebenheit, der
Sehnsucht nach dem Unbeschreiblichen,
dem Wahren, dem Guten, dem Schénen
und bei einer Erfahrung von bedingungslo—
ser Liebe, Freundlichkeit, Mitgefiihl,
Ananda oder Bhakti.

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



Die zweite Stufe

Wenn das innere Wesen, der Geist und
der Vitalkérper ,sich fiir das psychische
Wesen interessieren und ihm gehorchen,
ist dies deren Wandlung - sie beginnen, die
psychische oder gottliche Natur anzuneh—
men.“ (Mukherjee 2003, 112). Spirituelles
Streben entwickelt sich in Stufen und das
Gottliche antwortet mit Gnade. Man wen—
det sich nach innen und verliert nach und
nach das Interesse an den alten Quellen
der #uBeren, sinnlichen Anziehung. Das
Praktizieren von Streben, Zuriickweisung
und Hingabe legt zunehmend den Einfluss
des psychischen Wesens

offen. Man wird sich mehr ,,Man muss dauer-
haft danach streben,
alte schlechte Gewohn- tiefsitzende ge'

heiten und andere Mani- WOhnhEitsmﬁgige
Regungen als Zeuge
Vergangenheit los und zU beObaChten, an-

und mehr seiner Fihigkeit
bewusst, Verlangen, Wut,

festationen des Egos zu
tiberwinden. Man ldsst die

hort auf, tber das Ge-

schehene zu griibeln. Man statt sie zu manifes-

wird intuitiv gefiihrt, das tieren.“
Richtige zu tun, nicht

wegen einer moralischen Vorschrift, Kon—
vention oder den Erwartungen der Familie
und Kollegen, sondern weil man innerlich
weill, was wahr und gut ist. Man verwirft,
was Widerstand leistet, was schaden kénn—
te und was unwahr oder {bertrieben ist.
Man erreicht den Seins—Zustand von be-
dingungsloser Liebe, Freundlichkeit,
Leichtigkeit und Gliickseligkeit. Aber man
kann in alte Gedanken— und Gefiihls—
Muster zurtickfallen. Der Zustand wird
zeitweilig durch die Regungen des inneren
Wesens verschleiert. Man muss dauerhaft
danach streben, tiefsitzende gewohnheits—

méRige Regungen als Zeuge zu beobachten,
anstatt sie zu manifestieren.

Die dritte Stufe

Das psychische Wesen tritt vor den
Schleier des inneren Geistes und Vitalkor—
pers und bleibt im Vordergrund. Es leitet
die Sadhana der Hinwendung, Zurtickwei-
sung und Hingabe dauerhaft. Es erkennt,
was transformiert, losgelassen und gerei—
nigt werden muss. Man fiihlt sich stets
unterstiitzt und gefithrt. Géttliche Gliick—
seligkeit und bedingungslose Liebe firben
die eigenen Wahrnehmun—
gen, sogar, wenn das
Karma einem verfaulte
Tomaten vor die Tir
tridgt. Man verweilt in
gldinzender Selbst—
Bewusstheit, dem besten
eigenen Werkzeug auf der
mentalen, vitalen und
physischen Ebene. Man
erkennt und ldsst die
Manifestationen des Egos
in tieferen Schichten des
inneren  Wesens, wie
Verlangen und Angst, los. Man fiihlt sich
als Instrument in den Hidnden des Gottli—
chen, als ob man Operationen ausfiihrt, um
alles zu beseitigen, das Widerstand leistet
und Unkenntnis der eigenen Gottlichkeit
ausdriickt. Man wird ein Mit—Schopfer.
Wunder zeigen sich reichlich im téglichen
Leben. Man erlebt das Leben als immer
neue Freude.

Auf dieser Stufe wird die Loyalitit des
Geistes, des Vitalkérpers und sogar des
physischen Korpers gegeniiber dem Ego
durch eine neue Verbindung mit dem Gott—

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



lichen im Innern ersetzt. Man strebt nach
Perfektion, Siddhi. Perfektion in einem
kranken Kérper oder in einem neurotischen
Geist ist keine Perfektion. Durch Erkennen
der Weisheit transformiert das psychische
Wesen diese niederen Instrumente, sodass
sie den gottlichen Willen ausdriicken. Man
entwickelt eine Begeisterung fiir den Pro—
zess der Selbst—Transformation. Wihrend
dieses Prozesses entdeckt man, was ver—
borgen war. Man experimentiert mit Me—
thoden der Transformation.

Die vierte Stufe

Auf dieser fortgeschrittenen  Stufe
transformiert das psychische Wesen die
zelluldren und unterbewussten Ebenen. Sri
Aurobindo und die Mutter experimentier—
ten von 1926 bis 1940 mit Fasten, Schlaf,
Erndhrung, den Naturgesetzen und ihren
Gewohnheiten, um ihre eigenen Korper auf
den zelluldren und unterbewussten Ebenen
zu untersuchen. Es war ein Wettlauf mit
der Zeit, dhnlich dem, was die Siddhas in
Bezug auf die Kaya Kalpa Kriduter be-—
schrieben, die sie verwendeten, um ihr
Leben weit genug zu verldngern, damit die
subtileren spirituellen Kréfte die gottliche
Vollendung ganz abschlieBen konnten. ,Im
Grunde“, sagte die Mutter, ,ist in diesem
Wettlauf der Transformation die Frage,
welcher der beiden Anteile zuerst das Ziel
erreichen wird, der Anteil, der den Korper
in das Abbild der gottlichen Wahrheit
transformieren will, oder der alte Gewohn—
heits—Anteil, der den Korper schrittweise
zersetzen will.“ (Satprem 1975, 330)

Die Arbeit setzte sich auf einer Ebene
fort, die Aurobindo ,den =zelluldren
Geist”... ,einen verborgenen Geist des

Korpers, der einzelnen Zellen, Molekiile
und Teilchen® nannte. ,Dieser Ko&rper—
Geist ist eine sehr konkrete Tatsache;
wegen seiner Unklarheit und seines mecha-
nischen Anhaftens an vergangenen Regun—
gen sowie der oberfldchlichen Nichtbeach—
tung und Ablehnung des Neuen, stellt er
eines der Haupthindernisse fiir das Ein—
dringen der supramentalen Kraft und fiir
die Transformation der Korperfunktionen
dar. Auf der anderen Seite wird er eines
der wertvollsten Werkzeuge zur Stabilisie—
rung des supramentalen Lichts und der
supramentalen Kraft in der materiellen
Natur sein, sobald er wirksam umgewandelt
wurde.“ (Aurobindo 1969, 346)

Mentales Schweigen, Seelenruhe und
kosmisches Bewusstsein waren nétig, um
die Zellen vorzubereiten und dem physi—
schen und zelluldiren Bewusstsein zu erlau—
ben, sich auszudehnen und sich zu genera—
lisieren. Durch meine Forschungen fand ich
heraus, dass evolutionire Fiihrer wie Ba-
baji, die Siddhas, Ramalinga und Sri Auro—
bindo Abgeschiedenheit benétigten, um die
vierte Stufe der Seelen—Transformation der
menschlichen Natur in ein Abbild der gott—
lichen Wahrheit auf allen Ebenen zu voll-
enden. Ob es nur individuell geschieht, wie
bei den Siddhas oder als ein kollektiver
Evolutions—Sprung der Menschheit, wie es
sich Sri Aurobindo vorgestellt hat: das
Ergebnis der Herabkunft des Supramenta—
len bleibt eine offene Frage. (Govindan,
2017)

Referenzen (in englischer Sprache)

Aurobindo, Sri. On Yoga [, Tome I
Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram Fress,
1969.

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



Aurobindo, Sri. Letters on Yoga, Cen—
tenary FEdition. FPondicherry: Sri Aurobindo
Ashram Press, 1972.

Govindan, Marshall. The Kriva Yoga
Sutras of Patanjali and the Siddhas, Znd ed.
Fastman, Canada: Babaji’s Kriva Yoga and
Publications, 2000.

Govindan, Marshall, “The Psychic Be—
ing: Our Opening to the Divine,” - diese
Abhandlung wurde bei der Sri Aurobindo
Konférenz am 03. und 04. Mai 2017 an der
Hindu University of America in Orlando,
(Florida) présentiert.

Mother, The. Mother’s Collected
Works, vol. 3. Pondicherry: Sri Aurobindo
Ashram Press, 2004.

Mother, The. The Mother, With Letters
on the Mother and Translations of Prayers
and Meditations, SABCL, Sri Aurobindo
Birth Centenary Library, 25 vol. Pondi-
cherry: Sri Aurobindo Ashram Press, 1972.

Mukherjee, J.K. The Practice of the In—
tegral Yoga. Pondicherry: Sri Aurobindo
Ashram Press, 2003.

Nirodbaran. Correspondence with Sri
Aurobindo, Vol 1. FPondicherry: Sri
Aurobindo Ashram Press, 1983.

Satprem. The Adventure of Conscious—
ness. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram
Press, 1975.

Klassischer Yoga und die Meditationen des Marcus

Aurelius

von M. G. Satchidananda

Ich habe vor Kurzem das Buch ,Medita—
tionen“ bzw. ,Selbstbetrachtungen von
Marcus Aurelius gelesen. Mich hat seine
stoische Philosophie so sehr bewegt, dass
ich mich dazu entschlossen habe, meine
Erforschungen hinsichtlich der Parallelen
zwischen dieser und klassischem Yoga mit
den Lesern unseres Journals zu teilen. Ich
werde dem Leser zundchst die Person
Marcus Aurelius, den gefeierten romischen
Kaiser, den Aufbau seiner Meditationen,
die Urspriinge des Stoizismus und seinen
Einfluss auf die Tradition der klassischen
westlichen Philosophie bis heute vorstellen,

ehe ich die wesentlichen Lehren der Medi—
tationen erortere. Dem wird sich ein Ver—
gleich mit den Lehren von Patanjalis Yoga
Sutras anschlieBen, der hoffentlich die
Weisheit beider verstdndlich machen wird.
Danach werde ich schlieRBlich versuchen,
die Frage zu beantworten, wie die stoi—
schen Ermahnungen und Aphorismen der
Meditationen von dem heutigen Yoga—
Schiiler als Auto—Suggestionen angewendet
werden kénnen. Mir ist aufgefallen, dass
die Meditationen zu den beliebtesten phi—
losophischen =~ Werken  der
,Millennials“ (Generation Y) gehoren. Die
darin enthaltenen Vorschriften hinsichtlich

heutigen

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



Selbstbeherrschung, Gemeinschaft, Tu—
gendhaftigkeit und innerem Frieden ent—
sprechen genau dem, was wir heute im 21.
Jahrhundert benéstigen und kénnen - wie
wir sehen werden - unsere Yoga—Praxis
leiten und inspirieren. Ich ermutige unsere
Leser dazu, sich die Meditationen herun—
terzuladen oder als Buch zu kaufen.

Wer war Marcus Aurelius?

Der groBe Historiker des romischen
Reiches, Edward Gibbon,
berichtet uns, dass Mar—
cus Aurelius in dem
goldenen Zeitalter dieses
Imperiums zwischen 100
bis 180 n. Chr. der letzte
der ,adoptierten® romi-
schen Kaiser war. Er
wurde 121 in Rom gebo-—
ren. Sein Vater starb, als
er noch ein Junge war. Er
wurde von seinem GroR—
vater viterlicherseits
grolBgezogen. Nur wenige
Monate vor seinem Tod
138 n.Chr. bewunderte

der Kaiser Hadrian den Quelle: http://bilder.buecher.de/produkte/44/44975/449751442.jpg

gerade einmal 17—jihrigen

Marcus wegen dessen tugendhaften Cha-
rakters und adoptierte Titus Aurelius
Antonius, der noch im selben Jahr Marcus
Adoptivvater werden sollte. Der Kaiser
Antonius Pius, wie er spéter genannt wur—
de, schleuste Marcus Aurelius, seinen
zugeheirateten Neffen und Adoptivsohn,
schnell durch eine Reihe von Amtern im
romischen Reich, einschlieRlich des Amts
des Konsuls im Jahre 140, welches das
hochste unterhalb des Kaisers war. Als

Mark Aurel
Selbstbetrachtungen

Ubersetzt von Albert Wittstock

10

Kaiser Titus Antonius 161 starb, wurde
Marcus Aurelius im Alter von 38 Jahren
zum ,Caesar”, dem hochsten Herrscher
bzw. Kaiser, und zum Pontifex Maximus,
der hochsten religiosen Autoritdt in Rom,
ernannt.

Marcus Aurelius blieb bis 168 in [talien,
als er die Legionen an der nordlichen Lan—
desgrenze im heutigen Osterreich komman-—
dierte, an der germanische Stdmme in
[talien und Griechenland einmarschierten.
Seine Erfolge wurden 176 durch eine Sie—
gessdule und einen Tri—
umphbogen gewlirdigt,
die zu seinen Ehren in
Rom errichtet und auf
Miinzen geprdgt wurden.
Diese beriithmten Monu—
mente spiegeln sein of-
fentliches Image wider.
Sein Leben als Kaiser
beinhaltete auch, sich um
die administrativen Ange—
legenheiten des Staates
zu kimmern und auf
Naturkatastrophen, Hun—
gersnote, die Pest, polti—
sche Rivalen, dringende
Petitionen und die Ver—
folgung der Christen zu
reagieren. Von diesen geschichtlichen
Hintergriinden wird in den Meditationen, in
denen sein Seelenleben aufgedeckt wird,
nichts sichtbar. Er hatte nie beabsichtigt,
sie zu verdffentlichen. Er schrieb sie als
Ermahnungen an sich selbst, aber nicht zur
Ausiibung von politischer Macht. Sie sind
Ermahnungen an den ,lenkenden Geist®
(Hegemonikon) hinsichtlich Emotionen, wie
Angst und Wut, Impulsen und auch Begier—
den mit dem Ziel der spirituellen Selbstbe—

Babaji's Kriya Yoga Journal Q i’



herrschung. Als er im Alter von 59 Jahren
einen Feldzug im heutigen Serbien anfiihr—
te, wurde er krank und starb nach einer
Woche an unbekannter Ursache.

Der Aufbau der Meditationen

Die Meditationen wurden auf Griechisch
verfasst, weil dies die philosophische Spra—
che war, die der Autor seiner Mutterspra—
che Latein vorzog, da sie ihm dabei half,
,sich nach innen zu kehren”, zu meditie—
ren. Sie sind in 12 Biicher gegliedert mit
488 kurzen Kapiteln oder Tagebucheintrd—
gen, die in ihrer Lidnge von ein paar Wor—
ten bis zu 2 oder 3 Seiten variieren. Das
meiste davon schrieb er wahrscheinlich,
nachdem er mit 38 Jahren Kaiser geworden
war, teilweise wihrend militdrischer Feld—
ziige, oft bei Tagesanbruch oder als erste
Handlung am Morgen. Er schrieb sie als an
sich selbst gerichtete Ermahnungen, Ref-
lektionen und Aphorismen in sein Tage—
buch. Allerdings wurden sie irgendwann mit
Zeichen sorgfiltiger Komposition und
Gliederung, insbesondere in den ersten und
letzten Biichern, versehen. Der Leser wird
herausgefordert, sich damit auseinanderzu—
setzen.

Stoizismus

Marcus Aurelius wurde als Junge von
Stoikern ausgebildet. Mit 12 Jahren nahm
er die ,griechische Lebensart® an, indem er
ein grobes Gewand trug und auf dem Boden
schlief. ,Stoiker zu sein, hat zwei Bedeu—
tungen: ein Mitglied der griechischen phi-
losophischen Schule, die auf Zeno 331
v.Chr. zurtickgeht, und eine Person, die
ihre Emotionen und Begierden unterdriickt
und gleichmiitig angesichts Freude und

11

Schmerz ist, die erduldet. Einen Stoiker
erkannte man nicht daran, was er glaubte
(Dogma) oder an der Zugehorigkeit zu
einer der vier hauptsdchlichen philosophi-
schen Schulen, sondern an seiner Zihigkeit
und Niichternheit, einer Gleichgiiltigkeit
gegentiiber dem, was die Menschen norma—
lerweise am meisten schidtzen: Familie,
Reichtum, Macht, Ansehen und sogar
Gesundheit. Sokrates, der noch etwas
frither, 399 v.Chr., in Athen hingerichtet
worden war, wurde als das stoische Ideal
eines Weisen angesehen. Eine Nachfolge
Sokrates ¢ gab die Inspiration dazu, den
Tugenden, wie Mut, Gerechtigkeit, Selbst—
kontrolle und Besonnenheit treu zu sein
und der sich der Vernunft zu bedienen, um
iber die Seele und die menschliche Natur
zu reflektieren sowie Impulse und Begier—
den zu beherrschen.

Fiir Marcus war die Welt bzw. der Kos—
mos als kontrollierender Makrokosmos mit
einer engen Verbindung zum menschlichen
Mikrokosmos intelligent geordnet. Die
Natur war durch rationale Nachforschung in
den Bereichen der Physik, Ethik und Logik
verstehbar. Die Natur ist auBerdem vor-—
herbestimmt und hierarchisch - vom Be-
lebten zum Unbelebten, vom Menschen zur
hochsten Vernunft des Gottlichen. Die
Vernunft ist ein Feuer, welches das Gottli—
che im Inneren des einzelnen Menschen mit
dem gottlichen Feuer im AuReren verbin—
det, das die Welt reguliert und transfor—
miert. Im Gegensatz zu den andern drei
philosophischen  Schulen,
welche die materialistische Ansicht teilten,
dass die Welt und alle anderen Aggregate
der Materie die Produkte einer unendlichen

griechischen

Anzahl von Atomen sind, die sich im unbe-
grenzten Raum blind bewegen, waren die

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



Stoiker tiberzeugt, dass die Welt kohirent
und vorherbestimmt ist und einem be—
stimmten Zweck im gewaltigen Entwurf der
Natur dient. Nichts tritt zufillig oder ver—
sehentlich auf und nichts ist verschwendet.

Die menschliche Vernunft, welche Mar—
cus als ,den lenkenden Geist” bezeichnet,
ist ein Teil des lenkenden Geistes des
Kosmos, der die Elemente zusammenfiihrt
und sie wieder auflést. Nach Marcus soll
Philosophie als Therapie fiir die Seele
praktiziert werden, auf die er gerne als
ygenau den Gott (Daimon), der in dir weilt*
Bezug nahm. Diese Praktiken beinhalten
auch, im gegenwértigen Moment zu leben
und die Bewegungen des Lebens, so wie sie
auftreten, eine nach der anderen zu analy—
sieren.

Uber das hochste Wesen und seine Bezie-
hung zur Seele

Die Theologie beschéftigt sich prinzipiell
mit der Beziehung zwischen einem hoheren
Wesen, der Seele und der Welt. Die westli—
chen Hauptreligionen und die Bhakti Tra—
ditionen Indiens sind dualistisch, da sie
Gott und die Seele als voneinander ge-—
trennt ansehen. Advaita Vedanta ist mo—
nistisch: es gibt nur Brahma; der Buddhis—
mus ebenso: es gibt nur das Nichts, keine
Seele, kein Selbst. Yoga Siddhantha ist ein
monistischer Theismus: Jiva wird zu Shiva,
die individuelle Seele ist real, aber wenn sie
sich von Karma, Maya (mentaler T&u-—
schung) und dem FEinfluss der Gunas (Mo—
dalititen der Natur) befreit, erkennt sie:
Llch bin jenes hochstes Wesen®.

Im Gegensatz zu den materialistischen
Schulen der klassischen griechischen Phi-
losophie, hatten die Ansichten Marcus

12

Aurelius’ groBe Ahnlichkeiten mit denen
des Yoga Siddhantha:

,Du hast aber auch vergessen, dass der
denkende Geist eines jeden gleichsam ein
Gott und ein Ausfluss der Gottheit ist.“ -
X1, 26. (Anmerkung: Deutsche Uberset—
zung gemal:
http://gutenberg.spiegel.de/buch/des—
kaisers—marcus—aurelius—antonius—
selbstbetrachtungen—-1479/1)

LAlle Seelen sieht Gott in ihrer Nackt—
heit, ohne alle korperliche Hiille, Rinde und
Unsauberkeit. Nur durch seinen Geist ist
er mit dem in Bertihrung, was aus Ihm
selbst in sie iibergeflossen und abgeleitet
worden ist. Gewdohnst du dich daran, eben—
Sso zu verfahren, so wirst du dir eine Menge
Sorgen aus dem Wege rdumen. “= XII, 2.

Stelle dir stets die Welt als ein Ge—
schopf vor, das nur aus einer Materie und
aus einem einzigen Geiste besteht. Sieh,
wie alles der einen Empfindung derselben
sich fiigt; wie vermoge einheitlicher Trieb—
kraft alles sich bildet, wie alles zu allen
Ereignissen mitwirkt, alles mit allem Wer-
denden in begriindetem Zusammenhang
steht und von welcher Art die innige Ver—
kniipfung und Wechselwirkung ist. “ - 1V,
40.

Die Verwirklichung oder Erkenntnis der
Seele wird durch das innere Uben von
Tugenden erreicht, wie in diesem Kapitel
angedeutet wird:

,O meine Seele! Wirst du denn nicht
endlich einmal gut und lauter und einig mit
dir selbst? Wann wirst du sichtbarer wer—
den als der dich umhiillende Leib? Willst
du nicht endlich einmal das Gliick genie—
Ben, die Menschen zu lieben und zu er-
freuen? Wirst du nicht endlich einmal zu

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



einer bediirthislosen Befiiedigung auch in
dir selbst gelangen, wo du zum Freudenge—
nusse nichts mehr verlangst noch begehrst,
sel es etwas Lebendiges oder Lebloses,
weder mehr an Zeit, um ldnger noch zu
genieBen, noch in einem anderen Raum In
einer andern Gegend zu sein, eine reinere
Luft zu atmen und mit umgénglicheren
Menschen zu verkehren? Vielmehr mit
deiner Jjedesmaligen Lage zuffieden, an
allem, was dir die Gegenwart bringt, dich
freust und dich iiberzeugt héltst, dass dir
alles zu Gebot steht, alles zu deinem Woh—
le gereicht und von den Gottern herrtihrt
und alles zu deinem Besten dienen wird,
was diesen gefillt und was sie nur zum
Heile des vollkommenen, guten, gerechten
und schonen Wesens geben werden, das
alles erzeugt, zusammenhélt, umfasst und
umgibt, was zur Erzeugung anderer Wesen
derselben Art sich auflost? Wirst du es
nicht endlich einmal durch deine Beschal-
fenheit zu einem solchen Verhéltnis mit
den Gottern und Menschen bringen, dass
du weder tber sie Beschwerde fiihrst noch
auch von ihnen verurteilt wirst?“ - X,1.

Dies wiederholt sich bei Patanjali:

Jshvara (der Herr) ist das besondere
Selbst, unbertihrt von Belastungen, Hand-
lungen, deren Auswirkungen oder irgend-
welchen unterschwelligen Eindriicken von
Wiinschen. Dort (im Allerhéchsten) ist die
letzte Quelle der Entfaltung allen Wis—
sens. “ - Yoga—Sutras 1.24-25

Die Siddhas sahen den Herrn als die
hoéchste Abstraktion an, als Wahrheit,
Schonheit und Giite (Satvam, Sundaram,
Sivam) bzw. einfach als Das.

Wie bei den Siddhas erwuchs seine Ver—
ehrung des hochsten Wesens aus seiner

13

kontinuierlichen Erfahrung der gottlichen
Manifestationskraft. Dies entsprach einer
momentgenauen Beobachtung, einer Wahr—
nehmung und Analyse der Teile, die das
ergaben, was er das ,Ganze" nannte.

JFragt man dich, wo du denn die Gdotter,
die du so hoch verehrst, gesehen und
woraus du ihr Dasein erkannt hast, so
antworte.: Sie sind erstens schon fiir das
leibliche Auge sichtbar; zweitens habe ich
auch meine eigene Seele nicht gesehen und
ehre sie dennoch. Gerade so halte ich es
auch mit den Gdéttern. Aus den von allen
Seiten mir gebotenen Proben ihrer Macht
schlielBe ich auf ihr Dasein und verehre sie.

Berl jedem Gegenstande zu sehen, was
er im Ganzen, was er nach seinem Stoffe,
was er weiter nach seiner Wirkungskraft
sel, von ganzer Seele das Kechte tun und
das Wahre reden. darauf beruht die Gliick—
seligkeit des Lebens. Keihst du dergestalt
Gutes an Gutes, ohne den mindesten Zwi—
schenraum zu lassen, was anderes ist dann
die Folge hiervon als froher Lebensgenuss?

Es gibt nur ein Sonnenlicht, obgleich es
durch Wénde, Gebirge und andere Dinge
bis ins Unendliche zerteilt wird. Ebenso
gibt es nur ein gemeinsames Grundwesen,
wenn es auch in tausend eigentiimliche
Korperbildungen sich spaltet - nur eine
Seele, wenn sie auch unter zahllose Natur—
wesen von eigentimlichen Begrenzungen
verteilt wird; einen denkenden Geist, ob—
gleich auch er zerteilt scheint. “ - XII, 28—
30.

Selbst—Beherrschung

Patanjali definiert Yoga am Anfang sei—
ner Yoga Sutras:

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



»Yoga ist das Authiren der Identifizie—
rung mit den Fluktuationen, die im Be-
wusstsein entstehen. “ - Yoga Sutra 1.2

Marcus Aurelius wiederholt dies:

SEmpfinde es doch endlich, dass du et—
was Besseres und Gottlicheres in dir hast
als das, was die Leidenschaften erregt und
dich hin— und herzerrt wie der Draht die
Marionetten. Denn was ist deine Seele?
Besteht sie aus Furcht oder Argwohn oder
Begierde oder etwas anderem der Art?* -
X1, 19.

Patanjali fasst die Praxis von Yoga in
Yoga—Sutra [.12 wie folgt zusammen:
L Durch stindiges Uben und durch Loslas—
sen kommt es zum Authéren der Identifi-
zierung mit den Fluktuationen des Be—
wusstseins.

Vergleiche dies mit der Aussage von
Marcus:
,Gewdhne dich auch an Dinge, an deren
Ausftiihrbarkeit du anfangs verzweifelst.
Fasst ja auch die linke Hand, obgleich sie
aus Mangel an Ubung gewdhnlich schwéi—
cher ist, dennoch die Ziigel kréftiger als die
rechte; denn hierzu wird sie bestdndig
gebraucht. “ - XII, 6.

Der klassische Yoga schreibt fiinf Ver—
haltensregeln bzw. Nivamas vor, die in
Yoga Sutra 11.32 genannt werden: Reinheit
(Shuka), Zufriedenheit (Samtosh), Schmerz
zu akzeptieren, aber nicht zu verursachen
(Tapas), Selbst—Studium (Svadhyaya) und
Hingabe an den  Herrn
pranidhana). Tapas (Schmerz zu akzeptie—
ren, aber nicht zu verursachen) erinnert
uns an die Bereitschaft und Fahigkeit eines
Stoikers, alle Arten von Schmerz oder Leid
ohne Wut oder Angst ruhig zu ertragen.

(Ishvara—

14

Wie die Yoga Siddhas und Tantriker,
sowohl die antiken als auch die modernen,
war Marcus Aurelius bestrebt, die mensch—
liche Natur nicht nur spirituell zu trans—
zendieren, sondern sie zu transformieren,
sie zu perfektionieren. Die Mutter des Sri
Aurobindo Ashrams schreibt bezugneh—
mend auf jegliche negative Emotion: ,Lass *
nicht zu, dass sie sich in deinem Handeln
manifestiert. Bis du deinen Geist und dein
Herz wieder beruhigt hast und deine innere
Freiheit vollkommen zuriickerlangt hast,
solltest du nicht getreu den Befehlen des
impulsiven Vitalkorpers handeln. Wieder—
hole: Ich soll es nicht tun. Auch ein teil—
weiser Erfolg wird den Weg zum letztendli—
chen Sieg ebnen. *

LUngehindert kannst du dein Leben in
groBter Seelenruhe hinbringen, wenn auch
alle Menschen nach Herzenslust ein Ge—
schrel wider dich erheben, ja wenn selbst
die wilden Tiere die schwachen Glieder
dieser dich umbhiillenden Fleischmasse
zerreiBBen sollten. Denn was hindert deine
denkende Seele, trotz alledem sich ber
vollstidndiger Heilterkeit zu erhalten, die
Umsténde richtig zu beurteilen und die ihr
dargebotenen Gelegenheiten erfolgreich zu
benutzen?“ - VII, 68.

Die moderne Psychologie sagt uns, dass
es besser ist, Emotionen auszudriicken,
anstatt sie zu unterdriicken. Die Unterdrii—
ckung fiihrt zu Neurosen und trigt in ext—
remen Féllen sogar zur Entstehung von
Psychosen bei. Wihrend Bhakti Yoga mit
seinen emotionalen Ausdrucksformen am
besten fiir Menschen geeignet ist, deren
Geist von ihren Emotionen dominiert wird,
empfiehlt der Kklassische Yoga weder den
Ausdruck noch die Unterdriickung, son—
dern vielmehr das bestindige Uben von

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



Anhaftungslosigkeit gegeniiber Emotionen.
Auch Marcus rdt zu Anhaftungslosigkeit
durch Anstrengung dessen, was er als den
Jenkenden Geist® bezeichnet, sowie die
Ermahnungen, Ruhe zu bewahren.

JFalls etwas nicht richtig ist, mache es
nicht; falls es nicht wahr ist, sage es
nicht. “ - X1, 17.

Welchen Gebrauch macht die herr—
schende Vernunft von sich selbst? Hierauf
kommt alles an. Das tbrige aber, mag es
von deiner Willkiir abhédngen oder nicht, ist
nur Totenstaub und Dunst. “ - XII, 33.

JAlles 1st Meinung, und diese hdngt
ganz von dir ab. Riume also, wenn du
willst, die Meinung aus dem Wege, und
gleich dem Seefahrer, der eine Klippe
umschifft hat, wirst du unter Windstille auf
ruhiger See in den sicheren Hafen einfah—
ren. “- XII, 22.

JHiite dich aber ebenso sehr davor, auf
die Menschen zu ziirnen als ihnen zu
schmeicheln. Denn beides gereicht dem
Gemeinwesen zum Verderben. Namentlich
ber den Aufwallungen des Zornes halte dir
stets gegenwdrtig, dass das Aufbrausen
noch keine Manneskraft, sondern vielmehr
m Gegenteil die Milde und Sanfimut in
eben dem MaBe, als sie menschlicher ist,
auch groBere Mannesstdrke bekundet. Nur
hier ist Kraft und Nerv und Mannhaftigkert,
nicht aber da, wo man aufgebracht und
tibellaunig ist. Denn je nidher der Leiden—
schaftslosigkeit, desto ndher der Stérke,
und wie Betriibnis, so ist auch Zorn die
Eigenschaft des Schwachen. “ - XI, 18,10.

Llirs erste handele nicht aufs Gerate—
wohl, nicht ohne Zweck, zum andern richte
deine Endabsicht auf nichts anderes als auf
das Gemeinwohl. “ - XII, 22.

15

yDas Ist ein echtes Zeichen sittlicher
Vollkommenheit, wenn man jeden Tag, als
wédre er der letzte, hinbringt, fern von
Autwallung, Apathie und Verstellung. “ -
VII, 69.

Im Gegensatz zu so vielen Heiligen und
Mystikern, die auf der Suche nach Gott
oder der Wahrheit vor der Welt geflohen
sind, iibte sich Marcus Aurelius in einem
inneren Riickzug, selbst wihrend er zwan—
zig Jahre lang Herrscher des roémischen
Reiches war, und in dessen Glanzzeit, als
er an militdrischen Feldziigen zum Schutz
der Grenzen beteiligt war. Seine Worte und
sein Beispiel sind lehrreich.

~Man sucht Zuriickgezogenheit auf dem
Lande, am Meeresufer, auf dem Gebirge,
und auch du hast die Gewohnheit, dich
danach lebhaft zu sehnen. Aber das Ist
bloB8 Unwissenheit und Schwachhert, da es
dir ja freisteht, zu jeder dir beliebigen
Stunde dich in dich selbst zuriickzuziehen.
Es gibt fiir den Menschen keine gerdusch—
losere und ungestirtere Zufluchtsstétte als
seine eigene Seele, zumal wenn er in sich
selbst solche Eigenschaften hat, bel deren
Betrachtung er sogleich vollkommene Ruhe
genieSt, und diese Ruhe ist meiner Mei—
nung nach nichts anderes als ein gutes
Gewissen. Halte recht oft solche stille
Einkehr und erneuere so dich selbst. Da
mdgen dir dann jene kurzen und einfachen
Grundsédtze gegenwdrtig sein, die geniigen
werden, deine Seele heiter zu stimmen und
dich instand zu setzen, mit Ergebenheit die
Welt zu ertragen, wohin du zuriickkehrst.
-1V, 3.

LDenke also endlich daran, dich in jenes
kleine Gebiet zuriickzuziehen, das du
selbst bist, und vor allem zerstreue dich

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



nicht und widerstrebe nicht, sondern bleibe
frei und sieh alle Dinge mit furchtlosem
Auge an, als Mensch, als Biirger, als sterb—
liches Wesen. Unter den gebréuchlichsten
Wahrheiten aber richte vorziiglich auf
folgende zwel dein Augenmerk: erstens,
dass die AuBendinge mit unserer Seele
nicht in Bertihrung, sondern unbeweglich
auBerhalb derselben stehen, mithin Stérun—
gen deines Seelenfriedens nur aus deiner
Einbildung entstehen, und zweitens, dass
alles, was du siehst, gar schnell sich verdn—
dert und nicht mehr sein wird. Und von wie
vielen Verdnderungen bist du selbst schon
Augenzeuge gewesen! Erwége ohne Unter—
lass: die Welt ist Verwandlung, das Leben
Einbildung. “ - 1V, 3.4

Was ich an den oben genannten Medita—
tionen so ansprechend finde, ist Marcus®

16

rationale Lebensanschauung und seine
erkenntnisreichen Vorschriften zur Bewdl—-
tigung der Mingel der menschlichen Natur,
mit all ihren Emotionen wie Angst, Wut
und Begierde. Dariiber hinaus fasst er alles
als ein Teil dessen auf, was er als das
Ganze bezeichnet, im Gegensatz zu den
Gnostikern, welche die menschliche Natur
grundsétzlich als stindhaft ansehen und
viele spirituelle Traditionen, einschlieBlich
jener des Vedanta und Buddhismus, welche
die materielle Welt bestenfalls als Ablen—
kung und schlimmstenfalls als Illusion
betrachten. Er machte von einer erleuch—
teten Vernunft Gebrauch, wie die Jnana
Yogis, Rishis und Siddhas. (Fortsetzung in
der Herbst-Ausgabe 2017)

Das ABC zur Vertiefung deiner Kriya Hatha Yoga
Praxis - Teil 4

von Durga Ahlund

Das ABC von Babaji ‘s Kriya Hatha Yo—
ga wird verstdndlicher machen, wie du die
18 Asanas als eine umfassende Gesund-
heitspflege erfahren kannst, als komplette
Reinigung des gesamten Organismus, des
physischen und feinstofflichen Kérpers -
aller finf Ebenen deines Wesens - von
physischer und vitaler Energie, Gelist,
Bewusstsein und Uber-Bewusstsein. Die
Asanas arbeiten direkt mit dem physischen
Korper, zielen aber auch auf die tiefer
liegenden feinstofflichen Ebenen ab. Warum

sollte man die Asanas nicht bewusst dazu
einsetzen, eine Briicke zwischen dem
physischen und spirituellen Kérper zu
bauen, sodass man nicht nur an Vitalitét
und Gesundheit sondern auch an dynami-
scher Kraft, Mitgefiihl und Selbstvertrauen
gewinnt. Das ABC wird als regelmiBige
Kolumne in den quartalsweise erscheinen—
den Kriya Yoga Journalen fortgesetzt. Sieh
bitte auch in den vorangegangen Journalen
nach, um mehr [nformationen dartiber zu
erhalten, wie du alle der mdglichen Vorteile

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



bei deiner Praxis der 18 Kirpertibungen
erreichen kannst. Erlerne diese Techniken
von einem erfahrenen und autorisierten
Lehrer.

Ein Zustand tiefster Entspannung und
gesteigerten Bewusstseins ist das letztend—
liche Ziel deiner Kriya Yoga Praxis. Um
diesen Zustand zu erreichen, musst du bei
der Asana Praxis Fortschritte machen.
Dies bedeutet nicht, dass du immer
schwierigere oder komplexere Haltungen
vollkommen perfekt ausfiihren musst, son—
dern dass du die Haltungen, die du prakti-
zierst, perfektionierst. Du musst dir Zeit
dafir nehmen, all das zu absorbieren, was
die Haltungen sind und dazu beitragen
konnen, den Fluss des feinstofflichen
Pranas zu deblockieren, freizusetzen und
zu beleben und dich damit zu verbinden.
Diese Vollkommenheit ermoglicht dir, dich
der Fiithrung von Prana Shakti hinzugeben.
Vollendung bei den Asanas ldsst einen
tiefen, inneren Atemstrom entstehen,
welcher Prana Shakti stimuliert, die deine
Praxis lenkt. Perfektion erfordert, dass du
dich bewusst und effektiv bemiihst und tief
und teilnahmsvoll arbeitest. Dies fiihrt zu
einer willentlichen und gnadenvollen
Ubungspraxis.

_E_

Einsatz und Effekt- (Die Kraft der An-
strengung.) Sobald du die Energie sptiren
und sie dann bewusst durch Kraftanstren—
gung mittels Yoga (Pranayama, Mantra,
Bandhas und Meditation) anheben kannst,
verbindest du dich mit dem spirituellen
Korper. Diese Verbindung stimuliert das
Aufsteigen von Energie in der Wirbelsdule
und sorgt flir eine Verfeinerung ihrer

17

Schwingungsqualitdt. Im Bauch wird ein
Feuer entfacht, welches deine Sadhana
fordert. Um diese Verbindung herzustellen,
solltest du versuchen, die Energie bei
deiner tdglichen Asana—Praxis zu sehen, zu
spiiren, zu visualisieren und zu bewegen.

Belebende Energie - Durch direkte Er—
fahrung kannst du deinen Energie—Korper,
Prana Shakti, entdecken. Wihrend stati-
scher Asana—Haltungen kann man durch
Mudras belebende Energie in den feinstoff—
lichen Kanilen wahrnehmen. Diese Mudras
erzeugen eine Bewegung, welche die Ener—
giefelder und den Prana—Fluss im Korper
wieder ins Gleichgewicht bringt und mus—
kuldre Verspannungen auflost. Belebende
Energie kann vermittelt tiber die Wirbel-
sdule dafiir sorgen, dass sich der Korper
spontan in ein Asana hinein bewegt. Die
aufkommenden Empfindungen und die
entstehende Bewegung beeinflussen und
verdndern das Bewusstsein.

_F_

Frei von Zwang - Frei von Frustration.
Du solltest ein Asana niemals erzwingen.
Lasse alle Frustrationen, die du beziiglich
deiner Ausflihrung von Asanas hast, los.
Versuche, die Position zu finden, die es dir
ermoglicht, jedes Asana, das du prakti-
zierst, zu genielBen.

Flexibilitdit - Beweglichkeit kann man
nicht erzwingen. Lasse zu, dass das Asana
den Korper darin unterstiitzt, zunehmend
flexibler zu werden, sodass ihn mehr Ener—
gie und Gefiihle durchstrémen koénnen.

Feedback - Achte auf Reaktionen. ,Was
passiert in deinem Korper, wihrend du
praktizierst?“ Nimm jegliches Unbehagen
bzw. Gefiihl von Intensitét bei der Dehnung

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



wahr und auch, ob es zunimmt, abnimmt
oder gleich bleibt. Ist dein Atem ruhig und
ebenmiBig? Ist deine Atmung tief und
durchgingig, oder ist sie beschleunigt?
Hiltst du deinen Atem an? Bist du zufrie—
den, gibt es Unbehagen, ist dein Geist
passiv oder gelangweilt und bereit, die
Haltung zu beenden, ist er wiitend, emoti—
onal aufgewiihlt? Bleibe trotzdem, wo du
bist. Dies ist eine reinigende Phase. Be—
obachte, wie du dich fiihlst. Atme tief,
baue etwas Anstrengung ab und entscheide
dich bewusst dafiir, zwei bis drei Minuten -
oder ldnger - in der Haltung zu verbleiben.
Falls du Schmerzen empfinden solltest,
beende die Haltung langsam und ruhe dich
aus. Bleibe achtsam gegeniiber dem, was in
der Ruhephase geschieht.

Die Form folgt der Funktion - Die &u—
Bere perfekte Form einer Haltung ist fiir
den erwiinschten Effekt sekunddr. Der
erwinschte Effekt ist, Spannungen und
Verhdrtungen im physischen Koérper zu
beseitigen, Blockaden in den feinstofflichen
Kanélen aufzuldsen und den Energiefluss im
gesamten Korper zu steigern. Es geht nicht
darum, toll auszusehen oder Kalorien zu
verbrennen.

Sich gut fithlen - Wenn sich eine Yoga—
Ubung gut anfiihit, kommt deine Energie in
Bewegung. Sobald dies passiert, 16st du ein
,Echo®“ der Heilung aus, das ein starkes
Feld von Wohlbefinden und mentaler In—
tention erzeugt, welches den gesamten
Korper in eine wohltuende Resonanz ver—
setzt. Praktiziere mit voller Aufmerksam-—
keit. Du wirst feststellen, dass sich positive
Gefiihle einstellen, wenn du mit dem
Gleichgewicht spielst. Gleichgewicht be-
deutet, sich zu entspannen und den Emp-—
findungen Raum zu geben, die sich in dem

18

jeweiligen Moment zeigen. Ganz gleich, ob
die unmittelbare Empfindung eher Freude
oder eher Unbehagen ist, akzeptiere und
erlebe jedes Gefiihl und jede Schwingung,
solange es sich nicht um Schmerzen han-—
delt. Eine Empfindung kann sich im Bruch-
teil einer Sekunde verdndern. Dein Gleich—
gewichtssinn reagiert darauf. Beobachte die
Nuancen deines Empfindens und gib dich
den Energieimpulsen hin. Dies erzeugt ein
gutes Gefiithl. Auch nicht perfekt ausge-—
richtete Haltungen konnen sich gut anfiith—
len, deshalb ist das Gleichgewicht wichtig.
Du wirst auBerdem von den strukturellen
Hinweisen und den Riickmeldungen autori—
sierter Lehrer profitieren, wodurch du
leichter erkennen kannst, ob das, was du
tust, deinen Fortschritt behindert. Jedoch
kann es manchmal auch sein, dass dein
Korper leichter ins Gleichgewicht findet
und sich seine Haltung korrigiert, wihrend
du in einem Asana verbleibst, das zundchst
nicht perfekt ausgerichtet ist.

Fiihrung - Es ist wichtig, dass du auf
die Intelligenz des Korper—Geistes ver—
traust, die Ausrichtung deines Kérpers zu
lenken bzw. zu entscheiden, wann du ein
Asana komplett beenden solltest. Unsere
Art der Praxis setzt sich niemals tiber die
Weisheit des Korpers hinweg, sondern
arbeitet stattdessen mit ihr. Du solltest
dich von der Qualitdt deines Atems sowie
von Anspannung, Schmerz oder dem Gefiihl
von Offnung bzw. Losung leiten lassen. Du
solltest dazu ermutigt werden, selbst zu
entscheiden, eine Haltung frither zu been—
den oder lidnger in ihr zu verweilen als
andere Schiiler, auch innerhalb eines Kur—
ses. Allmdhlich wirst du den richtigen
Energiebereich zu spiiren beginnen bzw.
die Weisheit entwickeln, in einer Haltung

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



zu verbleiben, auch noch lange nach dem
ersten mentalen Impuls, sie zu beenden.
Yoga ist dynamisch. Je mehr Yoga du mit
Einsatz und Bestidndigkeit praktizierst,
desto mehr wirst du die kérperlichen Vor-
teile erfahren und deine Prana Shakti und
deine dynamische Kraft aufbauen. Prana
Shakti ist dynamisch und wird deine Sadha—
na und dein Leben lenken. Yoga ist kein
Zeitvertreib, Hobby oder korperliches
Training. Yoga ist innere Arbeit und mit
Aufrichtigkeit wird er zu einer Lebensart.

_G_

Kontrolle gewinnen - Eine regelmiBige
Asana—Praxis ermoglicht dir, Kontrolle
tiber eine gewaltige Menge an Energie zu
erlangen. Sie beschert dir Kontrolle iber
deine mentalen Aktivititen und deine
Emotionen.

Gnade - Was ist Gnade? Sie ist tiefste
Entspannung, Stille und Unbewegtheit, die
Seligkeit, die durch eine Zunahme von
Prana Shakti aufkommt. Gnade ist das
Einstrémen von Kraft, dynamischer Ener—
gie, die kraftvoll und vereinend auf einen
ruhigen und passiven Korper einwirkt.
Indem du die potentielle Energie des Koér—
pers durch eine willentliche, hingebungs—
volle und andidchtige Asana—Praxis er—
forschst, wirst du allmihlich schimmerndes
Licht und Helligkeit, Ruhe, Raum und
Freude erfahren.

Grenze - Lerne, Intensitit zu akzeptie—
ren, wenn du dich tiefer in die Haltungen
hinein begibst, um leichter den kompletten
Nutzen dabei erfahren zu koénnen. Lerne,
mit der Grenze deiner Dehnbarkeit zu
experimentieren, um eine tiefe Lockerung
im Gewebe und eine Reinigung des Mus—

19

kelgeddchtnisses zu erreichen. Schmerzen
und Traumata, die jahrelang unter Ver—
spannungen und Gefiihllosigkeit verborgen
geblieben sind, kénnen ganz unerwartet als
Emotionen freigesetzt werden, wenn du mit
den tiefen Muskelschichten arbeitest.
Manchmal kann eine Erinnerung mit der
Emotion verkniipft sein. Fir gewohnlich
kommt die Emotion jedoch nur auf, um sich
aufzulosen und kann ziemlich leicht losge—
lassen werden.

Wie man mit Grenzen experimentiert:
Begib dich langsam in die Dehnung hinein
und lasse dabei den aufkommenden Emp-—
findungen Raum. Ube Druck aus und halte
wieder inne. Atme, beobachte und ent-
spanne dich. Begib dich langsam weiter in
die Dehnung hinein (bewege dich beim
Ausatmen), bis sich dein Kérper an die
neue Dehnung angepasst hat. Allmihlich
wirst du die dir maximal moégliche Dehnung
erreichen. Achte stets auf Schmerzen. Du
willst keine Schmerzen provozieren, aber
falls du Schmerzen verspiiren solltest,
kehre zu einem vorherigen Punkt zuriick
und atme so langsam und tief, wie es dir in
der Dehnung mdoglich ist. Entspanne dich
und gib dich den Empfindungen hin und
verbleibe solange in der Haltung, wie du
das Gefiihl hast, die ,richtige® Intensitit
beibehalten und den ,richtigen Energiebe—
reich nutzen zu kénnen. Das Arbeiten mit
der Intensitét erfordert Erfahrung, Zeit und
Mitgefiihl. Dies ist ein langsam zu erler—
nender Prozess. Bewege dich stets mit dem
Atem und mit Gewahrsein und wende dabei
die Bandhas wund visuelle Fixpunkte,
Dristhis genannt, an. Wenn du lernst, mit
der Intensitdt umzugehen, wirst du wissen,
wann du einen intensiven Punkt beibehal—
ten kannst und wann du besser etwas

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



nachlassen solltest. Intensitdt wirkt anre—
gend. Schmerz nicht. Du solltest nie
Schmerzen akzeptieren, aber du wirst
lernen, mit Unbequemlichkeit und mentaler
Unruhe umzugehen. Du wirst deine per—
sonlichen Grenzen aufdecken, nicht nur
physisch, sondern auch mental und emoti—
onal.

Mit Grenzen zu experimentieren, ist ei—
ne fortgeschrittene Praxis, um aufzude—
cken, wo in deinem Korper und Geist An—
spannung und Blockaden aufgebaut worden
sind. Diese Grenze veridndert sich jedoch
stdndig. Experimentiere so gut du kannst
damit, sodass du langsam jegliche Anspan—
nung auflosen kannst, auf die du stoBt.
Wenn du dich tief in ein Asana hineinbe—
gibst, solltest du den Punkt finden, an dem
du in einem Gleichgewicht von Anstren—
gung und Ausrichtung (duBerer und inne-
rer) verweilen kannst, wihrend du die
Ujjayi~Atmung unterstiitzend anwendest,
um jegliches Unbehagen, das eventuell
autkommt, aufzulésen. Am besten hilt man
bei jeder ,weichen® Grenze inne und beo—
bachtet diese, widhrend man fiir lingere

20

Zeit dort verbleibt. Dadurch wird die Mus—
kulatur besser vorbereitet. Du wirst davon
profitieren, wenn du immer lidnger an die—
sen Grenzpunkten verweilen kannst, ohne
stdrkeren oder weiteren Druck auszuiiben.
Das Wissen darum, mit welcher Grenze du
arbeiten solltest, stellt sich mit Erfahrung
und der Bewusstheit fiir deine Personlich—
keit und der Achtsamkeit fiir den gegen—
wirtigen Moment ein. Dein Korper ist
jeden Tag anders, auch fiir erfahrene Prak—
tizierende. Sei achtsam. Die Beweglichkeit
wird beeintrichtigt durch den geringsten
Stress (z.B. wenn man es eilig hat) und
auch dadurch, wenn man sich kérperlich
nicht genug aufgewédrmt hat, oder mental,
emotional bzw. physisch nicht darauf vor—
bereitet ist, lange genug in der Haltung zu
bleiben, damit sich die Muskulatur ent-—
spannen kann. Unabhidngig davon, ob du
mit einer ,harten oder einer ,weichen®
Grenze arbeitest, entsteht der groBte
Nutzen eines Asanas durch die Entspan—
nung und die belebende Energie, welche
die Stille dabei erzeugt. Suche danach!
(Fortsetzung folgt.)

Yoga-Kurse in Sri Lanka

Acharya Kriyanandamayi erteilt mit der Unterstiitzung von Ahil Siva und Devaki
mebhr als 450 Schulkindern und 39 Lehrern Yoga-Unterricht im abgelegenen, kriegs-

zerritteten Norden Sri Lankas.

(Siehe Links zu Fotos am Ende dieses
Artikels. Dieser Einsatz wurde von dem
Babaji’s Kriva Yoga Orden der Acharyas
gefordert.)

11. April 2017: Wir freuen uns, allen
Unterstiitzern des Ordens mitteilen zu
konnen, dass wir heute diesen Bericht von
Acharya Kriyanandamayi aus Colombo
erhalten haben: ,Wir sind am 1. April 2017
nachts nach Jaffna aufgebrochen und sind

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2



dort am 2. April morgens angekommen.
Wir hatten eine Besprechung mit den
Beamten des Bildungsministeriums und
Professoren der Jaffna Universitit.

Montag, 3. April - wir besuchten eine
der entlegenen Inseln, Nainativu, 40 km
von Jaffha entfernt. Dies bedeutete eine 30
mintitige Boots— und anschlieBend eine
einstiindige Autofahrt.

Wir hielten Yoga—-Unterricht fiir 130
Schiiler an der Sri Ganesha Kanista
Mahavidhyalam Schule in Nainativu ab. Der
Schulleiter, die Lehrer und die Schiiler
waren alle sehr interessiert.

Dienstag, 4. April - Wir fuhren nach
Kilinochchi, das 65 km von Jaffna entfernt
liegt. Dort hielten wir Yoga—Unterricht fiir

c S W
2 > —

| = SN _— < o
Schiiler beim Meditationsunterricht in Sri Lanka

21

90 Schiiler der Ambalpuram Vivekananda
Vidhyalayam Schule ab.

Mittwoch, 5. April - Wir besuchten eine
andere Insel, Fluvaitivu, 45 Minuten mit
dem Boot von Jaffna entfernt, und unter—
richteten Yoga fiir ca. 65 Schiiler an der
Murugavel Vidhyalayam Schule.

Donnerstag, 6. April, morgens - Wir er—
teilten Grundschiilern in Jaffnha Yoga-—
Unterricht und spédter am Abend haben wir
Grundschullehrer aus unterschiedlichen
Regionen der Nordprovinz darin unterrich—
tet, wie sie ihren Schiller Yoga—
Grundiibungen lehren konnen.

Freitag, 7. April, morgens, in
Thirunelveli (Jaffna) hielten wir einen Yo-
ga—Kurs flir 40 Lehrer, Professoren und
Beamten aus 12 verschiedenen Regionen
der Nordprovinz ab. Nachmittags - erteil-
ten wir den UNICEF Mitarbeitern der
Vereinten Nationen Yoga—Unterricht in
Kilinochchi.

8. April - Wir kehrten heute frith nach
Colombo zurtick. Wir haben einen Satz all
unserer Publikationen in tamilischer Spra—
che den Schulen, dem Bildungsministerium,
dem College of Education und den UNICEF
Biichereien gespendet.

Wiéhrend dieser Reise haben wir viele
wundervolle Erfahrungen gesammelt und
wir sind sehr zufrieden mit den Riickmel—
dungen, die wir von den Teilnehmern unse—
rer Kurse erhalten haben. Wir haben bei
dieser Reise Schulen in entlegenen Gebie—
ten der Nordprovinz ausgewihlt, die auf-
grund der eingeschriankten Transportmog—
lichkeiten und der Entfernung kaum jemand
besucht. Der Bootstransfer ist nur viermal
pro Tag verfiigbar.

Babaji's Kriya Yoga Journal Q i’



AuBerdem gab es dort keine vegetari—
schen Restaurants und kaum irgendwelche
Ldden, um wenigstens abgefiilltes Wasser
und Gebidck kaufen zu kénnen. Es gibt in
diesen Regionen keine Krankenhduser. Die
Haupteinkommensquelle dort ist die Fi-
scherei. Die Schiiler entstammen armen
Familien und die meisten von ihnen haben
unter dem 25-jihrigen Biirgerkrieg gelit—
ten, der erst vor ein paar Jahren zu Ende
gegangen ist. Elektrischer Strom ist nur
sporadisch verflighar. Manche der Schiiler
stammen aus Familien, die einen oder mehr
Angehorige wihrend des Krieges verloren
haben. Manche von ihnen trugen zerrissene
Kleidung und Schuhe. Trotz all dieser
Einschridnkungen waren die Schiiler sehr
gehorsam und sie alle waren an der Yoga—
Praxis interessiert. Sie sagten, dass es eine
Wohltat fiir sie gewesen sei.

Nach dem Unterricht fiir die Schullehrer
kamen manche von ihnen auf uns zu, um
uns zu umarmen und meinten, dass sie nun
nach vielen Jahren wieder lachen kénnten
trotz all der Schwierigkeiten im Leben. Alle
dieser Lehrer kamen aus Regionen, die
vom Krieg betroffen waren, und manche
von ihnen hatten ihre Familienangehorigen
wihrend des Krieges verloren. Uns standen
Trdnen in den Augen, als wir sie ldcheln
und lachen sahen und sie annehmen konn—
ten, dass Yoga ihnen helfen kann, die
Schwermut des Lebens zu tiberwinden. Wir
sind sehr gliicklich, dass wir diese wunder—
volle Gelegenheit hatten, Yoga mit ihnen
zu teilen.

Wir sind von den Beamten des Bil-
dungsministeriums darum gebeten worden,
nach Jaffna zurtickzukommen und den
knapp 115 Schulleitern der Nordprovinz
Yoga—Unterricht zu erteilen. Sie waren mit

22

unserem Unterricht sehr zufrieden und
meinten, dass diese Yoga—Praxis sowohl
ihnen personlich als auch ihren Schiilern
helfen wird.

Update von Kriyanandamayi: 15. Mai -
Ich war Anfang Mai noch einmal fiir eine
Woche in Jaffha. Ich habe mich mit den fiir
die Nordprovinz zustdndigen Beamten des
Bildungsministeriums getroffen und wir
haben dariiber diskutiert, einigen Lehrern
und manchen Schiilern von jeder der 115
offentlichen Schulen in dieser Region widh—
rend fiinf oder sechs Wochenendkursen
Schulungen anzubieten. Neunzig Prozent
der Schulleiter sind daran interessiert, ihre
Belegschaft zu  solch einer Yoga—
Lehrerausbildung zu schicken. Nun liegt
dieser Antrag dem Bildungsminister der
Nordprovinz zur Genehmigung vor. Dies
kann etwas Zeit in Anspruch nehmen.

Wir haben unsere Verdffentlichungen
tiber Kriya Hatha Yoga in tamilischer Spra—
che allen Schulleitern geschickt.

Ich habe an zwei weiteren Schulen Un—
terricht angeboten. Es haben ca. 76 Kinder
und neun Lehrer daran teilgenommen.

Wir planen, den internationalen Yoga
Tag 2017 in Jaffna und Kilinochchi zu
feiern. Zwischen dem 20. und dem 25. Juni
hatten wir vor, Achtsamkeits—Kurse an
manchen Schulen und fiir bestimmte NGOs
anzubieten.

Hiermit hénge ich die Links zu den Fo-—
tos an, die auf der Facebook-Seite zu
sehen sind:“

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038
451716289135.1073741858.100003729503
742&type=1&1=66999ef618

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038451716289135.1073741858.100003729503742&type=1&l=66999ef6f8
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038451716289135.1073741858.100003729503742&type=1&l=66999ef6f8
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038451716289135.1073741858.100003729503742&type=1&l=66999ef6f8

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038
465109621129.1073741859.100003729503
742&type=1&I1=b2e4495e35

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038
489962951977.1073741860.100003729503
742&type=1&I=6cfcl171123

23

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038
514309616209.1073741861.100003729503
742&type=1&I1=11eb0d1f9a

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038
525586281748.1073741862.100003729503
742&type=1&I=dc3cdb6b12

News und Notizen

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in Badri—
nath mit den Acharyas Kailash und Sita
Siddhananda vom 1. bis 18. September
2017. Begleite uns bei einer lebensverin—
dernden, unvergesslichen Pilgerreise zu
dem Ort, an dem Babaj Soruba Samadhr
erreicht hat, den hochsten Zustand der
Erleuchtung. Wir werden zum ersten Mal
seine  Anlagen voll nutzen koénnen.
Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPD
F/India—Pilgrimage—
Badrinath—2017-Kailash.pdf

Pilgerreise nach Sri Lanka
vom 30. Dezember 2017 bis
12. Januar 2018 mit den
Acharyas Satyananda,
Kailash und Kriyanandamayi.
Details unter:
www.babajiskriyayoga.net/ge
rman/WebPDF/Sri-Lanka—
2018—Program—DE.pdf

Truih Spealks

Eine zweite Einweihung mit M.G. Satchi-
dananda wird in Quebec vom 20.-22. Ok—
tober 2017 stattfinden.

Eine dritte Einweihung wird von M. G.
Satchidananda im November 2017 in Brasi—
lien abgehalten werden. Weitere werden
von Satyananda in Deutschland, von
Nityananda in
Siddhananda in Frankreich und von Ishva—
rananda in Estland angeboten werden.
Erreiche das Ziel der Selbst—
Verwirklichung mit kraftvol—
len Kriyas zur Erweckung der
Chakras und trete in den

Spanien, von Sita

atemlosen Zustand von Sa-—
madhi ein.

Neues E-Book: » lruth
Speaks” (Civavakkiyam) von
dem bertthmten ,frommen
Rebell” Yoga Siddhar
Ubersetzung
und Kommentar von Dr. T.N.
Ganapathy und Dr. Geeta

CivavakKkiyar,

Babaji's Kriya Yoga Journal Q -


https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038465109621129.1073741859.100003729503742&type=1&l=b2e4495e35
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038465109621129.1073741859.100003729503742&type=1&l=b2e4495e35
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038465109621129.1073741859.100003729503742&type=1&l=b2e4495e35
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038489962951977.1073741860.100003729503742&type=1&l=6cfc171f23
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038489962951977.1073741860.100003729503742&type=1&l=6cfc171f23
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038489962951977.1073741860.100003729503742&type=1&l=6cfc171f23
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038514309616209.1073741861.100003729503742&type=1&l=11eb0d1f9a
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038514309616209.1073741861.100003729503742&type=1&l=11eb0d1f9a
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038514309616209.1073741861.100003729503742&type=1&l=11eb0d1f9a
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038525586281748.1073741862.100003729503742&type=1&l=dc3cd56b12
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038525586281748.1073741862.100003729503742&type=1&l=dc3cd56b12
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038525586281748.1073741862.100003729503742&type=1&l=dc3cd56b12
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2017-Kailash.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2017-Kailash.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2017-Kailash.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf

Anand. Diese Sammlung von Gedichten ist
bekannt fiir ihre unkonventionellen und
revolutiondren ldeen, abgesehen von ihrer
Deutlichkeit und unverbliimten Direktheit.
Sie umfasst 530 Verse iiber Themen, die
von Kundalini Yoga bis hin zu sozialen
Angelegenheiten reichen. lhre Kkraftvolle
Klarheit und absolute Aufrichtigkeit reiBen
die Menschen aus ihrem intellektuellen
Trott und herkémmlichen Denken. Das E-
Book kann von Babaji’s Kriyva Yoga and
Publications bestellt werden.
Ca. 150 Farbfotografien (insgesamt 198
Abbildungen), ISBN 978-1-895383-85-0.
E-Book mit 346 Seiten.

Kriva Yoga Einweihungen
und Seminare

Basisseminar

mit Satyananda

voraussichtlich: 01. - 03.06.2018

Veranstaltungsort wird noch bekanntgege—
ben

Weitere Seminare in Planung

mit Kailash
13. - 15. 10. 2017
24. - 26.11.2017

Carona (Schweiz)
Wiistenrot (DE)

Kontakt: info@babaji.ch
Telefon: +41/(0)52 366 32 92

mit Brahmananda

24

Attersee (AT) 22. - 24.09.2017

Email: info@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

Aufbauseminar

mit Satyananda

31.08. - 02.09.2018
Veranstaltungsort wird noch bekanntgege—

voraussichtlich:

ben

Vertiefungsseminar

mit Satyananda

21.- 30.09. 2018
Veranstaltungsort wird noch bekanntgege—

voraussichtlich:

ben

Yoga Workshops

mit Satyananda und Manuela
Bretten (nahe Karlsruhe, DE)  15.- 17.09. 2017
"Die Mystik im urspriinglichen Ha—Tha

Yoga”
Informationen auf www.indrayoga.de
Anmeldung: Manuela Konig ,

www.indrayoga.de
Veranstaltungsort: “Karuna” Yogazentrum
Bretten [www.karuna—bretten.de]

mit Kailash
Oberbtiren (Schweiz)
L,Babaji’s Kriva Yoga, Stiller Riickzug“

10. - 12.11.2017

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2


http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#workshops
http://www.indrayoga.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.karuna-bretten.de/

Veranstaltungsort:  Gruppenhaus Lochli
Niederglatt SG, CH - 9245 Oberbiiren;
www.loechli.ch

Kontakt: info@babaji.ch

+41/(0)52 366 32 92
Details unter:
www.babajiskrivayoga.net/german/silent—

retreat.php

Telefon:

Besuche die Seite unseres Internetver—
sandhandels

www.babajiskriyayoga.net/shop.php, um
tiber VISA, American Express oder Mas—
tercard alle Biicher und andere Produkte

von Babaji s Kriya Yoga Publications zu
beziehen, oder fiir Spenden an den Orden
der Acharyas. Deine  Kreditkarten—
Informationen werden verschliisselt und
geheim gehalten.

Abonniere den Fernstudienkurs ,The
Grace of Babaji“ von Babaji’ s Kriya Yoga.
Wir laden dich ein, uns bei diesem Aben-—
Selbsterkundung  und -
entdeckung zu begleiten, das auf den Bii—
chern beruht, die von Babaji 1952 und
1953 diktiert worden sind. Erhalte per Post
jeden Monat eine Lektion von 24-30 Seiten
zu einem bestimmten Thema mit prakti-

teuer der

schen Ubungen. Details unter:

www.babajiskrivayoga.net/german/shop.ph

pi#GraceCourse

Besuche Durgas Blog:
www.seekingtheself.com

25

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga
Journals - falls noch nicht geschehen — um
die jshrliche Zahlung von 12 Euro auf das
deutsche Konto von M.G. Satchidananda
fur das Abonnement.

Bankverbindung:

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun—
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que—
bec, JOE 1PO Canada

Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge—
schéftskunden, Rossmarkt 18, 60254
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Anmerkung fir Abonnenten des Kriya
Yoga Journals: Das Journal wird viertel—
jahrlich per E-Mail an alle diejenigen ver—
sendet, die iber eine E-Mail Adresse
verfligen. Wir bitten euch darum, uns
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das
Journal verschickt werden soll und, dass
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker
benutzt, unsere E-Mail Adresse in—
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnahme—
liste setzt. Das Journal wird als ein forma-—
tierter pdf-Anhang mit Bildern verschickt.
Diesen kann man mithilfe des Adobe Acro—
bat Readers offnen. Andernfalls kénnen wir

es auf Anfrage nochmals als unformatiertes
Worddokument ohne Bilder verschicken.
Falls du dein Abonnement nicht bis Ende
September 2017 verldngerst, kann es sein,
dass du die nidchste Ausgabe nicht erhiltst.

Babaji’s Kriya Yoga Journal 2


http://www.loechli.ch/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/silent-retreat.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/silent-retreat.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net

26

Babaji’s Kriya Yoga Journal



