
In dieser Ausgabe 

 

1. Babaji suchen, um Babaji zu werden 

von M. G. Satchidananda 

2. Klassischer Yoga und die Meditationen von Marcus Aurelius  

von M. G. Satchidananda 

3. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von  

Babaji’s Kriya Hatha Yoga – Teil 4 

von Durga Ahlund 

4.  Acharya Kriyanandamayi erteilt mehr als 450 Kindern und  

39 Lehrern Yoga-Kurse im entlegenen, kriegszerrütteten Norden Sri Lankas   

5. News und Notizen 

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 
 

  

Jahrgang 24 – Nr. 2          Sommer 2017 
 
 

 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Babaji suchen, um Babaji zu werden  
 

von M. G. Satchidananda 

 

Jeder von uns ist ein noch nicht vollen-

detes Werk. Als Sadhaks, die mit Sadhana 

oder Yoga-Disziplin beschäftigt sind, ent-

decken wir individuell und kollektiv sowohl 

unsere potentielle Kraft und unser potenti-

elles Bewusstsein (Kundalini) als auch die 

Widerstände der menschlichen Natur und 

des Egos. Im nebulösen Anfangsstadium 

dieses Weges versuchen die meisten Schü-

ler, verschiedene Kriyas oder Haltungen 

mit dem Ziel der Entspannung auszuführen, 

oder um Leiden im physischen, vitalen oder 

mentalen Körper zu lindern. Manche su-

chen außerdem nach Führung durch yogi-

sche Weisheits-Literatur. Wenn die Praxis 

regelmäßiger wird, verbessert sich der 

Gesundheits- und Energiezustand des 

Sadhaks und er erlangt mehr Ruhe. Viel-

leicht werden auch flüchtige Einblicke in 

tiefere Seins-Ebenen, d. h. in spirituelle 

Dimensionen, erfahren, wenn der Geist in 

tiefer Meditation still wird. Doch so wun-

derbar diese spirituellen Erfahrungen auch 

sein mögen, sie sind nur flüchtig, solange 

die Manifestationen des Egos, wie z. B. 

Angst, Ärger, Verlagen und Stolz, nicht 

bezwungen sind. Es reift nach und nach die 

Erkenntnis heran, dass diese die Ursache 

des existentiellen Leidens sind. Viele su-

chen nur Ablenkung vom Leiden und igno-

rieren den wahren Zweck und das Verspre-

chen des Yoga. Andere versuchen das, was 

sie in Rage versetzt, zu vermeiden und 

hoffen, durch Veränderungen im Außen, sei 

es von Job, Partner, Freunden, Ernährung 

oder Lebensstil, das Leiden loszuwerden. 

Aber diejenigen, die sowohl weise als auch 

aufrichtig sind, werden den Prozess der 

Ego-Reinigung bereitwillig annehmen. Die 

aus diesem Prozess resultierende Trans-

formation hängt jedoch davon ab, in wie 

weit der Geist und Vitalkörper des Sadhaks 

bereit sind, ihre Loyalität gegenüber dem 

Ego aufzugeben, um sich der Seele zuzu-

wenden. 

Das Ego kann sich nicht selbst reinigen. 

Nur unser höheres Selbst, unsere durch die 

Manifestationen des Egos unberührte Seele 

ist dazu in der Lage. Aber wie rücken wir 

sie in den Vordergrund unseres Bewusst-

seins? Wie lässt sich das Ego unter ihren 

Einfluss bringen? Unsere Seele ist wie ein 

Monarch, der all seine Macht an seine 

Minister delegiert hat. Wann wird diese 

Macht wieder durch die königliche Seele 

behauptet werden? Der fünffache Weg von 

Babaji‘s Kriya Yoga stellt sicherlich viele 

Techniken zur Verfügung, die helfen, das 

Unterbewusstsein zu reinigen und die 

nötige Konzentration, kreative positive 

mentale Vorstellungskraft und einen nach 

Weisheit strebenden Intellekt zu entwi-

ckeln. Unsere Seele, unser psychisches 

Wesen, bleibt jedoch hinter dem Vorhang 

des Geistes, der Emotionen und Empfin-

dungen verborgen, solange bis der Sadhak 

sich auf sein Inneres konzentriert und das 

mystische Licht, die süße Präsenz des 

Göttlichen, das Wahre, das Gute, das 

Schöne, das immanent und transzendent 

ist, findet. Guru, Gott und Selbst sind 

Eins. In der ersten Einweihung lernt man 

eine Methode, um mit Babaji, dem Guru 

des Kriya Yoga, zu kommunizieren. Diese 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Technik der Gemeinschaft mit Babaji er-

laubt unserer Seele oder unserem höherem 

Selbst bzw. unserem „psychischen Wesen“, 

wie Sri Aurobindo es nennt, immer öfter 

vor den Vorhang des Egos zu treten, bis 

schließlich eine vollständige Identifikation 

mit ihr eintritt. Vollständige Identifikation 

mit unserer Seele entsteht gewöhnlich nur 

nach sehr langer Sadhana. Diese Identifika-

tion ist gekennzeichnet durch sehr große 

Freude, die in allen Situationen spürbar ist. 

Man fühlt sich unsterblich, das heißt ewig. 

Man spürt die süße Präsenz des Göttli-

chen. 

In der Zwischenzeit aber, bis der lange 

Prozess der Reinigung und Identifikation 

mit dem höheren Selbst, unserer Seele, 

abgeschlossen ist, muss der Sadhak wie-

derholt Innenschau halten, sich konzent-

rieren, auf ihre Anweisungen hören und sie 

entsprechend befolgen. Es wird alles offen-

legt, das gereinigt werden muss. Sie wird 

ihr Licht auf alles werfen, das überarbeitet 

oder entfernt werden muss. Der wahre 

Fürst, der du bist, wartet auf dich! Es 

reicht nicht, nur „achtsam“ zu sein. Strebe 

danach, der Diener des Höchsten zu sein. 

Bitte das Göttliche um Hilfe bei der Aufga-

be, dem Impuls zu widerstehen, Wut, Stolz 

und Eifersucht zum Ausdruck zu bringen 

und Angst, Verlangen und alte negative 

Gewohnheiten loszulassen. Strebe danach, 

ein immerzu liebendes und hingebungsvol-

les Instrument des Göttlichen zu sein, 

indem du Freundlichkeit ausdrückst und 

Handlungen mit Geschick und Ruhe aus-

führst. Sieh das schöne Gesicht des Göttli-

chen in jedem. Lass dein Herz mit Liebe 

und Freude zu ihm singen. Wenn der Geist 

und der Vitalkörper sich beruhigen, wird 

deine Seele in den Vordergrund treten und 

dein Leben lenken. 

Mein Lehrer ermahnte uns oft, „Babaji 

zu suchen, um Babaji zu werden”. Wer ist 

Babaji? Du wirst wissen, wer Babaji ist, 

wenn du weißt, wer du bist und aufhörst, 

dich mit den Manifestationen des Egos zu 

identifizieren. Im Tirumandiram wird dieser 

Zustand als Turiyatita, der Zustand jen-

seits von Turya, bezeichnet und im dritten 

Tandiram oder Buch im Detail beschrieben. 

Das Wort „Turiya” heißt wörtlich „der 

Vierte”, und bezieht sich im Yoga-Kontext 

auf den Bewusstseinszustand jenseits der 

drei Zustände Wachheit, Traum und Tief-

schlaf, in denen die Seele Erkenntnis und 

Erfahrung durch den physischen, vitalen 

und mentalen Körper sammelt. Im vierten 

Zustand erfährt die Seele Einheit bzw. 

Identität mit absolutem Sein, Bewusstsein 

und Glückseligkeit. In Turiya ist man sich 

seines Eins-Seins mit der kontemplierten 

Gottheit gewahr. In Turiyatita hat die 

Person dieses Bewusstsein nicht. Er oder 

sie ist in der Einheit aufgegangen. Die 

Dualität endet. Diese Zustände sind als 

Avasthas bekannt und Tirumular beschreibt 

sie im achten Tandiram oder Buch. 

Patanjali bezeichnet dies in Yoga-Sutra 

1.24 als Ishvara, „das besondere Selbst, 

unberührt von Belastungen, Handlungen, 

deren Auswirkungen oder irgendwelchen 

unterwelligen Wunsch-Eindrücken“. Die 

Belastungen, oder Kleshas, sind Unwissen-

heit bezüglich unserer wahren Identität, 

Egoismus, Anhaftung, Abneigung und 

Angst vor dem Tod. Die Früchte unserer 

Handlungen sind unser Karma. Durch 

ernsthaftes Befolgen der Yamas (soziale 

Verbote) und der Niyamas (Gebote) reinigt 

man sich von den Kleshas und erschöpft 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

sein angesammeltes Karma. Er sagt uns 

außerdem in Yoga-Sutra I.23: „Ishvara-
pranidhanad-va“ oder „durch seine Hinga-

be an den Herrn erreicht man erfolgreich 

kognitive Versenkung“. Diese Hingabe 

kann nicht vollständig sein, wenn sie auf 

die spirituelle Dimension unseres Seins 

beschränkt ist. Sie muss notwendigerweise 

dem Geist, dem Vitalkörper (dem Sitz der 

Emotionen und Wünsche) und dem physi-

schen Körper entgegentreten. Wie macht 

man das? Beginne, indem du die Zeugen-

Perspektive einnimmst und unterscheidest, 

was dauerhaft und was nicht dauerhaft ist, 

was real und was unreal ist, was das Selbst 

ist und was Bewegungen 

des Geistes, des Vital- 

und des physischen Kör-

pers sind. Distanziere 

dich von ihnen und be-

obachte sie einfach nur. 

Es bedarf einer Beobach-

tung von Moment zu 

Moment. Entscheide, was 

losgelassen werden muss 

und was bleiben darf. 

Selbsthingabe an das Göttliche zu jeder 

Zeit und unter allen Umständen ist sowohl 

das Mittel als auch das letztendliche Ziel 

eines integralen Yoga, der alle fünf Körper 

mit einbezieht. Der Spruch „mein Gott und 

mein Alles“ fasst den tief empfundenen 

Ausdruck dessen zusammen. An dem Tag, 

an dem sich der Sadhak dem Göttlichen 

hingibt, greift das Göttliche in das Leben 

des Schülers ein und hilft alle Schwierigkei-

ten und Schwächen zu beseitigen und 

bringt durch seine Präsenz Freude ins 

Bewusstsein. 

Damit dies eintritt: 

(1) der Sadhak muss die Eitelkeit seiner 
eigenen Kraft fühlen; (2) er muss von gan-
zem Herzen glauben, dass es Etwas gibt, 
das als Göttlich bezeichnet wird, das wirk-
lich existiert, ihn liebt und die Allmacht 
besitzt, alles gemäß der göttlichen Weis-
heit zu tun; (3) der Sadhak muss sich aus-
schließlich dem Göttlichen zuwenden als 
seine einzige und letztendliche Zuflucht. 
(Mukherjee 2003, 87) 

Im gottergebenen Bewusstseinszustand 

wird alles, was man tut oder fühlt und jede 

Bewegung als ein Opfer an das Höchste 

Wesen angesehen, in absolutem Vertrauen, 

wodurch man von der Verantwortung für 

sich selbst befreit wird 

und all seine Lasten an 

das Göttliche abgibt. 

Das gewöhnliche Be-

wusstsein und die Natur 

des Sadhaks bergen reich-

lich Widerstände und 

Hindernisse, die dieser 

Hingabe entgegenwirken. 

Man muss sich selbst 

vorbehaltlos der aus-

schließlichen Führung des Göttlichen 

anvertrauen. Wie erkennt man, ob man das 

tut? Sri Aurobindo gibt uns eine genaue 

Beschreibung der inneren Verfassung eines 

wahrhaft gottergebenen Sadhaks. 

Ich will das Göttliche und sonst nichts. 
Ich möchte mich Ihm ganz hingeben und da 
meine Seele dies möchte, kann es nicht 
anders sein, als dass ich Ihn erfahre und 
verwirkliche. Ich erwarte nichts außer 
diesem und seinem geheimen oder offenba-
ren Handeln in mir, um mich zu Ihm zu 
führen. Ich bestehe nicht auf meine eigene 
Zeit und Weise und lasse Ihn alles in seiner 

„Das Göttliche greift 
in das Leben des 
Schülers ein und 
hilft, alle Schwierig-
keiten und Schwä-
chen zu beseitigen.“ 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

eigenen Zeit und Weise tun; ich werde an 
Ihn glauben, seinen Willen akzeptieren, 
stets nach seinem Licht, seiner Präsenz 
und Freude streben, durch alle Schwierig-
keiten und Verzögerungen gehen, auf Ihn 
vertrauen und niemals aufgeben ... Alles 
für Ihn und mein eigenes Selbst für Ihn. 
Was auch immer geschieht, ich werde 
diesem Streben und dieser Selbsthingabe 
treu bleiben und immer darauf vertrauen, 
dass dies zum Ziel führen wird. (Aurobindo 
1972, 587) 

Es ist also das Göttliche, das für den 

ganzen Verlauf der Sadhana eines Sadhaks 

die Regie übernimmt. 

Alles kann durch das 
Göttliche geschehen – das 
Herz und die Natur gerei-
nigt, das innere Bewusst-
sein erweckt und die 
Schleier gelüftet werden – 
wenn man sich dem Gött-
lichen mit Vertrauen und 
Zuversicht hingibt, auch 
wenn man es nicht gleich 
ganz schafft, je mehr man 
es tut, desto häufiger erlebt man die innere 
Hilfe und Führung und die Erfahrung des 
Göttlichen nimmt zu. Wenn der zweifelnde 
Geist weniger aktiv und demütig wird, 
wächst der Wille zur Hingabe. Dies sollte 
vollkommen möglich sein. (Aurobindo 1972, 
586-88) 

Wenn die Kraft der Selbst-Hingabe so 

stark ist, warum versagt der Mensch darin? 

Warum gelingt es nicht? Man denkt 
nicht daran, vergisst, es zu tun, die alten 
Gewohnheiten kommen zurück. Und vor 
allem gibt es diesen im Unbewussten oder 
Unterbewussten versteckten, hinterhälti-

gen Zweifel, der einem ins Ohr flüstert ... 
und man ist so einfältig, so töricht, so 
vernebelt, so dumm, darauf zu hören und 
die Aufmerksamkeit auf sich selbst zu 
lenken und alles ist ruiniert. (Die Mutter, 
2004, 257) 

Hört persönliches Engagement dann 

auf? Nein, im Gegensatz zu einem Siddha 

Yogi ist das Bewusstsein und der Wille des 

gewöhnlichen Sadhaks weit davon entfernt, 

mit dem Göttlichen Bewusstsein und Willen 

vereint zu werden. Man fährt fort, in dem 

getrennten Ego-Bewusstsein mit all seinen 

Vorlieben und Abneigungen zu leben. Das 

essentielle Prinzip, dem man folgen sollte, 

ist die Hingabe der 

Früchte oder Ergebnisse 

seiner Handlungen an das 

Göttliche; andernfalls 

handelt man nur zur Be-

friedigung des Egos. Sri 

Aurobindo beschreibt die 

Haltung, die man bei allen 

Handlungen bewahren 

soll. 

Das Göttliche ist meine 
einzige Zuflucht; ich vertraue Ihm und 
verlasse mich bei allem ausschließlich auf 
Ihn. Ich bin Seinem Willen vollkommen 
ergeben. Ich werde darauf achten, dass 
kein Hindernis auf dem Weg noch irgendei-
ne dunkle Stimmung der Verzweiflung mich 
jemals von meinem absoluten Vertrauen auf 
das Göttliche abbringen kann. Mukherjee 
2003, 93) 

Der Sadhak sollte jedoch nicht selbst-

gefällig werden, indem er denkt, dass An-

strengung nicht erforderlich ist oder, dass 

das Göttliche alles von selbst tun wird. 

„Das Göttliche ist 
meine einzige Zu-
flucht; ich vertraue 
Ihm und verlasse 
mich bei allem aus-
schließlich auf Ihn.“ 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Dies wird von der Mutter sehr klar darge-

stellt: 

Aber die höchste Gnade wird nur unter 
den Bedingungen des Lichts und der 
Wahrheit handeln, unter den Gegebenhei-
ten der Falschheit und der Unwissenheit 
wird sie nicht tätig werden. Denn wenn sie 
den Forderungen der Falschheit nachgeben 
würde, würde sie ihren Zweck verfehlen. 
(Die Mutter 1972, 1,3) 

Es gibt für alles Bedingungen. Wenn 
sich jemand weigert, die Bedingungen für 
Yoga zu erfüllen, nützt es nichts, das 
Göttliche Eingreifen zu erbitten. 
(Nirodbaran 1983, 197) 

Effektive Hingabe stellt nicht notwendi-

gerweise sicher, dass der Sadhak keine 

zukünftigen „Stürme“ und Stresssituationen 

mehr überstehen muss, aber sie sorgt 

dafür, dass die spirituelle Gesundheit des 

Sadhak auch mitten in den heftigsten Stür-

men des Lebens absolut bewahrt bleibt. Es 

ist nicht garantiert, dass der Weg sonnig 

und mit Rosenblättern bedeckt ist. Es ist 

jedoch garantiert, dass Er den ergebenen 

Sadhak zu seinem gewünschten spirituellen 

Ziel führen wird trotz allen möglichen 

Unglücks im Leben. Der ergebene Sadhak 

weiß außerdem, dass Unglück und Leiden 

nicht umsonst sind, sondern vom Göttli-

chen gebilligt werden, um einen notwendi-

gen spirituellen Zweck zu erfüllen, dessen 

Bedeutung zu gegebener Zeit enthüllt wird. 

Der ergebene Sadhak weiß und fühlt, dass 

das Göttliche während seiner Leidenszeit 

nicht weit weg oder gar abwesend ist, 

sondern im Innersten seiner dringendsten 

Schwierigkeit sitzt und die Umstände lenkt, 

um den Sadhak zur Einheit mit dem Göttli-

chen zu führen. Der ergebene Sadhak weiß 

außerdem, dass jede Schwierigkeit großen 

spirituellen Nutzen bringen wird, wenn sie 

mit Mut, Geduld, der richtigen Einstellung 

und dem Geist der Hingabe in Angriff 

genommen wird. Letztendlich weiß der 

ergebene Sadhak auch, dass es dabei einen 

zugrundeliegenden Zweck gibt, der ihn zu 

einem zukünftigen spirituellen Gut führt. 

Sein Mantra bleibt: „Dein Wille geschehe 

immer und überall“. (Mukherjee 2003, 101) 

Sri Aurobindo hat die vier progressiven 

Stufen beschrieben, durch welche die Seele 

oder das psychische Wesen erwacht und 

durch Streben, Zurückweisung und Hingabe 

zur direkten Selbst-Transformation in allen 

fünf Körpern gelangt. 

 

Die erste Stufe 

Das psychische Wesen bleibt hinter dem 

Schleier des inneren Wesens und der Re-

gungen des Geistes und des Vitalkörpers. 

Die niederen Teile unseres Wesens küm-

mern sich nicht darum, was die Seele 

möchte. Sie reagieren gewohnheitsmäßig 

auf Wünsche und Emotionen, dem Drang 

nach physischem Komfort und kleinen 

Vorlieben und Abneigungen. Der Einfluss 

der Seele wird nur gelegentlich sichtbar: 

bei Hinwendung zu einer spirituellen Le-

bensweise, Liebe und Gottergebenheit, der 

Sehnsucht nach dem Unbeschreiblichen, 

dem Wahren, dem Guten, dem Schönen 

und bei einer Erfahrung von bedingungslo-

ser Liebe, Freundlichkeit, Mitgefühl, 

Ananda oder Bhakti. 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Die zweite Stufe 

Wenn das innere Wesen, der Geist und 

der Vitalkörper „sich für das psychische 

Wesen interessieren und ihm gehorchen, 

ist dies deren Wandlung – sie beginnen, die 

psychische oder göttliche Natur anzuneh-

men.“ (Mukherjee 2003, 112). Spirituelles 

Streben entwickelt sich in Stufen und das 

Göttliche antwortet mit Gnade. Man wen-

det sich nach innen und verliert nach und 

nach das Interesse an den alten Quellen 

der äußeren, sinnlichen Anziehung. Das 

Praktizieren von Streben, Zurückweisung 

und Hingabe legt zunehmend den Einfluss 

des psychischen Wesens 

offen. Man wird sich mehr 

und mehr seiner Fähigkeit 

bewusst, Verlangen, Wut, 

alte schlechte Gewohn-

heiten und andere Mani-

festationen des Egos zu 

überwinden. Man lässt die 

Vergangenheit los und 

hört auf, über das Ge-

schehene zu grübeln. Man 

wird intuitiv geführt, das 

Richtige zu tun, nicht 

wegen einer moralischen Vorschrift, Kon-

vention oder den Erwartungen der Familie 

und Kollegen, sondern weil man innerlich 

weiß, was wahr und gut ist. Man verwirft, 

was Widerstand leistet, was schaden könn-

te und was unwahr oder übertrieben ist. 

Man erreicht den Seins-Zustand von be-

dingungsloser Liebe, Freundlichkeit, 

Leichtigkeit und Glückseligkeit. Aber man 

kann in alte Gedanken- und Gefühls-

Muster zurückfallen. Der Zustand wird 

zeitweilig durch die Regungen des inneren 

Wesens verschleiert. Man muss dauerhaft 

danach streben, tiefsitzende gewohnheits-

mäßige Regungen als Zeuge zu beobachten, 

anstatt sie zu manifestieren. 

 

Die dritte Stufe 

Das psychische Wesen tritt vor den 

Schleier des inneren Geistes und Vitalkör-

pers und bleibt im Vordergrund. Es leitet 

die Sadhana der Hinwendung, Zurückwei-

sung und Hingabe dauerhaft. Es erkennt, 

was transformiert, losgelassen und gerei-

nigt werden muss. Man fühlt sich stets 

unterstützt und geführt. Göttliche Glück-

seligkeit und bedingungslose Liebe färben 

die eigenen Wahrnehmun-

gen, sogar, wenn das 

Karma einem verfaulte 

Tomaten vor die Tür 

trägt. Man verweilt in 

glänzender Selbst-

Bewusstheit, dem besten 

eigenen Werkzeug auf der 

mentalen, vitalen und 

physischen Ebene. Man 

erkennt und lässt die 

Manifestationen des Egos 

in tieferen Schichten des 

inneren Wesens, wie 

Verlangen und Angst, los. Man fühlt sich 

als Instrument in den Händen des Göttli-

chen, als ob man Operationen ausführt, um 

alles zu beseitigen, das Widerstand leistet 

und Unkenntnis der eigenen Göttlichkeit 

ausdrückt. Man wird ein Mit-Schöpfer. 

Wunder zeigen sich reichlich im täglichen 

Leben. Man erlebt das Leben als immer 

neue Freude. 

Auf dieser Stufe wird die Loyalität des 

Geistes, des Vitalkörpers und sogar des 

physischen Körpers gegenüber dem Ego 

durch eine neue Verbindung mit dem Gött-

„Man muss dauer-
haft danach streben, 
tiefsitzende ge-
wohnheitsmäßige 
Regungen als Zeuge 
zu beobachten, an-
statt sie zu manifes-
tieren.“ 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

lichen im Innern ersetzt. Man strebt nach 

Perfektion, Siddhi. Perfektion in einem 

kranken Körper oder in einem neurotischen 

Geist ist keine Perfektion. Durch Erkennen 

der Weisheit transformiert das psychische 

Wesen diese niederen Instrumente, sodass 

sie den göttlichen Willen ausdrücken. Man 

entwickelt eine Begeisterung für den Pro-

zess der Selbst-Transformation. Während 

dieses Prozesses entdeckt man, was ver-

borgen war. Man experimentiert mit Me-

thoden der Transformation. 

 

Die vierte Stufe 

Auf dieser fortgeschrittenen Stufe 

transformiert das psychische Wesen die 

zellulären und unterbewussten Ebenen. Sri 

Aurobindo und die Mutter experimentier-

ten von 1926 bis 1940 mit Fasten, Schlaf, 

Ernährung, den Naturgesetzen und ihren 

Gewohnheiten, um ihre eigenen Körper auf 

den zellulären und unterbewussten Ebenen 

zu untersuchen. Es war ein Wettlauf mit 

der Zeit, ähnlich dem, was die Siddhas in 

Bezug auf die Kaya Kalpa Kräuter be-

schrieben, die sie verwendeten, um ihr 

Leben weit genug zu verlängern, damit die 

subtileren spirituellen Kräfte die göttliche 

Vollendung ganz abschließen konnten. „Im 

Grunde“, sagte die Mutter, „ist in diesem 

Wettlauf der Transformation die Frage, 

welcher der beiden Anteile zuerst das Ziel 

erreichen wird, der Anteil, der den Körper 

in das Abbild der göttlichen Wahrheit 

transformieren will, oder der alte Gewohn-

heits-Anteil, der den Körper schrittweise 

zersetzen will.“ (Satprem 1975, 330) 

Die Arbeit setzte sich auf einer Ebene 

fort, die Aurobindo „den zellulären 

Geist”... „einen verborgenen Geist des 

Körpers, der einzelnen Zellen, Moleküle 

und Teilchen“ nannte. „Dieser Körper-

Geist ist eine sehr konkrete Tatsache; 

wegen seiner Unklarheit und seines mecha-

nischen Anhaftens an vergangenen Regun-

gen sowie der oberflächlichen Nichtbeach-

tung und Ablehnung des Neuen, stellt er 

eines der Haupthindernisse für das Ein-

dringen der supramentalen Kraft und für 

die Transformation der Körperfunktionen 

dar. Auf der anderen Seite wird er eines 

der wertvollsten Werkzeuge zur Stabilisie-

rung des supramentalen Lichts und der 

supramentalen Kraft in der materiellen 

Natur sein, sobald er wirksam umgewandelt 

wurde.“ (Aurobindo 1969, 346) 

Mentales Schweigen, Seelenruhe und 

kosmisches Bewusstsein waren nötig, um 

die Zellen vorzubereiten und dem physi-

schen und zellulären Bewusstsein zu erlau-

ben, sich auszudehnen und sich zu genera-

lisieren. Durch meine Forschungen fand ich 

heraus, dass evolutionäre Führer wie Ba-

baji, die Siddhas, Ramalinga und Sri Auro-

bindo Abgeschiedenheit benötigten, um die 

vierte Stufe der Seelen-Transformation der 

menschlichen Natur in ein Abbild der gött-

lichen Wahrheit auf allen Ebenen zu voll-

enden. Ob es nur individuell geschieht, wie 

bei den Siddhas oder als ein kollektiver 

Evolutions-Sprung der Menschheit, wie es 

sich Sri Aurobindo vorgestellt hat: das 

Ergebnis der Herabkunft des Supramenta-

len bleibt eine offene Frage. (Govindan, 

2017) 

 

Referenzen (in englischer Sprache) 

Aurobindo, Sri. On Yoga I, Tome I. 
Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram Press, 
1969. 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Aurobindo, Sri. Letters on Yoga, Cen-
tenary Edition. Pondicherry: Sri Aurobindo 
Ashram Press, 1972.  

Govindan, Marshall. The Kriya Yoga 
Sutras of Patanjali and the Siddhas, 2nd ed. 
Eastman, Canada: Babaji’s Kriya Yoga and 
Publications, 2000. 

Govindan, Marshall, “The Psychic Be-
ing: Our Opening to the Divine,” – diese 
Abhandlung wurde bei der Sri Aurobindo 
Konferenz am 03. und 04. Mai 2017 an der 
Hindu University of America in Orlando, 
(Florida) präsentiert. 

Mother, The. Mother’s Collected 
Works, vol. 3. Pondicherry: Sri Aurobindo 
Ashram Press, 2004. 

Mother, The. The Mother, With Letters 
on the Mother and Translations of Prayers 
and Meditations, SABCL, Sri Aurobindo 
Birth Centenary Library, 25 vol. Pondi-
cherry: Sri Aurobindo Ashram Press, 1972. 

Mukherjee, J.K. The Practice of the In-
tegral Yoga. Pondicherry: Sri Aurobindo 
Ashram Press, 2003. 

Nirodbaran. Correspondence with Sri 
Aurobindo, Vol. 1. Pondicherry: Sri 
Aurobindo Ashram Press, 1983. 

Satprem. The Adventure of Conscious-
ness. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram 
Press, 1975. 

 

 

 

Klassischer Yoga und die Meditationen des Marcus 

Aurelius 

von M. G. Satchidananda 

 

Ich habe vor Kurzem das Buch „Medita-

tionen“ bzw. „Selbstbetrachtungen“ von 

Marcus Aurelius gelesen. Mich hat seine 

stoische Philosophie so sehr bewegt, dass 

ich mich dazu entschlossen habe, meine 

Erforschungen hinsichtlich der Parallelen 

zwischen dieser und klassischem Yoga mit 

den Lesern unseres Journals zu teilen. Ich 

werde dem Leser zunächst die Person 

Marcus Aurelius, den gefeierten römischen 

Kaiser, den Aufbau seiner Meditationen, 

die Ursprünge des Stoizismus und seinen 

Einfluss auf die Tradition der klassischen 

westlichen Philosophie bis heute vorstellen, 

ehe ich die wesentlichen Lehren der Medi-
tationen erörtere. Dem wird sich ein Ver-

gleich mit den Lehren von Patanjalis Yoga 

Sutras anschließen, der hoffentlich die 

Weisheit beider verständlich machen wird. 

Danach werde ich schließlich versuchen, 

die Frage zu beantworten, wie die stoi-

schen Ermahnungen und Aphorismen der 

Meditationen von dem heutigen Yoga-

Schüler als Auto-Suggestionen angewendet 

werden können. Mir ist aufgefallen, dass 

die Meditationen zu den beliebtesten phi-

losophischen Werken der heutigen 

„Millennials“ (Generation Y) gehören. Die 

darin enthaltenen Vorschriften hinsichtlich 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Selbstbeherrschung, Gemeinschaft, Tu-

gendhaftigkeit und innerem Frieden ent-

sprechen genau dem, was wir heute im 21. 

Jahrhundert benötigen und können – wie 

wir sehen werden – unsere Yoga-Praxis 

leiten und inspirieren. Ich ermutige unsere 

Leser dazu, sich die Meditationen herun-

terzuladen oder als Buch zu kaufen.  

 

Wer war Marcus Aurelius? 

Der große Historiker des römischen 

Reiches, Edward Gibbon, 

berichtet uns, dass Mar-

cus Aurelius in dem 

goldenen Zeitalter dieses 

Imperiums zwischen 100 

bis 180 n. Chr. der letzte 

der „adoptierten“ römi-

schen Kaiser war. Er 

wurde 121 in Rom gebo-

ren. Sein Vater starb, als 

er noch ein Junge war. Er 

wurde von seinem Groß-

vater väterlicherseits 

großgezogen. Nur wenige 

Monate vor seinem Tod 

138 n.Chr. bewunderte 

der Kaiser Hadrian den 

gerade einmal 17-jährigen 

Marcus wegen dessen tugendhaften Cha-

rakters und adoptierte Titus Aurelius 

Antonius, der noch im selben Jahr Marcus‘ 

Adoptivvater werden sollte. Der Kaiser 

Antonius Pius, wie er später genannt wur-

de, schleuste Marcus Aurelius, seinen 

zugeheirateten Neffen und Adoptivsohn, 

schnell durch eine Reihe von Ämtern im 

römischen Reich, einschließlich des Amts 

des Konsuls im Jahre 140, welches das 

höchste unterhalb des Kaisers war. Als 

Kaiser Titus Antonius 161 starb, wurde 

Marcus Aurelius im Alter von 38 Jahren 

zum „Caesar“, dem höchsten Herrscher 

bzw. Kaiser, und zum Pontifex Maximus, 

der höchsten religiösen Autorität in Rom, 

ernannt.  

Marcus Aurelius blieb bis 168 in Italien, 

als er die Legionen an der nördlichen Lan-

desgrenze im heutigen Österreich komman-

dierte, an der germanische Stämme in 

Italien und Griechenland einmarschierten. 

Seine Erfolge wurden 176 durch eine Sie-

gessäule und einen Tri-

umphbogen gewürdigt, 

die zu seinen Ehren in 

Rom errichtet und auf 

Münzen geprägt wurden. 

Diese berühmten Monu-

mente spiegeln sein öf-

fentliches Image wider. 

Sein Leben als Kaiser 

beinhaltete auch, sich um 

die administrativen Ange-

legenheiten des Staates 

zu kümmern und auf 

Naturkatastrophen, Hun-

gersnöte, die Pest, polti-

sche Rivalen, dringende 

Petitionen und die Ver-

folgung der Christen zu 

reagieren. Von diesen geschichtlichen 

Hintergründen wird in den Meditationen, in 

denen sein Seelenleben aufgedeckt wird, 

nichts sichtbar. Er hatte nie beabsichtigt, 

sie zu veröffentlichen. Er schrieb sie als 

Ermahnungen an sich selbst, aber nicht zur 

Ausübung von politischer Macht. Sie sind 

Ermahnungen an den „lenkenden Geist“ 

(Hegemonikon) hinsichtlich Emotionen, wie 

Angst und Wut, Impulsen und auch Begier-

den mit dem Ziel der spirituellen Selbstbe-

 
Quelle: http://bilder.buecher.de/produkte/44/44975/44975144z.jpg 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

herrschung. Als er im Alter von 59 Jahren 

einen Feldzug im heutigen Serbien anführ-

te, wurde er krank und starb nach einer 

Woche an unbekannter Ursache.  

 

Der Aufbau der Meditationen 

Die Meditationen wurden auf Griechisch 

verfasst, weil dies die philosophische Spra-

che war, die der Autor seiner Mutterspra-

che Latein vorzog, da sie ihm dabei half, 

„sich nach innen zu kehren”, zu meditie-

ren. Sie sind in 12 Bücher gegliedert mit 

488 kurzen Kapiteln oder Tagebucheinträ-

gen, die in ihrer Länge von ein paar Wor-

ten bis zu 2 oder 3 Seiten variieren. Das 

meiste davon schrieb er wahrscheinlich, 

nachdem er mit 38 Jahren Kaiser geworden 

war, teilweise während militärischer Feld-

züge, oft bei Tagesanbruch oder als erste 

Handlung am Morgen. Er schrieb sie als an 

sich selbst gerichtete Ermahnungen, Ref-

lektionen und Aphorismen in sein Tage-

buch. Allerdings wurden sie irgendwann mit 

Zeichen sorgfältiger Komposition und 

Gliederung, insbesondere in den ersten und 

letzten Büchern, versehen. Der Leser wird 

herausgefordert, sich damit auseinanderzu-

setzen. 

 

Stoizismus 

Marcus Aurelius wurde als Junge von 

Stoikern ausgebildet. Mit 12 Jahren nahm 

er die „griechische Lebensart“ an, indem er 

ein grobes Gewand trug und auf dem Boden 

schlief. „Stoiker“ zu sein, hat zwei Bedeu-

tungen: ein Mitglied der griechischen phi-

losophischen Schule, die auf Zeno 331 

v.Chr. zurückgeht, und eine Person, die 

ihre Emotionen und Begierden unterdrückt 

und gleichmütig angesichts Freude und 

Schmerz ist, die erduldet. Einen Stoiker 

erkannte man nicht daran, was er glaubte 

(Dogma) oder an der Zugehörigkeit zu 

einer der vier hauptsächlichen philosophi-

schen Schulen, sondern an seiner Zähigkeit 

und Nüchternheit, einer Gleichgültigkeit 

gegenüber dem, was die Menschen norma-

lerweise am meisten schätzen: Familie, 

Reichtum, Macht, Ansehen und sogar 

Gesundheit. Sokrates, der noch etwas 

früher, 399 v.Chr., in Athen hingerichtet 

worden war, wurde als das stoische Ideal 

eines Weisen angesehen. Eine Nachfolge 

Sokrates‘ gab die Inspiration dazu, den 

Tugenden, wie Mut, Gerechtigkeit, Selbst-

kontrolle und Besonnenheit treu zu sein 

und der sich der Vernunft zu bedienen, um 

über die Seele und die menschliche Natur 

zu reflektieren sowie Impulse und Begier-

den zu beherrschen.  

Für Marcus war die Welt bzw. der Kos-
mos als kontrollierender Makrokosmos mit 

einer engen Verbindung zum menschlichen 

Mikrokosmos intelligent geordnet. Die 

Natur war durch rationale Nachforschung in 

den Bereichen der Physik, Ethik und Logik 

verstehbar. Die Natur ist außerdem vor-

herbestimmt und hierarchisch – vom Be-

lebten zum Unbelebten, vom Menschen zur 

höchsten Vernunft des Göttlichen. Die 

Vernunft ist ein Feuer, welches das Göttli-

che im Inneren des einzelnen Menschen mit 

dem göttlichen Feuer im Äußeren verbin-

det, das die Welt reguliert und transfor-

miert. Im Gegensatz zu den andern drei 

griechischen philosophischen Schulen, 

welche die materialistische Ansicht teilten, 

dass die Welt und alle anderen Aggregate 

der Materie die Produkte einer unendlichen 

Anzahl von Atomen sind, die sich im unbe-

grenzten Raum blind bewegen, waren die 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Stoiker überzeugt, dass die Welt kohärent 

und vorherbestimmt ist und einem be-

stimmten Zweck im gewaltigen Entwurf der 

Natur dient. Nichts tritt zufällig oder ver-

sehentlich auf und nichts ist verschwendet. 

Die menschliche Vernunft, welche Mar-

cus als „den lenkenden Geist” bezeichnet, 

ist ein Teil des lenkenden Geistes des 

Kosmos, der die Elemente zusammenführt 

und sie wieder auflöst. Nach Marcus soll 

Philosophie als Therapie für die Seele 

praktiziert werden, auf die er gerne als 

„genau den Gott (Daimon), der in dir weilt“ 

Bezug nahm. Diese Praktiken beinhalten 

auch, im gegenwärtigen Moment zu leben 

und die Bewegungen des Lebens, so wie sie 

auftreten, eine nach der anderen zu analy-

sieren.  

 

Über das höchste Wesen und seine Bezie-

hung zur Seele 

Die Theologie beschäftigt sich prinzipiell 

mit der Beziehung zwischen einem höheren 

Wesen, der Seele und der Welt. Die westli-

chen Hauptreligionen und die Bhakti Tra-

ditionen Indiens sind dualistisch, da sie 

Gott und die Seele als voneinander ge-

trennt ansehen. Advaita Vedanta ist mo-

nistisch: es gibt nur Brahma; der Buddhis-

mus ebenso: es gibt nur das Nichts, keine 

Seele, kein Selbst. Yoga Siddhantha ist ein 

monistischer Theismus: Jiva wird zu Shiva, 

die individuelle Seele ist real, aber wenn sie 

sich von Karma, Maya (mentaler Täu-

schung) und dem Einfluss der Gunas (Mo-

dalitäten der Natur) befreit, erkennt sie: 

„Ich bin jenes höchstes Wesen“.  

Im Gegensatz zu den materialistischen 

Schulen der klassischen griechischen Phi-

losophie, hatten die Ansichten Marcus 

Aurelius’ große Ähnlichkeiten mit denen 

des Yoga Siddhantha:  

„Du hast aber auch vergessen, dass der 
denkende Geist eines jeden gleichsam ein 
Gott und ein Ausfluss der Gottheit ist.“ – 

XII, 26. (Anmerkung: Deutsche Überset-

zung gemäß: 

http://gutenberg.spiegel.de/buch/des-

kaisers-marcus-aurelius-antonius-

selbstbetrachtungen-1479/1) 

„Alle Seelen sieht Gott in ihrer Nackt-
heit, ohne alle körperliche Hülle, Rinde und 
Unsauberkeit. Nur durch seinen Geist ist 
er mit dem in Berührung, was aus ihm 
selbst in sie übergeflossen und abgeleitet 
worden ist. Gewöhnst du dich daran, eben-
so zu verfahren, so wirst du dir eine Menge 
Sorgen aus dem Wege räumen.“– XII, 2. 

„Stelle dir stets die Welt als ein Ge-
schöpf vor, das nur aus einer Materie und 
aus einem einzigen Geiste besteht. Sieh, 
wie alles der einen Empfindung derselben 
sich fügt; wie vermöge einheitlicher Trieb-
kraft alles sich bildet, wie alles zu allen 
Ereignissen mitwirkt, alles mit allem Wer-
denden in begründetem Zusammenhang 
steht und von welcher Art die innige Ver-
knüpfung und Wechselwirkung ist.“ – IV, 

40. 

Die Verwirklichung oder Erkenntnis der 

Seele wird durch das innere Üben von 

Tugenden erreicht, wie in diesem Kapitel 

angedeutet wird:  

„O meine Seele! Wirst du denn nicht 
endlich einmal gut und lauter und einig mit 
dir selbst? Wann wirst du sichtbarer wer-
den als der dich umhüllende Leib? Willst 
du nicht endlich einmal das Glück genie-
ßen, die Menschen zu lieben und zu er-
freuen? Wirst du nicht endlich einmal zu 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

einer bedürfnislosen Befriedigung auch in 
dir selbst gelangen, wo du zum Freudenge-
nusse nichts mehr verlangst noch begehrst, 
sei es etwas Lebendiges oder Lebloses, 
weder mehr an Zeit, um länger noch zu 
genießen, noch in einem anderen Raum in 
einer andern Gegend zu sein, eine reinere 
Luft zu atmen und mit umgänglicheren 
Menschen zu verkehren? Vielmehr mit 
deiner jedesmaligen Lage zufrieden, an 
allem, was dir die Gegenwart bringt, dich 
freust und dich überzeugt hältst, dass dir 
alles zu Gebot steht, alles zu deinem Woh-
le gereicht und von den Göttern herrührt 
und alles zu deinem Besten dienen wird, 
was diesen gefällt und was sie nur zum 
Heile des vollkommenen, guten, gerechten 
und schönen Wesens geben werden, das 
alles erzeugt, zusammenhält, umfasst und 
umgibt, was zur Erzeugung anderer Wesen 
derselben Art sich auflöst? Wirst du es 
nicht endlich einmal durch deine Beschaf-
fenheit zu einem solchen Verhältnis mit 
den Göttern und Menschen bringen, dass 
du weder über sie Beschwerde führst noch 
auch von ihnen verurteilt wirst?“ – X,1. 

Dies wiederholt sich bei Patanjali: 

„Ishvara (der Herr) ist das besondere 
Selbst, unberührt von Belastungen, Hand-
lungen, deren Auswirkungen oder irgend-
welchen unterschwelligen Eindrücken von 
Wünschen. Dort (im Allerhöchsten) ist die 
letzte Quelle der Entfaltung allen Wis-
sens.“ – Yoga-Sutras I.24-25 

Die Siddhas sahen den Herrn als die 

höchste Abstraktion an, als Wahrheit, 

Schönheit und Güte (Satyam, Sundaram, 
Sivam) bzw. einfach als Das.  

Wie bei den Siddhas erwuchs seine Ver-

ehrung des höchsten Wesens aus seiner 

kontinuierlichen Erfahrung der göttlichen 

Manifestationskraft. Dies entsprach einer 

momentgenauen Beobachtung, einer Wahr-

nehmung und Analyse der Teile, die das 

ergaben, was er das „Ganze“ nannte.  

„Fragt man dich, wo du denn die Götter, 
die du so hoch verehrst, gesehen und 
woraus du ihr Dasein erkannt hast, so 
antworte: Sie sind erstens schon für das 
leibliche Auge sichtbar; zweitens habe ich 
auch meine eigene Seele nicht gesehen und 
ehre sie dennoch. Gerade so halte ich es 
auch mit den Göttern. Aus den von allen 
Seiten mir gebotenen Proben ihrer Macht 
schließe ich auf ihr Dasein und verehre sie. 

Bei jedem Gegenstande zu sehen, was 
er im Ganzen, was er nach seinem Stoffe, 
was er weiter nach seiner Wirkungskraft 
sei, von ganzer Seele das Rechte tun und 
das Wahre reden: darauf beruht die Glück-
seligkeit des Lebens. Reihst du dergestalt 
Gutes an Gutes, ohne den mindesten Zwi-
schenraum zu lassen, was anderes ist dann 
die Folge hiervon als froher Lebensgenuss? 

Es gibt nur ein Sonnenlicht, obgleich es 
durch Wände, Gebirge und andere Dinge 
bis ins Unendliche zerteilt wird. Ebenso 
gibt es nur ein gemeinsames Grundwesen, 
wenn es auch in tausend eigentümliche 
Körperbildungen sich spaltet – nur eine 
Seele, wenn sie auch unter zahllose Natur-
wesen von eigentümlichen Begrenzungen 
verteilt wird; einen denkenden Geist, ob-
gleich auch er zerteilt scheint.“ – XII, 28-

30. 

 

Selbst-Beherrschung 

Patanjali definiert Yoga am Anfang sei-

ner Yoga Sutras: 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

„Yoga ist das Aufhören der Identifizie-
rung mit den Fluktuationen, die im Be-
wusstsein entstehen.“ – Yoga Sutra I.2 

Marcus Aurelius wiederholt dies: 

„Empfinde es doch endlich, dass du et-
was Besseres und Göttlicheres in dir hast 
als das, was die Leidenschaften erregt und 
dich hin- und herzerrt wie der Draht die 
Marionetten. Denn was ist deine Seele? 
Besteht sie aus Furcht oder Argwohn oder 
Begierde oder etwas anderem der Art?“ – 

XII, 19.  

Patanjali fasst die Praxis von Yoga in 

Yoga-Sutra I.12 wie folgt zusammen: 

„Durch ständiges Üben und durch Loslas-
sen kommt es zum Aufhören der Identifi-
zierung mit den Fluktuationen des Be-
wusstseins.“ 

Vergleiche dies mit der Aussage von 

Marcus:  

„Gewöhne dich auch an Dinge, an deren 
Ausführbarkeit du anfangs verzweifelst. 
Fasst ja auch die linke Hand, obgleich sie 
aus Mangel an Übung gewöhnlich schwä-
cher ist, dennoch die Zügel kräftiger als die 
rechte; denn hierzu wird sie beständig 
gebraucht.“ – XII, 6.  

Der klassische Yoga schreibt fünf Ver-

haltensregeln bzw. Niyamas vor, die in 

Yoga Sutra II.32 genannt werden: Reinheit 

(Shuka), Zufriedenheit (Samtosh), Schmerz 

zu akzeptieren, aber nicht zu verursachen 

(Tapas), Selbst-Studium (Svadhyaya) und 

Hingabe an den Herrn (Ishvara-

pranidhana). Tapas (Schmerz zu akzeptie-

ren, aber nicht zu verursachen) erinnert 

uns an die Bereitschaft und Fähigkeit eines 

Stoikers, alle Arten von Schmerz oder Leid 

ohne Wut oder Angst ruhig zu ertragen. 

Wie die Yoga Siddhas und Tantriker, 

sowohl die antiken als auch die modernen, 

war Marcus Aurelius bestrebt, die mensch-

liche Natur nicht nur spirituell zu trans-

zendieren, sondern sie zu transformieren, 

sie zu perfektionieren. Die Mutter des Sri 

Aurobindo Ashrams schreibt bezugneh-

mend auf jegliche negative Emotion: „Lass‘ 
nicht zu, dass sie sich in deinem Handeln 
manifestiert. Bis du deinen Geist und dein 
Herz wieder beruhigt hast und deine innere 
Freiheit vollkommen zurückerlangt hast, 
solltest du nicht getreu den Befehlen des 
impulsiven Vitalkörpers handeln. Wieder-
hole: Ich soll es nicht tun. Auch ein teil-
weiser Erfolg wird den Weg zum letztendli-
chen Sieg ebnen.“ 

„Ungehindert kannst du dein Leben in 
größter Seelenruhe hinbringen, wenn auch 
alle Menschen nach Herzenslust ein Ge-
schrei wider dich erheben, ja wenn selbst 
die wilden Tiere die schwachen Glieder 
dieser dich umhüllenden Fleischmasse 
zerreißen sollten. Denn was hindert deine 
denkende Seele, trotz alledem sich bei 
vollständiger Heiterkeit zu erhalten, die 
Umstände richtig zu beurteilen und die ihr 
dargebotenen Gelegenheiten erfolgreich zu 
benutzen?“ – VII, 68. 

Die moderne Psychologie sagt uns, dass 

es besser ist, Emotionen auszudrücken, 

anstatt sie zu unterdrücken. Die Unterdrü-

ckung führt zu Neurosen und trägt in ext-

remen Fällen sogar zur Entstehung von 

Psychosen bei. Während Bhakti Yoga mit 

seinen emotionalen Ausdrucksformen am 

besten für Menschen geeignet ist, deren 

Geist von ihren Emotionen dominiert wird, 

empfiehlt der klassische Yoga weder den 

Ausdruck noch die Unterdrückung, son-

dern vielmehr das beständige Üben von 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Anhaftungslosigkeit gegenüber Emotionen. 

Auch Marcus rät zu Anhaftungslosigkeit 

durch Anstrengung dessen, was er als den 

„lenkenden Geist“ bezeichnet, sowie die 

Ermahnungen, Ruhe zu bewahren.  

„Falls etwas nicht richtig ist, mache es 
nicht; falls es nicht wahr ist, sage es 
nicht.“ – XII, 17. 

„Welchen Gebrauch macht die herr-
schende Vernunft von sich selbst? Hierauf 
kommt alles an. Das übrige aber, mag es 
von deiner Willkür abhängen oder nicht, ist 
nur Totenstaub und Dunst.“ – XII, 33. 

„Alles ist Meinung, und diese hängt 
ganz von dir ab. Räume also, wenn du 
willst, die Meinung aus dem Wege, und 
gleich dem Seefahrer, der eine Klippe 
umschifft hat, wirst du unter Windstille auf 
ruhiger See in den sicheren Hafen einfah-
ren.“ – XII, 22.  

„Hüte dich aber ebenso sehr davor, auf 
die Menschen zu zürnen als ihnen zu 
schmeicheln. Denn beides gereicht dem 
Gemeinwesen zum Verderben. Namentlich 
bei den Aufwallungen des Zornes halte dir 
stets gegenwärtig, dass das Aufbrausen 
noch keine Manneskraft, sondern vielmehr 
im Gegenteil die Milde und Sanftmut in 
eben dem Maße, als sie menschlicher ist, 
auch größere Mannesstärke bekundet. Nur 
hier ist Kraft und Nerv und Mannhaftigkeit, 
nicht aber da, wo man aufgebracht und 
übellaunig ist. Denn je näher der Leiden-
schaftslosigkeit, desto näher der Stärke, 
und wie Betrübnis, so ist auch Zorn die 
Eigenschaft des Schwachen.“ – XI, 18,10. 

„Fürs erste handele nicht aufs Gerate-
wohl, nicht ohne Zweck, zum andern richte 
deine Endabsicht auf nichts anderes als auf 
das Gemeinwohl.“ – XII, 22.  

„Das ist ein echtes Zeichen sittlicher 
Vollkommenheit, wenn man jeden Tag, als 
wäre er der letzte, hinbringt, fern von 
Aufwallung, Apathie und Verstellung.“ – 

VII, 69.  

Im Gegensatz zu so vielen Heiligen und 

Mystikern, die auf der Suche nach Gott 

oder der Wahrheit vor der Welt geflohen 

sind, übte sich Marcus Aurelius in einem 

inneren Rückzug, selbst während er zwan-

zig Jahre lang Herrscher des römischen 

Reiches war, und in dessen Glanzzeit, als 

er an militärischen Feldzügen zum Schutz 

der Grenzen beteiligt war. Seine Worte und 

sein Beispiel sind lehrreich.  

„Man sucht Zurückgezogenheit auf dem 
Lande, am Meeresufer, auf dem Gebirge, 
und auch du hast die Gewohnheit, dich 
danach lebhaft zu sehnen. Aber das ist 
bloß Unwissenheit und Schwachheit, da es 
dir ja freisteht, zu jeder dir beliebigen 
Stunde dich in dich selbst zurückzuziehen. 
Es gibt für den Menschen keine geräusch-
losere und ungestörtere Zufluchtsstätte als 
seine eigene Seele, zumal wenn er in sich 
selbst solche Eigenschaften hat, bei deren 
Betrachtung er sogleich vollkommene Ruhe 
genießt, und diese Ruhe ist meiner Mei-
nung nach nichts anderes als ein gutes 
Gewissen. Halte recht oft solche stille 
Einkehr und erneuere so dich selbst. Da 
mögen dir dann jene kurzen und einfachen 
Grundsätze gegenwärtig sein, die genügen 
werden, deine Seele heiter zu stimmen und 
dich instand zu setzen, mit Ergebenheit die 
Welt zu ertragen, wohin du zurückkehrst.“ 

– IV, 3. 

„Denke also endlich daran, dich in jenes 
kleine Gebiet zurückzuziehen, das du 
selbst bist, und vor allem zerstreue dich 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

nicht und widerstrebe nicht, sondern bleibe 
frei und sieh alle Dinge mit furchtlosem 
Auge an, als Mensch, als Bürger, als sterb-
liches Wesen. Unter den gebräuchlichsten 
Wahrheiten aber richte vorzüglich auf 
folgende zwei dein Augenmerk: erstens, 
dass die Außendinge mit unserer Seele 
nicht in Berührung, sondern unbeweglich 
außerhalb derselben stehen, mithin Störun-
gen deines Seelenfriedens nur aus deiner 
Einbildung entstehen, und zweitens, dass 
alles, was du siehst, gar schnell sich verän-
dert und nicht mehr sein wird. Und von wie 
vielen Veränderungen bist du selbst schon 
Augenzeuge gewesen! Erwäge ohne Unter-
lass: die Welt ist Verwandlung, das Leben 
Einbildung.“ – IV, 3.4 

Was ich an den oben genannten Medita-

tionen so ansprechend finde, ist Marcus‘ 

rationale Lebensanschauung und seine 

erkenntnisreichen Vorschriften zur Bewäl-

tigung der Mängel der menschlichen Natur, 

mit all ihren Emotionen wie Angst, Wut 

und Begierde. Darüber hinaus fasst er alles 

als ein Teil dessen auf, was er als das 

Ganze bezeichnet, im Gegensatz zu den 

Gnostikern, welche die menschliche Natur 

grundsätzlich als sündhaft ansehen und 

viele spirituelle Traditionen, einschließlich 

jener des Vedanta und Buddhismus, welche 

die materielle Welt bestenfalls als Ablen-

kung und schlimmstenfalls als Illusion 

betrachten. Er machte von einer erleuch-

teten Vernunft Gebrauch, wie die Jnana 

Yogis, Rishis und Siddhas. (Fortsetzung in 

der Herbst-Ausgabe 2017) 

 
 

 

 

Das ABC zur Vertiefung deiner Kriya Hatha Yoga 

Praxis – Teil 4 

von Durga Ahlund 
 

Das ABC von Babaji‘s Kriya Hatha Yo-

ga wird verständlicher machen, wie du die 

18 Asanas als eine umfassende Gesund-

heitspflege erfahren kannst, als komplette 

Reinigung des gesamten Organismus, des 

physischen und feinstofflichen Körpers – 

aller fünf Ebenen deines Wesens – von 

physischer und vitaler Energie, Geist, 

Bewusstsein und Über-Bewusstsein. Die 

Asanas arbeiten direkt mit dem physischen 

Körper, zielen aber auch auf die tiefer 

liegenden feinstofflichen Ebenen ab. Warum 

sollte man die Asanas nicht bewusst dazu 

einsetzen, eine Brücke zwischen dem 

physischen und spirituellen Körper zu 

bauen, sodass man nicht nur an Vitalität 

und Gesundheit sondern auch an dynami-

scher Kraft, Mitgefühl und Selbstvertrauen 

gewinnt. Das ABC wird als regelmäßige 

Kolumne in den quartalsweise erscheinen-

den Kriya Yoga Journalen fortgesetzt. Sieh 
bitte auch in den vorangegangen Journalen 
nach, um mehr Informationen darüber zu 
erhalten, wie du alle der möglichen Vorteile 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

bei deiner Praxis der 18 Körperübungen 
erreichen kannst. Erlerne diese Techniken 

von einem erfahrenen und autorisierten 

Lehrer. 

Ein Zustand tiefster Entspannung und 

gesteigerten Bewusstseins ist das letztend-

liche Ziel deiner Kriya Yoga Praxis. Um 

diesen Zustand zu erreichen, musst du bei 

der Asana Praxis Fortschritte machen. 

Dies bedeutet nicht, dass du immer 

schwierigere oder komplexere Haltungen 

vollkommen perfekt ausführen musst, son-

dern dass du die Haltungen, die du prakti-

zierst, perfektionierst. Du musst dir Zeit 

dafür nehmen, all das zu absorbieren, was 

die Haltungen sind und dazu beitragen 

können, den Fluss des feinstofflichen 

Pranas zu deblockieren, freizusetzen und 

zu beleben und dich damit zu verbinden. 

Diese Vollkommenheit ermöglicht dir, dich 

der Führung von Prana Shakti hinzugeben. 

Vollendung bei den Asanas lässt einen 

tiefen, inneren Atemstrom entstehen, 

welcher Prana Shakti stimuliert, die deine 

Praxis lenkt. Perfektion erfordert, dass du 

dich bewusst und effektiv bemühst und tief 

und teilnahmsvoll arbeitest. Dies führt zu 

einer willentlichen und gnadenvollen 

Übungspraxis.  

 

–E– 

Einsatz und Effekt– (Die Kraft der An-
strengung.) Sobald du die Energie spüren 

und sie dann bewusst durch Kraftanstren-

gung mittels Yoga (Pranayama, Mantra, 

Bandhas und Meditation) anheben kannst, 

verbindest du dich mit dem spirituellen 

Körper. Diese Verbindung stimuliert das 

Aufsteigen von Energie in der Wirbelsäule 

und sorgt für eine Verfeinerung ihrer 

Schwingungsqualität. Im Bauch wird ein 

Feuer entfacht, welches deine Sadhana 

fördert. Um diese Verbindung herzustellen, 

solltest du versuchen, die Energie bei 

deiner täglichen Asana-Praxis zu sehen, zu 

spüren, zu visualisieren und zu bewegen.  

Belebende Energie – Durch direkte Er-

fahrung kannst du deinen Energie-Körper, 

Prana Shakti, entdecken. Während stati-

scher Asana-Haltungen kann man durch 

Mudras belebende Energie in den feinstoff-

lichen Kanälen wahrnehmen. Diese Mudras 

erzeugen eine Bewegung, welche die Ener-

giefelder und den Prana-Fluss im Körper 

wieder ins Gleichgewicht bringt und mus-

kuläre Verspannungen auflöst. Belebende 

Energie kann vermittelt über die Wirbel-

säule dafür sorgen, dass sich der Körper 

spontan in ein Asana hinein bewegt. Die 

aufkommenden Empfindungen und die 

entstehende Bewegung beeinflussen und 

verändern das Bewusstsein. 

 

–F– 

Frei von Zwang – Frei von Frustration. 

Du solltest ein Asana niemals erzwingen. 

Lasse alle Frustrationen, die du bezüglich 

deiner Ausführung von Asanas hast, los. 

Versuche, die Position zu finden, die es dir 

ermöglicht, jedes Asana, das du prakti-

zierst, zu genießen.  

Flexibilität – Beweglichkeit kann man 

nicht erzwingen. Lasse zu, dass das Asana 

den Körper darin unterstützt, zunehmend 

flexibler zu werden, sodass ihn mehr Ener-

gie und Gefühle durchströmen können. 

Feedback – Achte auf Reaktionen. „Was 

passiert in deinem Körper, während du 

praktizierst?“ Nimm jegliches Unbehagen 

bzw. Gefühl von Intensität bei der Dehnung 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

wahr und auch, ob es zunimmt, abnimmt 

oder gleich bleibt. Ist dein Atem ruhig und 

ebenmäßig? Ist deine Atmung tief und 

durchgängig, oder ist sie beschleunigt? 

Hältst du deinen Atem an? Bist du zufrie-

den, gibt es Unbehagen, ist dein Geist 

passiv oder gelangweilt und bereit, die 

Haltung zu beenden, ist er wütend, emoti-

onal aufgewühlt? Bleibe trotzdem, wo du 

bist. Dies ist eine reinigende Phase. Be-

obachte, wie du dich fühlst. Atme tief, 

baue etwas Anstrengung ab und entscheide 

dich bewusst dafür, zwei bis drei Minuten – 

oder länger – in der Haltung zu verbleiben. 

Falls du Schmerzen empfinden solltest, 

beende die Haltung langsam und ruhe dich 

aus. Bleibe achtsam gegenüber dem, was in 

der Ruhephase geschieht. 

Die Form folgt der Funktion – Die äu-

ßere perfekte Form einer Haltung ist für 

den erwünschten Effekt sekundär. Der 

erwünschte Effekt ist, Spannungen und 

Verhärtungen im physischen Körper zu 

beseitigen, Blockaden in den feinstofflichen 

Kanälen aufzulösen und den Energiefluss im 

gesamten Körper zu steigern. Es geht nicht 

darum, toll auszusehen oder Kalorien zu 

verbrennen. 

Sich gut fühlen – Wenn sich eine Yoga-

Übung gut anfühlt, kommt deine Energie in 

Bewegung. Sobald dies passiert, löst du ein 

„Echo“ der Heilung aus, das ein starkes 

Feld von Wohlbefinden und mentaler In-

tention erzeugt, welches den gesamten 

Körper in eine wohltuende Resonanz ver-

setzt. Praktiziere mit voller Aufmerksam-

keit. Du wirst feststellen, dass sich positive 

Gefühle einstellen, wenn du mit dem 

Gleichgewicht spielst. Gleichgewicht be-

deutet, sich zu entspannen und den Emp-

findungen Raum zu geben, die sich in dem 

jeweiligen Moment zeigen. Ganz gleich, ob 

die unmittelbare Empfindung eher Freude 

oder eher Unbehagen ist, akzeptiere und 

erlebe jedes Gefühl und jede Schwingung, 

solange es sich nicht um Schmerzen han-

delt. Eine Empfindung kann sich im Bruch-

teil einer Sekunde verändern. Dein Gleich-

gewichtssinn reagiert darauf. Beobachte die 

Nuancen deines Empfindens und gib dich 

den Energieimpulsen hin. Dies erzeugt ein 

gutes Gefühl. Auch nicht perfekt ausge-

richtete Haltungen können sich gut anfüh-

len, deshalb ist das Gleichgewicht wichtig. 

Du wirst außerdem von den strukturellen 

Hinweisen und den Rückmeldungen autori-

sierter Lehrer profitieren, wodurch du 

leichter erkennen kannst, ob das, was du 

tust, deinen Fortschritt behindert. Jedoch 

kann es manchmal auch sein, dass dein 

Körper leichter ins Gleichgewicht findet 

und sich seine Haltung korrigiert, während 

du in einem Asana verbleibst, das zunächst 

nicht perfekt ausgerichtet ist. 

Führung – Es ist wichtig, dass du auf 

die Intelligenz des Körper-Geistes ver-

traust, die Ausrichtung deines Körpers zu 

lenken bzw. zu entscheiden, wann du ein 

Asana komplett beenden solltest. Unsere 

Art der Praxis setzt sich niemals über die 

Weisheit des Körpers hinweg, sondern 

arbeitet stattdessen mit ihr. Du solltest 

dich von der Qualität deines Atems sowie 

von Anspannung, Schmerz oder dem Gefühl 

von Öffnung bzw. Lösung leiten lassen. Du 

solltest dazu ermutigt werden, selbst zu 

entscheiden, eine Haltung früher zu been-

den oder länger in ihr zu verweilen als 

andere Schüler, auch innerhalb eines Kur-

ses. Allmählich wirst du den richtigen 
Energiebereich zu spüren beginnen bzw. 

die Weisheit entwickeln, in einer Haltung 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

zu verbleiben, auch noch lange nach dem 

ersten mentalen Impuls, sie zu beenden. 

Yoga ist dynamisch. Je mehr Yoga du mit 

Einsatz und Beständigkeit praktizierst, 

desto mehr wirst du die körperlichen Vor-

teile erfahren und deine Prana Shakti und 

deine dynamische Kraft aufbauen. Prana 

Shakti ist dynamisch und wird deine Sadha-

na und dein Leben lenken. Yoga ist kein 

Zeitvertreib, Hobby oder körperliches 

Training. Yoga ist innere Arbeit und mit 

Aufrichtigkeit wird er zu einer Lebensart. 

 

–G– 

Kontrolle gewinnen – Eine regelmäßige 

Asana-Praxis ermöglicht dir, Kontrolle 

über eine gewaltige Menge an Energie zu 

erlangen. Sie beschert dir Kontrolle über 

deine mentalen Aktivitäten und deine 

Emotionen. 

Gnade – Was ist Gnade? Sie ist tiefste 

Entspannung, Stille und Unbewegtheit, die 

Seligkeit, die durch eine Zunahme von 

Prana Shakti aufkommt. Gnade ist das 

Einströmen von Kraft, dynamischer Ener-

gie, die kraftvoll und vereinend auf einen 

ruhigen und passiven Körper einwirkt. 

Indem du die potentielle Energie des Kör-

pers durch eine willentliche, hingebungs-

volle und andächtige Asana-Praxis er-

forschst, wirst du allmählich schimmerndes 

Licht und Helligkeit, Ruhe, Raum und 

Freude erfahren.  

Grenze – Lerne, Intensität zu akzeptie-

ren, wenn du dich tiefer in die Haltungen 

hinein begibst, um leichter den kompletten 

Nutzen dabei erfahren zu können. Lerne, 

mit der Grenze deiner Dehnbarkeit zu 

experimentieren, um eine tiefe Lockerung 

im Gewebe und eine Reinigung des Mus-

kelgedächtnisses zu erreichen. Schmerzen 

und Traumata, die jahrelang unter Ver-

spannungen und Gefühllosigkeit verborgen 

geblieben sind, können ganz unerwartet als 

Emotionen freigesetzt werden, wenn du mit 

den tiefen Muskelschichten arbeitest. 

Manchmal kann eine Erinnerung mit der 

Emotion verknüpft sein. Für gewöhnlich 

kommt die Emotion jedoch nur auf, um sich 

aufzulösen und kann ziemlich leicht losge-

lassen werden. 

Wie man mit Grenzen experimentiert: 

Begib dich langsam in die Dehnung hinein 

und lasse dabei den aufkommenden Emp-

findungen Raum. Übe Druck aus und halte 

wieder inne. Atme, beobachte und ent-

spanne dich. Begib dich langsam weiter in 

die Dehnung hinein (bewege dich beim 

Ausatmen), bis sich dein Körper an die 

neue Dehnung angepasst hat. Allmählich 

wirst du die dir maximal mögliche Dehnung 

erreichen. Achte stets auf Schmerzen. Du 

willst keine Schmerzen provozieren, aber 

falls du Schmerzen verspüren solltest, 

kehre zu einem vorherigen Punkt zurück 

und atme so langsam und tief, wie es dir in 

der Dehnung möglich ist. Entspanne dich 

und gib dich den Empfindungen hin und 

verbleibe solange in der Haltung, wie du 

das Gefühl hast, die „richtige“ Intensität 

beibehalten und den „richtigen Energiebe-

reich“ nutzen zu können. Das Arbeiten mit 

der Intensität erfordert Erfahrung, Zeit und 

Mitgefühl. Dies ist ein langsam zu erler-

nender Prozess. Bewege dich stets mit dem 

Atem und mit Gewahrsein und wende dabei 

die Bandhas und visuelle Fixpunkte, 

Dristhis genannt, an. Wenn du lernst, mit 

der Intensität umzugehen, wirst du wissen, 

wann du einen intensiven Punkt beibehal-

ten kannst und wann du besser etwas 



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

nachlassen solltest. Intensität wirkt anre-

gend. Schmerz nicht. Du solltest nie 

Schmerzen akzeptieren, aber du wirst 

lernen, mit Unbequemlichkeit und mentaler 

Unruhe umzugehen. Du wirst deine per-

sönlichen Grenzen aufdecken, nicht nur 

physisch, sondern auch mental und emoti-

onal.   

Mit Grenzen zu experimentieren, ist ei-

ne fortgeschrittene Praxis, um aufzude-

cken, wo in deinem Körper und Geist An-

spannung und Blockaden aufgebaut worden 

sind. Diese Grenze verändert sich jedoch 

ständig. Experimentiere so gut du kannst 

damit, sodass du langsam jegliche Anspan-

nung auflösen kannst, auf die du stößt. 

Wenn du dich tief in ein Asana hineinbe-

gibst, solltest du den Punkt finden, an dem 

du in einem Gleichgewicht von Anstren-

gung und Ausrichtung (äußerer und inne-

rer) verweilen kannst, während du die 

Ujjayi-Atmung unterstützend anwendest, 

um jegliches Unbehagen, das eventuell 

aufkommt, aufzulösen. Am besten hält man 

bei jeder „weichen“ Grenze inne und beo-

bachtet diese, während man für längere 

Zeit dort verbleibt. Dadurch wird die Mus-

kulatur besser vorbereitet. Du wirst davon 

profitieren, wenn du immer länger an die-

sen Grenzpunkten verweilen kannst, ohne 

stärkeren oder weiteren Druck auszuüben. 

Das Wissen darum, mit welcher Grenze du 

arbeiten solltest, stellt sich mit Erfahrung 

und der Bewusstheit für deine Persönlich-

keit und der Achtsamkeit für den gegen-

wärtigen Moment ein. Dein Körper ist 

jeden Tag anders, auch für erfahrene Prak-

tizierende. Sei achtsam. Die Beweglichkeit 

wird beeinträchtigt durch den geringsten 

Stress (z.B. wenn man es eilig hat) und 

auch dadurch, wenn man sich körperlich 

nicht genug aufgewärmt hat, oder mental, 

emotional bzw. physisch nicht darauf vor-

bereitet ist, lange genug in der Haltung zu 

bleiben, damit sich die Muskulatur ent-

spannen kann. Unabhängig davon, ob du 

mit einer „harten“ oder einer „weichen“ 

Grenze arbeitest, entsteht der größte 

Nutzen eines Asanas durch die Entspan-

nung und die belebende Energie, welche 

die Stille dabei erzeugt. Suche danach! 

(Fortsetzung folgt.) 

 

 

Yoga-Kurse in Sri Lanka 

Acharya Kriyanandamayi erteilt mit der Unterstützung von Ahil Siva und Devaki 

mehr als 450 Schulkindern und 39 Lehrern Yoga-Unterricht im abgelegenen, kriegs-

zerrütteten Norden Sri Lankas. 

(Siehe Links zu Fotos am Ende dieses 
Artikels. Dieser Einsatz wurde von dem 
Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas 
gefördert.) 

 

11. April 2017: Wir freuen uns, allen 

Unterstützern des Ordens mitteilen zu 

können, dass wir heute diesen Bericht von 

Acharya Kriyanandamayi aus Colombo 

erhalten haben: „Wir sind am 1. April 2017 

nachts nach Jaffna aufgebrochen und sind 



21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

dort am 2. April morgens angekommen. 

Wir hatten eine Besprechung mit den 

Beamten des Bildungsministeriums und 

Professoren der Jaffna Universität. 

Montag, 3. April – wir besuchten eine 

der entlegenen Inseln, Nainativu, 40 km 

von Jaffna entfernt. Dies bedeutete eine 30 

minütige Boots- und anschließend eine 

einstündige Autofahrt.  

Wir hielten Yoga-Unterricht für 130 

Schüler an der Sri Ganesha Kanista 

Mahavidhyalam Schule in Nainativu ab. Der 

Schulleiter, die Lehrer und die Schüler 

waren alle sehr interessiert.  

Dienstag, 4. April – Wir fuhren nach 

Kilinochchi, das 65 km von Jaffna entfernt 

liegt. Dort hielten wir Yoga-Unterricht für 

90 Schüler der Ambalpuram Vivekananda 

Vidhyalayam Schule ab.  

Mittwoch, 5. April – Wir besuchten eine 

andere Insel, Eluvaitivu, 45 Minuten mit 

dem Boot von Jaffna entfernt, und unter-

richteten Yoga für ca. 65 Schüler an der 

Murugavel Vidhyalayam Schule.  

Donnerstag, 6. April, morgens – Wir er-

teilten Grundschülern in Jaffna Yoga-

Unterricht und später am Abend haben wir 

Grundschullehrer aus unterschiedlichen 

Regionen der Nordprovinz darin unterrich-

tet, wie sie ihren Schüler Yoga-

Grundübungen lehren können.  

Freitag, 7. April, morgens, in 

Thirunelveli (Jaffna) hielten wir einen Yo-

ga-Kurs für 40 Lehrer, Professoren und 

Beamten aus 12 verschiedenen Regionen 

der Nordprovinz ab. Nachmittags – erteil-

ten wir den UNICEF Mitarbeitern der 

Vereinten Nationen Yoga-Unterricht in 

Kilinochchi.  

8. April – Wir kehrten heute früh nach 

Colombo zurück. Wir haben einen Satz all 

unserer Publikationen in tamilischer Spra-

che den Schulen, dem Bildungsministerium, 

dem College of Education und den UNICEF 

Büchereien gespendet.  

Während dieser Reise haben wir viele 

wundervolle Erfahrungen gesammelt und 

wir sind sehr zufrieden mit den Rückmel-

dungen, die wir von den Teilnehmern unse-

rer Kurse erhalten haben. Wir haben bei 

dieser Reise Schulen in entlegenen Gebie-

ten der Nordprovinz ausgewählt, die auf-

grund der eingeschränkten Transportmög-

lichkeiten und der Entfernung kaum jemand 

besucht. Der Bootstransfer ist nur viermal 

pro Tag verfügbar.  

 
Yoga-Unterricht für Schulkinder in Sri Lanka 

 
Schüler beim Meditationsunterricht in Sri Lanka  



22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Außerdem gab es dort keine vegetari-

schen Restaurants und kaum irgendwelche 

Läden, um wenigstens abgefülltes Wasser 

und Gebäck kaufen zu können. Es gibt in 

diesen Regionen keine Krankenhäuser. Die 

Haupteinkommensquelle dort ist die Fi-

scherei. Die Schüler entstammen armen 

Familien und die meisten von ihnen haben 

unter dem 25-jährigen Bürgerkrieg gelit-

ten, der erst vor ein paar Jahren zu Ende 

gegangen ist. Elektrischer Strom ist nur 

sporadisch verfügbar. Manche der Schüler 

stammen aus Familien, die einen oder mehr 

Angehörige während des Krieges verloren 

haben. Manche von ihnen trugen zerrissene 

Kleidung und Schuhe. Trotz all dieser 

Einschränkungen waren die Schüler sehr 

gehorsam und sie alle waren an der Yoga-

Praxis interessiert. Sie sagten, dass es eine 

Wohltat für sie gewesen sei.  

Nach dem Unterricht für die Schullehrer 

kamen manche von ihnen auf uns zu, um 

uns zu umarmen und meinten, dass sie nun 

nach vielen Jahren wieder lachen könnten 

trotz all der Schwierigkeiten im Leben. Alle 

dieser Lehrer kamen aus Regionen, die 

vom Krieg betroffen waren, und manche 

von ihnen hatten ihre Familienangehörigen 

während des Krieges verloren. Uns standen 

Tränen in den Augen, als wir sie lächeln 

und lachen sahen und sie annehmen konn-

ten, dass Yoga ihnen helfen kann, die 

Schwermut des Lebens zu überwinden. Wir 

sind sehr glücklich, dass wir diese wunder-

volle Gelegenheit hatten, Yoga mit ihnen 

zu teilen.  

Wir sind von den Beamten des Bil-

dungsministeriums darum gebeten worden, 

nach Jaffna zurückzukommen und den 

knapp 115 Schulleitern der Nordprovinz 

Yoga-Unterricht zu erteilen. Sie waren mit 

unserem Unterricht sehr zufrieden und 

meinten, dass diese Yoga-Praxis sowohl 

ihnen persönlich als auch ihren Schülern 

helfen wird.  

Update von Kriyanandamayi: 15. Mai – 

Ich war Anfang Mai noch einmal für eine 

Woche in Jaffna. Ich habe mich mit den für 

die Nordprovinz zuständigen Beamten des 

Bildungsministeriums getroffen und wir 

haben darüber diskutiert, einigen Lehrern 

und manchen Schülern von jeder der 115 

öffentlichen Schulen in dieser Region wäh-

rend fünf oder sechs Wochenendkursen 

Schulungen anzubieten. Neunzig Prozent 

der Schulleiter sind daran interessiert, ihre 

Belegschaft zu solch einer Yoga-

Lehrerausbildung zu schicken. Nun liegt 

dieser Antrag dem Bildungsminister der 

Nordprovinz zur Genehmigung vor. Dies 

kann etwas Zeit in Anspruch nehmen.  

Wir haben unsere Veröffentlichungen 

über Kriya Hatha Yoga in tamilischer Spra-

che allen Schulleitern geschickt.  

Ich habe an zwei weiteren Schulen Un-

terricht angeboten. Es haben ca. 76 Kinder 

und neun Lehrer daran teilgenommen. 

Wir planen, den internationalen Yoga 

Tag 2017 in Jaffna und Kilinochchi zu 

feiern. Zwischen dem 20. und dem 25. Juni 

hatten wir vor, Achtsamkeits-Kurse an 

manchen Schulen und für bestimmte NGOs 

anzubieten.  

Hiermit hänge ich die Links zu den Fo-

tos an, die auf der Facebook-Seite zu 

sehen sind:“ 

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038

451716289135.1073741858.100003729503

742&type=1&l=66999ef6f8 

https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038451716289135.1073741858.100003729503742&type=1&l=66999ef6f8
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038451716289135.1073741858.100003729503742&type=1&l=66999ef6f8
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038451716289135.1073741858.100003729503742&type=1&l=66999ef6f8


23 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038

465109621129.1073741859.100003729503

742&type=1&l=b2e4495e35 

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038

489962951977.1073741860.100003729503

742&type=1&l=6cfc171f23 

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038

514309616209.1073741861.100003729503

742&type=1&l=11eb0d1f9a 

www.facebook.com/media/set/?set=a.1038

525586281748.1073741862.100003729503

742&type=1&l=dc3cd56b12 

 
 
 

 

 

News und Notizen 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in Badri-

nath mit den Acharyas Kailash und Sita 

Siddhananda vom 1. bis 18. September 

2017. Begleite uns bei einer lebensverän-

dernden, unvergesslichen Pilgerreise zu 

dem Ort, an dem Babaji Soruba Samadhi 
erreicht hat, den höchsten Zustand der 

Erleuchtung. Wir werden zum ersten Mal 

seine Anlagen voll nutzen können. 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPD

F/India-Pilgrimage-

Badrinath-2017-Kailash.pdf 

 

Pilgerreise nach Sri Lanka 

vom 30. Dezember 2017 bis 

12. Januar 2018 mit den 

Acharyas Satyananda, 

Kailash und Kriyanandamayi.  

Details unter:  

www.babajiskriyayoga.net/ge

rman/WebPDF/Sri-Lanka-

2018-Program-DE.pdf 

 

Eine zweite Einweihung mit M.G. Satchi-

dananda wird in Quebec vom 20.-22. Ok-

tober 2017 stattfinden. 

 

Eine dritte Einweihung wird von M. G. 

Satchidananda im November 2017 in Brasi-

lien abgehalten werden. Weitere werden 

von Satyananda in Deutschland, von 

Nityananda in Spanien, von Sita 

Siddhananda in Frankreich und von Ishva-

rananda in Estland angeboten werden. 

Erreiche das Ziel der Selbst-

Verwirklichung mit kraftvol-

len Kriyas zur Erweckung der 

Chakras und trete in den 

atemlosen Zustand von Sa-

madhi ein. 

 

Neues E-Book: „Truth 
Speaks” (Civavakkiyam) von 

dem berühmten „frommen 

Rebell” Yoga Siddhar 

Civavakkiyar, Übersetzung 

und Kommentar von Dr. T.N. 

Ganapathy und Dr. Geeta  

https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038465109621129.1073741859.100003729503742&type=1&l=b2e4495e35
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038465109621129.1073741859.100003729503742&type=1&l=b2e4495e35
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038465109621129.1073741859.100003729503742&type=1&l=b2e4495e35
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038489962951977.1073741860.100003729503742&type=1&l=6cfc171f23
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038489962951977.1073741860.100003729503742&type=1&l=6cfc171f23
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038489962951977.1073741860.100003729503742&type=1&l=6cfc171f23
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038514309616209.1073741861.100003729503742&type=1&l=11eb0d1f9a
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038514309616209.1073741861.100003729503742&type=1&l=11eb0d1f9a
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038514309616209.1073741861.100003729503742&type=1&l=11eb0d1f9a
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038525586281748.1073741862.100003729503742&type=1&l=dc3cd56b12
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038525586281748.1073741862.100003729503742&type=1&l=dc3cd56b12
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1038525586281748.1073741862.100003729503742&type=1&l=dc3cd56b12
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2017-Kailash.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2017-Kailash.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2017-Kailash.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf


24 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Anand. Diese Sammlung von Gedichten ist 

bekannt für ihre unkonventionellen und 

revolutionären Ideen, abgesehen von ihrer 

Deutlichkeit und unverblümten Direktheit. 

Sie umfasst 530 Verse über Themen, die 

von Kundalini Yoga bis hin zu sozialen 

Angelegenheiten reichen. Ihre kraftvolle 

Klarheit und absolute Aufrichtigkeit reißen 

die Menschen aus ihrem intellektuellen 

Trott und herkömmlichen Denken. Das E-

Book kann von Babaji’s Kriya Yoga and 

Publications bestellt werden.  

Ca. 150 Farbfotografien (insgesamt 198 

Abbildungen), ISBN 978-1-895383-85-0. 

E-Book mit 346 Seiten.  

 
 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare  
 

Basisseminar 
 

mit Satyananda 

voraussichtlich:              01. – 03.06.2018 

Veranstaltungsort wird noch bekanntgege-
ben 

Weitere Seminare in Planung 

 

mit Kailash 

Carona (Schweiz)          13. – 15. 10. 2017 

Wüstenrot (DE)              24. – 26.11.2017 

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                 22. – 24.09.2017 

 

Email: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 
 

mit Satyananda 

voraussichtlich:          31.08. – 02.09.2018  

Veranstaltungsort wird noch bekanntgege-
ben 

 

Vertiefungsseminar 
 

mit Satyananda 

voraussichtlich:              21.– 30.09. 2018 

Veranstaltungsort wird noch bekanntgege-
ben 

 

Yoga Workshops 

 

mit Satyananda und Manuela 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE)   15.– 17.09. 2017  

"Die Mystik im ursprünglichen Ha-Tha 
Yoga" 

Informationen auf www.indrayoga.de 

Anmeldung: Manuela König , 

www.indrayoga.de 

Veranstaltungsort: "Karuna" Yogazentrum 

Bretten [www.karuna-bretten.de] 

 

mit Kailash 

Oberbüren (Schweiz)       10. – 12.11.2017 

„Babaji’s Kriya Yoga, Stiller Rückzug“ 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#workshops
http://www.indrayoga.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.karuna-bretten.de/


25 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Veranstaltungsort: Gruppenhaus Löchli 

Niederglatt SG, CH – 9245 Oberbüren; 

www.loechli.ch 

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/silent-

retreat.php 

 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net/shop.php, um 

über VISA, American Express oder Mas-

tercard alle Bücher und andere Produkte 

von Babaji´s Kriya Yoga Publications zu 

beziehen, oder für Spenden an den Orden 

der Acharyas. Deine Kreditkarten-

Informationen werden verschlüsselt und 

geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya Yoga. 

Wir laden dich ein, uns bei diesem Aben-

teuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 

1953 diktiert worden sind. Erhalte per Post 

jeden Monat eine Lektion von 24-30 Seiten 

zu einem bestimmten Thema mit prakti-

schen Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.ph

p#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga 

Journals – falls noch nicht geschehen - um 

die jährliche Zahlung von 12 Euro auf das 

deutsche Konto von M.G. Satchidananda 

für das Abonnement. 

Bankverbindung: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-
bec, JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse 

verfügen. Wir bitten euch darum, uns 

mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das 

Journal verschickt werden soll und, dass 

ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 

benutzt, unsere E-Mail Adresse in-

fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnahme-

liste setzt. Das Journal wird als ein forma-

tierter pdf-Anhang mit Bildern verschickt. 

Diesen kann man mithilfe des Adobe Acro-

bat Readers öffnen. Andernfalls können wir 

es auf Anfrage nochmals als unformatiertes 

Worddokument ohne Bilder verschicken. 

Falls du dein Abonnement nicht bis Ende 

September 2017 verlängerst, kann es sein, 

dass du die nächste Ausgabe nicht erhältst.

 

http://www.loechli.ch/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/silent-retreat.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/silent-retreat.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net


26 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

 

 
Ashram in Badrinath, 27. Mai 2017 

 

 


