
In dieser Ausgabe 

 

1. Anderen den Weg zeigen: Arrupadai 
von M. G. Satchidananda 

2. Klassischer Yoga und die Meditationen von  

Marcus Aurelius – Teil 2 

von M. G. Satchidananda 

3. Yoga für Kinder 

von Acharya Maitreya 

4. Jahresbericht des Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas 

5. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von  

Babaji’s Kriya Hatha Yoga – Teil 5 

von Durga Ahlund 

6. Neues Buch: Erleuchtung: Sie ist anders, als du denkst  

von Marshall Govindan 

    

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 
 

  

Jahrgang 24 – Nr. 3           Herbst 2017 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

      
 

      
 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Anderen den Weg zeigen: Arrupadai 
Von M. G. Satchidananda 

 
Hast du das Bedürfnis oder fühlst du 

dich dafür verantwortlich, anderen zu 

helfen? Fragst du dich als Kriya Yoga 

Schüler, wie du das tun könntest oder 

solltest? Fragst du dich, ob deine 

Erfahrungen und Kenntnisse in Kriya Yoga 

für einen guten Zweck eingesetzt werden 

können, um das Leiden von 

Familienmitgliedern, Freunden, Kollegen 

oder Bekannten zu lindern? 

Überall in den Schriften der tamilischen 

Yoga Siddhas findet man Hinweise zu dem 

Konzept des Arrupadai, d. h. den Weg 

allen anderen zu zeigen, unabhängig von 

Kaste, Glauben, Geschlecht, Religion oder 

Nationalität. Sie betonen das Gelübde, der 

Menschheit durch die eigene Erleuchtung 

zu helfen. Damit eng verbunden ist das 

Sprichwort der Siddhas: Das Glück, das ich 
erfahre, möge von allen erfahren werden. 
Sie fühlten aufrichtig, dass echte Freiheit 

von Leiden nicht in der Isolation liegt. Den 

Weg zur Perfektion oder Siddhi zu weisen, 

ist die höchste altruistische Tat. Sie 

strebten danach, jedem den Weg der 

Befreiung von den endlosen Sorgen der 

Welt zu zeigen. Ihr Ziel war es, dass 

möglichst viele die ewige, auf alles 

bezogene, alles verbindende 

Selbsterkenntnis erreichen. 

Das Kriya Yoga Versprechen ist ein 

Ausdruck dieses Arrupadai-Konzepts. 

Darin verspricht man, dass man Kriya Yoga 

nicht nur zum eigenen sondern auch zum 

Nutzen von allen anderen praktiziert. 

„Mein persönliches Wesen und Vergnügen 

übergebe ich absolut und vollständig an 

Kriya Babaji, sodass alle Geschöpfe ihr 

Endziel finden mögen. Die Stille liegt in der 

Hingabe aller Dinge, und der Geist gedeiht 

in dieser Stille. Wenn ich alles hingeben 

muss, ist es das Beste, es für Mit-

Geschöpfe hinzugeben.“ Ich sage 

Neulingen oft, wenn ich sie in dieses 

Versprechen einführe: „Auch wenn du dich 

an manchen Tagen nicht danach fühlst, 

Kriya Yoga zu praktizieren, tue es 

trotzdem, weil diejenigen um dich herum es 

viel leichter finden werden, damit zurecht 

zu kommen, wenn du es tust.“ 

In dem Versprechen heißt es weiter: 

„Ich werde ein Balsam für die Kranken sein, 

ihr Heiler und Diener. Ich werde quälenden 

Hunger und Durst mit einem Regen von 

Speise und Trank stillen.“ Indem du die 

Lehren des Yoga mit denen, die (physisch, 

emotional, mental, geistig) krank sind, 

teilst, erfüllst du ebenso das Versprechen. 

Du musst nicht zum Lehrer ausgebildet 

sein, um deine Liebe und Wertschätzung 

dafür, wie Yoga dir geholfen hat, mit 

anderen zu teilen. Wie du am Ende dieses 

Artikels sehen wirst, gibt es viele Wege, 

dies zu tun. Diesen Dingen Ausdruck zu 

verleihen, wird dein Verständnis von Yoga 

vertiefen. Wie du im Folgenden sehen 

wirst, wird dies zu einer Form der 

yogischen Sadhana und befähigt dich dazu, 

viele Auslöser von innerem Unwohlsein zu 

überwinden und dich als Instrument des 

Göttlichen oder deines höheren Selbst 

hinzugeben. 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Die Yoga Siddhas haben den liebevollen 

Wunsch, das Wohlergehen, Glück und die 

Verbundenheit aller Lebewesen zu sichern. 

Liebe ist der Zweck des Lebens, das Mittel 

und das Ziel. Die Siddhas sagten: „Anbu 
shivam“, was „Liebe ist Gott“ bedeutet. 

Sie glaubten fest daran, dass man, um Gott 

zu verwirklichen, frei werden muss von 

menschlichen Unzulänglichkeiten, die aus 

dem Ego und seinen Manifestationen 

geboren werden, wie z. B. Anhaftung, 

Verlagen, Abneigung oder Angst. Während 

der spirituelle Weg exklusiv ist und Zeiten 

der Isolation erfordert, um sich nach innen 

zu wenden, erfordert die Transformation 

der menschlichen Natur, die eigenen 

Unzulänglichkeiten zu erkennen, die wie 

ein Schatten sind und aus sich selbst 

heraus nicht erkannt werden können. Wenn 

du alleine lebst, denkst du vielleicht, du 

bist anderen überlegen, geradezu fast 

perfekt, aber im Kontakt mit anderen 

werden deine rauen Ecken und Kanten, 

deine Schattenseiten, aufgedeckt und sogar 

noch komplettiert. 

Das Mantra der tamilischen Yoga 

Siddhas, Sivayanama, ist nicht nur ein 

philosophisches Konzept oder mystisches 

Instrument, sondern auch ein sozialer 

Ansatz. Nama bedeutet Tyaga bzw. Opfer 

und Siva steht für Glückseligkeit (Ananda). 
Aya bedeutet Ausgang oder Ergebnis. Der 

Begriff Sivayanama meint also „das 

Ergebnis von Opferung ist Glückseligkeit”. 

Die Siddhas erlebten Glückseligkeit im 

Opfern und sie sahen Opfer als eine 

Möglichkeit, zu dienen. Für sie beginnt 

Dienst und Arbeit mit der eigenen Selbst-

Verwirklichung. Das heißt, die sozialen 

Bemühungen der Siddhas waren 

für sie ein weiteres Mittel zur 

Selbst-Verwirklichung. Die 

mystische Erfahrung der 

Siddhas verleiht dem Konzept 

des sozialen Dienstes eine neue 

Bedeutung. 

 

Die positiven und negativen 

Aspekte von Arrupadai 

Anderen den Weg zu weisen, 

bedeutet auch, zu zeigen, was 

man tun und was man lassen 

sollte. Der positive Aspekt 

beinhaltet, die Methoden des 

Yoga zu teilen, d. h. die Yamas, 

die sozialen Beschränkungen oder 

ethischen Prinzipien (Gewaltlosigkeit, 

Wahrhaftigkeit, Reinheit, Nicht-Stehlen, 

Begierdelosigkeit), die Weisheitslehren der 

Siddhas und ihre Empfehlungen bezüglich 

Ernährung und gesunder Lebensweise. Das 

Lehren durch Beispiele kann ergänzt 

werden durch Diskussionen mit anderen 

darüber, warum und wie man festgestellt 

hat, dass diese Methoden, Prinzipien und 

 
Satsang im Ashram in Quebec. 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Empfehlungen das eigene Leben positiv 

beeinflusst haben. Die Beiträge der Siddhas 

auf vielen wissenschaftlichen Gebieten 

dienen ebenso als Beispiel für den positiven 

Aspekt ihrer sozialen Mission und können 

uns dazu inspirieren, es ihnen gleich zu 

tun. 

Der negative Aspekt von Arrupadai 
beinhaltet, weiterzugeben, was man 

unterlassen sollte, nämlich das, was Illusion 

erzeugt. Die Yoga Siddhas empfehlen in 

ihrer Literatur, nicht so großen Wert auf 

äußere Rituale, Anbetung in Tempeln und 

das Kastendenken zu legen, weil dies 

davon abhalten kann, das Göttliche im 

Inneren durch Meditation und Kundalini 

Yoga zu erkennen und auch von den 

notwendigen Bemühungen zur Reinigung 

von Gewohnheiten und Neigungen, die aus 

dem Ego entstehen. Institutionen, die mit 

organisierten Religionen zusammenhängen, 

können ebenso mentale Illusionen 

erzeugen. Die Siddhas haben sich dem 

Emporheben der Menschheit verschrieben, 

während sie Freiheit von den menschlichen 

Mängeln genossen, anstatt zu versuchen, 

sich von der Welt loszusagen. Ihre Lehren 

stellen ein neues Paradigma für weltweite 

Menschlichkeit dar, das von der yogischen 

Weisheit und nicht von sozialen Theorien 

abgeleitet ist. 

 

Dankbarkeit, Güte, Empathie, Sympathie 

und Mitgefühl üben 

In unserer gegenwärtigen 

materialistischen Konsumgesellschaft kann 

es leicht passieren, dass man sich spirituell 

isoliert fühlt – unfähig, seine tiefsten Werte 

mitzuteilen oder andere, die leiden, zu 

unterstützen. Als Folge davon mag man 

sich ungeeignet dafür fühlen, den Weg 

anderen zu zeigen. Um solche Gefühle der 

Isolation und Unzulänglichkeit zu 

überwinden, empfehle ich, schrittweise 

Dankbarkeit, Güte, Empathie, Sympathie 

und Mitgefühl zu entwickeln. 

Dankbarkeit ist das Gefühl der Liebe, 

das durch die Anerkennung von allem, was 

einem dabei geholfen hat, die eigenen Ziele 

zu erreichen, ein besserer Mensch zu 

werden und die eigene Lebensaufgabe zu 

verstehen, aufkommt. Letztendlich 

identifiziert man dadurch das Göttliche als 

Ursprung der Vorsehung. Dankbarkeit 

vertreibt Ärger, Bedürftigkeit, 

Verzweiflung, Einsamkeit, alle Formen von 

Verlagen und Angst. Übe sie jeden Tag 

durch „zählen deiner Segnungen“ oder 

indem du „das Glas als halb voll anstatt 

halb leer betrachtest“. Dadurch wirst du 

dich liebevoller und gütiger gegenüber 

anderen fühlen. 

Güte bedeutet, dass du anderen Gutes 

wünschst, ohne notwendigerweise zu 

wissen, wie sie sich fühlen. Segne andere, 

anstatt sie zu kritisieren oder zu 

verurteilen. Güte kann eher universell als 

persönlich ausgedrückt werden. 

Empathie bedeutet, dass du verstehst, 

was andere fühlen. Du erkennst Leid. 

Vielleicht hast du in der Vergangenheit 

eine ähnliche Erfahrung gemacht. Durch 

Leid emotional berührt zu sein, kann 

Sympathie aufkommen lassen. 

Mitgefühl ist Empathie und Güte 

zusammen: du verstehst, was die anderen 

fühlen und wünschst ihnen alles Gute. Du 

fühlst dich dazu veranlasst, so zu handeln, 

dass du dich um das Wohlergehen 

notleidender Menschen kümmerst.  



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Glücklicherweise sind wir Menschen 

durch die sozialen Anforderungen unserer 

Entwicklungsgeschichte zu Mitgefühl 

veranlagt. Um deine Fähigkeit zum 

Mitgefühl gegenüber anderen Menschen zu 

entwickeln, denke an ihre Vergangenheit 

und wie sie durch sie geprägt worden sind. 

Welche herzzerbrechenden Situationen 

haben sie erlebt? Stelle dir vor, wie es ist, 

jetzt an ihrer Stelle zu sein, in ihrem 

momentanen emotionalen Zustand. 

 

Deine innere Komfort-Zone erweitern 

Es mag sich für dich unangenehm 

anfühlen, „anderen den Weg zu zeigen”. 

Emotionen wie Angst, Scham, Traurigkeit 

und mentale Gewohnheiten wie 

Schüchternheit und fehlendes 

Selbstbewusstsein mögen dich daran 

hindern, aus dir herauszukommen. Damit 

du lernen kannst, dich beim Unwohlfühlen 

wohl zu fühlen (eine sehr yogische Form 

des Tapas) sind hier einige Methoden, um 

deine Komfort-Zone zu erweitern. Beginne 

damit, sie bei alltäglichen Begegnungen 

anzuwenden, z. B. während eines 

Gesprächs beim Abendessen. 

• Halte den Augenkontakt länger als 

angenehm. 

• Stelle dich in einem Aufzug näher 

neben andere, als du es gewöhnlich tust; 

versuche, nicht zurückzuweichen. 

• Beginne eine Unterhaltung mit einem 

vollkommen Fremden, indem du z. B. eine 

offene Frage stellst. 

• Baue inneres Unwohlsein ab, indem du 

dich daran erinnerst, dass es ein normales 

Nebenprodukt einer der 

Überlebensmechanismen unseres Gehirns 

ist. Wenn es auftritt, denke an jemanden, 

den du bewunderst, weil er es überwinden 

kann. Erinnere dich daran, dass nicht nur 

du allein mit solchen Emotionen 

konfrontiert bist. 

• Neutralisiere negative Gedanken, 

indem du erkennst, dass sie möglicherweise 

nicht zutreffend sind und auf dem Hang zu 

negativem Denken beruhen, wie Graffiti. 

Nimm an, dass dir vieles nicht bekannt ist, 

von dem manches positiv ist. Die 

Körpersprache einer anderen Person mag 

z. B. die Folge eines Ereignisses früher an 

diesem Tag gewesen sein. Anstatt sie als 

„meine“ Angst zu sehen, depersonalisiere 

sie: „da sind Angst-Gefühle“. 

• Präge die Realität selbst. Wenn eine 

andere Person z. B. Zweifel oder 

Verwirrung gegenüber dem von dir 

Mitgeteilten äußert, frage dich, „ob ihre 

Reaktion eventuell etwas Gutes hat?“. 

Beobachte, wie dein schöpferischer Geist 

positive Antworten finden kann. 

 

Loslassen der Verantwortung 

Am Anfang dieses Artikel habe ich 

gefragt: „Hast du das Bedürfnis oder fühlst 

du dich dafür verantwortlich, anderen zu 

helfen?“ Während das „Bedürfnis“ des 

Teilens, wie oben beschrieben, aus Liebe 

entstanden sein mag, kann das Gefühl, für 

das Zeigen des Weges verantwortlich zu 

sein, mentales Unbehagen mit sich bringen, 

wenn man dem Geist erlaubt, wieder und 

wieder verschiedene Strategien zu 

entwerfen oder mögliche Ausgänge bzw. 

Reaktionen von anderen vorwegzunehmen. 

Als Menschen haben wir nur wenig 

Toleranz bezüglich Unsicherheit, und 

daraus entsteht Angst. Angst verhindert, 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

dass man in allen Situationen vollständig 

gegenwärtig ist. Außerdem schwächt sie 

das Selbstbewusstsein. Wenn man einer 

anderen Person etwas mitteilt, muss man 

ganz präsent sein, um genau und sorgsam 

auf ihre Reaktionen antworten zu können. 

Angst, geringe Präsenz und geringes 

Selbstbewusstsein werden sich sofort in der 

Körpersprache und in der Fähigkeit, 

Wärme auszustrahlen, bemerkbar machen. 

Dieses Problem der Unsicherheit kann 

gelöst werden, indem man die 

Verantwortung für das Ergebnis oder den 

Ausgang abgibt. Du wirst wahrscheinlich 

nie wissen, wie eine Unterhaltung oder 

Diskussion das Leben des anderen 

beeinflussen wird. Welche Ereigniskette 

dadurch womöglich ausgelöst oder 

fortgesetzt wird. Übergib deine Bedenken 

an Gott, den Guru, Babaji, das Universum. 

Lasse los und überlasse es Gott. Dies ist 

ein Ausdruck von Karma Yoga, d.h. 

geschickt zu handeln, ohne an das Ergebnis 

verhaftet zu sein, nicht als Handelnder 
sondern als ein Instrument. Die 

Unsicherheit bezüglich des Ausgangs wird 

automatisch weniger unangenehm und 

beeinträchtigt einen nicht. 

 

Vorschläge, wie man anderen den Weg 

weisen kann 

1. Beginne eine Unterhaltung oder 

Diskussion über deine Leidenschaft für 

Kriya Yoga und seine Weisheitslehren. 

Während du das tust, sei ein guter Zuhörer 

und antworte erst nach Überlegung, wobei 

du nur sagen solltest, was aufbauend ist, 

ohne offensiv zu werden. Anstatt zu 

predigen, teile mit, wie du Kriya Yoga 

persönlich anwendest. 

2. Versende die auf unserer Website 

verfügbaren Artikel vorheriger Ausgaben 

des Kriya Yoga Journals zu den Themen, 

über die du mit anderen Personen schon 

bezüglich Kriya Yoga gesprochen hast. 

3. Erinnere dich mit Dankbarkeit daran, 

wie dein Kriya Yoga Weg anfing, als jemand 

dir beispielsweise ein Buch weiterempfohlen 

hat. Verschenke deine Lieblingsbücher 

über Kriya Yoga. Suche im online-

Buchladen auf unserer Webseite nach 

Geschenkideen. 

4. Biete an, einige der 18 

Körperübungen und grundlegende 

Meditationstechniken zu unterrichten. 

Benutze unsere Veröffentlichungen 

„Babaji‘s Kriya Hatha Yoga: 18 

Körperübungen für Entspannung und 

Verjüngung“ und „Kriya Yoga - 

Erkenntnisse auf dem Weg“ als 

Referenzen. 

5. Empfehle unseren Fernstudienkurs 

„Die Gnade von Babaji‘s Kriya Yoga“ 

(„Grace Course“). 

6. Hilf dabei, örtliche Treffen von Kriya 

Yoga Eingeweihten und Initiationsseminare 

zu organisieren und nimm daran teil. 

7. Lehre durch dein Vorbild. Tue das, 

was du sagst. 

8. Suche nach Inspiration, Weisheit und 

Wissen, die du mit anderen teilen kannst, 

indem du die Veröffentlichungen, die in 

unserem online-Buchladen aufgelistet sind, 

liest. Lies sie erneut mit dieser Absicht. 

Verinnerliche sie, indem du über sie 

mithilfe der Arupa Dhyana Kriya Technik 

meditierst. Erinnere dich daran, wenn du 

ihre Weisheit mit anderen teilst, die leiden.  



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Beginne jetzt, indem du einen Sankalpa, 

ein Versprechen oder eine Autosuggestion 

formulierst, womit du deine Absicht 

ausdrückst, deinen Weg des Babaji‘s Kriya 

Yoga anderen mit Liebe und Weisheit 

geschickt näherzubringen. Wiederhole 

dieses Versprechen täglich in einem 

entspannten Zustand. 

 

 

 

Klassischer Yoga und die Meditationen von 
Marcus Aurelius – Teil 2 

Von M. G. Satchidananda 
 

Wie ich am Anfang des ersten Teils 

dieses Artikels in der Sommer-Ausgabe 

2017 des Kriya Yoga Journals geschrieben 

habe: „Ich habe vor Kurzem das Buch 

„Meditationen“ bzw. „Selbstbetrachtungen“ 

von Marcus Aurelius 

gelesen. Mich hat seine 

stoische Philosophie so 

sehr bewegt, dass ich mich 

dazu entschlossen habe, 

meine Erforschungen 

hinsichtlich der Parallelen 

zwischen dieser und 

klassischem Yoga mit den 

Lesern unseres Journals 

zu teilen. Ich werde dem 

Leser zunächst die Person 

Marcus Aurelius, den 

gefeierten römischen 

Kaiser, den Aufbau seiner 

Meditationen, die 

Ursprünge des Stoizismus 

und seinen Einfluss auf die 

Tradition der klassischen westlichen 

Philosophie bis heute vorstellen, ehe ich 

die wesentlichen Lehren der Meditationen 
erörtere. Dem wird sich ein Vergleich mit 

den Lehren von Patanjalis Yoga Sutras 

anschließen, der hoffentlich die Weisheit 

beider verständlich machen wird. Danach 

werde ich schließlich versuchen, die Frage 

zu beantworten, wie die stoischen 

Ermahnungen und 

Aphorismen der 

Meditationen von dem 

heutigen Yoga-Schüler als 

Auto-Suggestionen 

angewendet werden 

können. Mir ist 

aufgefallen, dass die 

Meditationen zu den 

beliebtesten 

philosophischen Werken 

der heutigen „Millennials“ 

(Generation Y) gehören. 

Die darin enthaltenen 

Vorschriften hinsichtlich 

Selbstbeherrschung, 

Gemeinschaft, 

Tugendhaftigkeit und 

innerem Frieden entsprechen genau dem, 

was wir heute im 21. Jahrhundert benötigen 

und können – wie wir sehen werden – 

unsere Yoga-Praxis leiten und inspirieren. 

 
Quelle: http://bilder.buecher.de/produkte/44/44975/44975144z.jpg 

 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Ich ermutige unsere Leser dazu, sich die 

Meditationen herunterzuladen oder als 

Buch zu kaufen.“ Es folgt nun eine 

Fortsetzung des ersten Teils der oben 

beschriebenen Erörterungen. 

 

Die Ausbildung sozialer Tugenden 

Patanjali gibt in einer Reihe von Versen 

im ersten Kapitel der Yoga Sutras ein 

dutzend Wege vor, den Geist zu beruhigen. 

Mentale Ausgeglichenheit ist die 

Voraussetzung für Selbst-Verwirklichung 

bzw. Samadhi im klassischen Yoga. Der 

Yogi ist „ruhig aktiv und aktiv ruhig.“ 

Genauso betont Marcus Aurelius, wie 

wichtig es ist, sich nach innen zu wenden 

und aus mentaler Ruhe heraus anstatt aus 

einem emotionalem Impuls zu handeln. 

„Ziehe dich in dich selbst zurück. Die in 
uns herrschende Vernunft ist ja von der 
Natur, dass sie im Recht tun Heiterkeit 
und Selbstzufriedenheit findet.“ – VII, 28. 

Eine von Patanjalis Vorschriften für 

Ausgeglichenheit bezieht sich auf unsere 

sozialen Haltungen. 

„Indem man Freundlichkeit gegenüber 
den Glücklichen, Mitgefühl gegenüber den 
Unglücklichen, Freude gegenüber den 
Tugendhaften und Gleichmut gegenüber 
den Untugendhaften praktiziert, bewahrt 
der Geist seine ungestörte Ruhe.“ – Yoga 

Sutra I.33 

Bei Marcus‘ Vorschrift sozialer 

Tugendhaftigkeit geht es nicht nur um eine 

moralische Kontrolle des äußeren 

Handelns, sondern sie erstreckt sich auch 

auf die ursächliche innere Quelle davon:  

„Verbringe den Rest deines Lebens 
nicht in Gedanken an andere, wenn sie 

keine Beziehung zum Gemeinwohl haben. 
Denn du versäumst damit die Erfüllung 
einer anderen Pflicht, wenn du deinen 
Geist damit beschäftigst, was dieser oder 
jener tut und warum, was er sagt, was er 
denkt oder vorhat usw., was dich von der 
Beobachtung deiner regierenden Vernunft 
abzieht. Du musst also aus deiner 
Gedankenreihe jeden Zufall, jedes Unnütze, 
jede Neugier und jede Arglist verbannen, 
musst dich gewöhnen, nur solche Gedanken 
zu haben, dass, wenn man dich plötzlich 
fragt, woran du denkst, du freimütig 
antworten kannst: An dies oder das; so 
dass man an deinen Gedanken erkennt, 
dass alles Einfachheit und Wohlwollen ist, 
wie es einem geselligen Wesen geziemt, 
dass du nicht an bloßes Vergnügen oder 
irgendeinen Genuss denkst, nicht an Hass, 
Neid, Argwohn oder sonst etwas, dessen 
Geständnis dich schamrot machen müsste.“ 

– III, 4.1.  

Da unsere sozialen Beziehungen eine 

große Störquelle sein können, besteht der 

erste Schritt bzw. das erste Glied im 

klassischen Astanga oder 8-gliedrigen 

Yoga laut Yoga-Sutra II.30 aus den 

sozialen Beschränkungen oder Yamas: 
Nicht-Schaden (Ahimsa), Wahrhaftigkeit 

(Satya), Nicht-Stehlen (Asteya), 

Keuschheit (Brahmacharya) und 

Begierdelosigkeit (Aparigraha) 

Marcus spricht ausführlich über die 

Tugenden: 

„Willst du dir ein Vergnügen machen, so 
betrachte die Vorzüge deiner Zeitgenossen 
so die Tatkraft des einen, die 
Bescheidenheit des andern, die 
Freigebigkeit eines dritten und so an einem 
vierten wieder eine andere Tugend. Denn 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

nichts erfreut so sehr wie die Muster der 
Tugenden, die aus den Handlungen unserer 
Zeitgenossen uns in reicher Fülle in die 
Augen fallen. Darum habe sie auch stets 
vor Augen.“ – VI, 48. 

„Ist dein Wohlwollen wirklich echt, ohne 
Heuchelei und Gleisnerei, so ist es auch 
unerschütterlich. Denn was kann dir der 
boshafte Mensch anhaben, wenn du in 
Freundlichkeit gegen ihn verharrst, ihn bei 
passender Gelegenheit sanftmütig warnst 
und gerade in dem Augenblick, wo er dir 
Böses anzutun versucht, ihn in ruhigem, 
zurechtweisendem Tone etwa so anredest: 
»Nicht doch, mein Lieber! Wir sind zu 
etwas anderem geboren. Mir zwar wirst du 
damit nicht schaden, dir selbst aber 
schadest du damit, mein Lieber. « Zeige 
ihm dann in schonendster Weise und mit 
gutem Bedacht, dass sich dies also 
verhält... Du musst es aber ohne Spott und 
Übermut tun, vielmehr mit liebevoller Seele 
und fern von aller Bitterkeit; auch nicht im 
hofmeisternden Tone oder in der Absicht, 
das Staunen eines Dritten, der etwa 
dabeisteht, zu erregen, sondern rede, wenn 
du ihn allein hast, nicht wenn andere umher 
stehen.“ – XI, 18.9. 

 

„Kann mir jemand überzeugend dartun, 
dass ich nicht richtig urteile oder verfahre, 
so will ich's mit Freuden anders machen. 
Suche ich ja nur die Wahrheit, sie, von der 
niemand je Schaden erlitten hat. Wohl aber 
erleidet derjenige Schaden, der auf seinem 
Irrtum und auf seiner Unwissenheit 
beharrt.“ – VI, 21. 

„Es ist lächerlich, der eigenen 
Schlechtigkeit sich nicht entziehen zu 
wollen, was doch möglich, wohl aber der 

Schlechtigkeit anderer, was unmöglich ist.“ 

– VII, 71. 

„Hüte dich, gegen Unmenschen ebenso 
gesinnt zu sein, wie diese gegen Menschen 
gesinnt zu sein pflegen.“ – VII, 65. 

„Liebe das, was dir widerfährt und 
zugemessen ist; denn was könnte dir 
angemessener sein?“ – VII, 57. 

„Arbeite an deinem Innern. Da ist die 
Quelle des Guten, eine unversiegbare 
Quelle, wenn du nur immer nachgräbst.“ – 

VII, 59. 

„Was dem ganzen Bienenschwarme nicht 
zuträglich ist, das ist auch der Biene nicht 
zuträglich.“ – VI, 54. 

„Die beste Art, sich an jemand zu 
rächen, ist die, nicht Böses mit Bösem zu 
vergelten.“ – VI, 6. 

„Darin suche deine ganze Freude und 
Befriedigung, immer Gottes eingedenk von 
einer gemeinnützigen Tat zu einer andern 
fortzuschreiten.“ – VI, 7. 

Marcus führt Tugenden an vielen Stellen 

auf, so z.B.: „Zeige demnach das an dir, 
was ganz in deiner Macht steht, sei lauter, 
ehrbar, arbeitsam, nicht 
vergnügungssüchtig, zufrieden mit deinem 
Geschick, genügsam, wohlwollend, 
freimütig, einfach, ernsthaft und 
großmütig.“ – V, 5. 

 

Das lenkende Prinzip der Weltordnung und 

wie man es verstehen kann 

Marcus Aurelius verwendet eine 

Vielzahl von Begriffen, um sich auf das 

lenkende Prinzip der Weltordnung zu 

beziehen, wie z.B. Gott, Zeus, Natur, das 

Ganze, Universum, Gesetz, Vorsehung, 

Schicksal. Sie sind tatsächlich als 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Synonyme zu verstehen, die er abhängig 

vom Kontext oder vielleicht auch je nach 

emotionaler Reaktion abwechselnd 

gebraucht. Er trifft eine klare Aussage über 

die stoische Lehre: „Aus allem 
zusammengesetzt ist eine Welt vorhanden, 
ein Gott, alles durchdringend, ein 
Körperstoff, ein Gesetz, eine Vernunft, 
allen vernünftigen Wesen gemein, und eine 
Wahrheit.“ – VII, 9.  

Die Vernunft ist die Instanz, mit der 

man verstehen kann, wie der Eine zu vielen 

geworden ist und, dass die Vielen alle Teile 

des einen Ganzen sind.  

„Was ist aber eine gebildete und 
einsichtsvolle Seele? Die, die den Ursprung 
und das Ziel der Dinge kennt und den 
Geist, der die Körperwelt durchdringt und 
die ganze Zeit hindurch nach bestimmten 
Abschnitten das All verwaltet.“ – V, 32. 

„Bei einem vernünftigen Geschöpfe ist 
eine naturgemäße Handlungsweise immer 
auch eine vernunftgemäße.“ – VII, 11. 

Das stoische Ideal und ein konstantes 

zugrunde liegendes Motiv in den 

Meditationen ist ein Leben, das in Einklang 

mit der Vernunft geführt wird – der 

Rationalität, welche sowohl der 

menschlichen als auch der universalen 

Natur, dem Ganzen, von dem die 

menschliche Natur ein Teil ist, innewohnt. 

Markus verleiht im ersten Buch seiner 

Dankbarkeit gegenüber all denjenigen 

Ausdruck, die ihn darin eingeführt haben.  

„Dass ich mich über die Art und Weise 
eines naturgemäßen Lebens lebhaft und oft 
in Gedanken beschäftigte; dass mir durch 
die Gaben, Hilfeleistungen und 
Eingebungen der Götter nichts gefehlt hat, 
der Natur gemäß zu leben, und wenn ich 

noch vom Ziel entfernt bin, so ist es meine 
Schuld, dass ich die göttlichen Mahnungen, 
fast möchte ich sagen Offenbarungen, 
schlecht befolgt habe.“ – I, 17.6. 

Das Obige legt nahe, dass er neben der 

Vernunft auch auf eine innere 

Kommunikation mit den Göttern 

zurückgegriffen hat und, dass sein 

religiöses Erleben nicht durch 

konventionelle Frömmigkeit begrenzt 

wurde. 

Klassischer Yoga spiegelt die 

Philosophie des Samkhya wider, die zwei 

Pole der Realität postuliert: Prakriti oder 

Natur und Purusha, Bewusstsein. Samkhya 

gliedert die Natur in 23 Prinzipien, 

beginnend mit den fünf Elementen – Erde, 

Wasser, Feuer, Luft und Raum – analog 

zur griechischen Philosophie. Samkhya 

postuliert auch drei Erscheinungsweisen 

oder Qualitäten der Natur, welche Gunas 

genannt werden: Trägheit, Aktivität und 

Ausgeglichenheit, die den Tiefschlaf sowie 

den Traum- und Wachzustand 

beherrschen. Yoga erklärt zudem, wie der 

Eine als Viele in Erscheinung treten kann, 

aber er besagt auch, dass es nur durch 

Samadhi bzw. kognitive Versenkung 

möglich ist, Einssein, Einheit bzw. Yoga 

tatsächlich zu erfahren. Das erste Kapitel 

der Yoga Sutras erörtert Samadhi und die 

Methoden, wie man ihn erreichen kann.  

„Yoga ist das Aufhören der 
Identifizierung mit den Fluktuationen, die 
im Bewusstsein entstehen.“ – Yoga Sutra 

I.2 

„Durch ständiges Üben und durch 
Loslassen kommt es zum Aufhören der 
Identifizierung mit den Fluktuationen des 
Bewusstseins.“ – Yoga Sutra I.12 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Das letzte Kapitel der Yoga Sutras 

erörtert, welchen Zweck die Gunas 

erfüllen, um den Rahmen und die 

Funktionen bereit zu stellen, wodurch die 

individuelle Seele ihre Unwissenheit 

überwinden und zur Einheit mit dem 

höchsten Herrn, der als Ishvara bezeichnet 

wird, zurückkehren kann. Ishvara ist ein 

zusammengesetzter Begriff, der sich auf 

„Isha“, den Herrn, und „Svara“, das eigene 

wahre Selbst, bezieht.  

„Ishvara ist das besondere Selbst, 
unberührt von Belastungen, Handlungen, 
deren Auswirkungen oder irgendwelchen 
unterschwelligen Eindrücken von 
Wünschen.“ – Yoga Sutra I.24. 

Und neben den verschiedenen Yoga-

Praktiken zur Erreichung von Samadhi, 

schreibt Patanjali „Hingabe“ vor: 

„Oder man erreicht kognitive 
Versenkung durch totale Hingabe an 
Gott.“ – Yoga Sutra I.23 

In der Versenkung werden Subjekt und 

Objekt miteinander gleichgesetzt. Patanjali 

sagt uns in Yoga-Sutra I.17, dass die erste 

Stufe von Samadhi – Samprajnata, „mit 

Unterscheidungen“ – von Produkten 

begleitet wird, die durch diese Fusion 

inspiriert werden: Beobachtungen, 

Reflektionen, Glückseligkeit und der 

Erkenntnis von „Ich bin“. Dies erinnert uns 

an die oben zitierte Aussage von Marcus, 

worin er auf die Botschaften, Inspiration 

und den Ansporn der „Götter“ Bezug 

nimmt. 

Wirklich einzigartig an Marcus Aurelius 

ist die Tatsache, dass seine Meditationen 

nicht von einem Mystiker in irgendeiner 

Höhle, einem Kloster, Ashram oder an 

einem spirituellen Rückzugsort weit weg 

von der Gesellschaft verfasst worden sind, 

sondern nahe der Frontlinien im Kampf 

gegen die Barbaren, im Grenzgebiet des 

römischen Reiches und von dem 

mächtigsten Mann der Welt, dem Kaiser, 

als das Reich den Höhepunkt seines 

Einflusses beinahe erreicht hatte. Der 

Kampf gegen die Barbaren an der Grenze 

des Reiches ist eine ganz wunderbare 

Metapher für die Anstrengungen der 

Stoiker und Raja Yogis, die Ängste und 

Begierden der menschlichen Natur eines 

jeden zu bezwingen. Wie viel schwieriger 

muss es sein, Tugend und Weisheit 

inmitten des Horrors und Gemetzels eines 

Krieges zu bewahren? Sein Beispiel 

erinnert mich an Krishna in der Bhagavad 

Gita, deren Schauplatz das Schlachtfeld 

während eines Bürgerkrieges zwischen den 

Pandavas und den Kauravas ist. Ich meine, 

Marcus hätte mit seiner stoischen Weisheit 

Arjuna ebenso wie Krishna darin beraten 

können, wie er seine Pflicht als Krieger 

erfüllen und dabei die ruhige Perspektive 

des Zeugen beibehalten kann.  

 

Wie man die Meditationen bei der eigenen 

Yoga Praxis nutzen kann 

Patanjali sagt uns in Yoga Sutra II.33: 

„Wenn man durch negative Gedanken 
behindert wird, sollte man sich 
gegenteiliger (d.h. positiver) Gedanken 
befleißigen.“ Indem ein Yoga Sadhak dies 

in Form von Auto-Suggestionen macht, 

kann er/sie tief sitzende Gewohnheiten und 

mentale Neigungen durch neue 

unterbewusste Programme ersetzen. Diese 

werden einem dann helfen, tugendhaft zu 

handeln, anstatt aus Ärger, Angst oder 

einem impulsiven Wunsch heraus zu 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

reagieren. Lerne ein paar der Meditationen 

auswendig und um sie in das 

Unterbewusstsein einzuprogrammieren, 

wiederhole sie mehrmals, am Ende einer 

Meditation, kurz vor dem Einschlafen, 

während du dich körperlich nach einer 

Asana-Praxis entspannst und im Laufe des 

Tages. So wird die Weisheit von Marcus 

Aurelius deine Yoga-Sadhana und auch die 

Erfüllung deines göttlichen Potentials 

inspirieren und bestärken. 

(Anmerkung: Deutsche Übersetzung der Zitate 
gemäß: http://gutenberg.spiegel.de/buch/des-
kaisers-marcus-aurelius-antonius-
selbstbetrachtungen-1479/1)  

 
 

Yoga für Kinder 
von Acharya Maitreya 

 

Um nachvollziehen zu können, welche 

Bedeutung Yoga für Kinder hat, muss man 

zuerst die Dynamik der menschlichen 

Psyche vom yogischen Standpunkt aus 

verstehen. Der Mensch ist ein spirituelles 

Wesen mit dem latenten Potential, 

kosmische Tugenden und Kräfte zu 

manifestieren. Als Seele befindet sich 

dieses Wesen in einer materiellen 

Erfahrung, in einem Lernprozess. Die 

individuellen Bedingungen dafür, dieses 

Potential zu manifestieren, werden durch 

Karma und durch die Qualität von 

Empfängnis, Schwangerschaft, Geburt und 

Erziehung bestimmt. Während dieses 

Prozesses wird die psychische Struktur der 

Körper-Geist-Persönlichkeit etabliert, 

wobei es zur Bündelung von Samskaras, 
Gewohnheiten oder mentalen Neigungen, 

kommt. Diese Gewohnheiten sind das 

Haupthindernis für das menschliche Wesen, 

den essentiellen Bewusstseinszustand zu 

erfahren und damit auch dafür, sein eigenes 

göttliches Potential des wahren Seins 

auszudrücken.  

Yoga ist die Pädagogik des Seins, die 

Methode, auf dieses Potential zuzugreifen 

und es zu entfalten. Siddha Tirumular sagt 

in seinem Tirumandiram, dass „die fünf 

Funktionen von Shiva/Gott – Schöpfung, 

Erhaltung, Auflösung, Verdunkelung und 

Gnade – auf die Erziehung der individuellen 

Seelen auf deren Reise von Trennung, 

Unvollkommenheit und existentiellem 

Leiden zu Einheit, Perfektion und Glück 

abzielen. 1.“ Die Praxis von Yoga für 

Kinder ist eine integrale Erziehungsform, 

welche die sensorisch-körperliche 

Erfahrung als Grundlage für das Lernen als 

Ganzes, aber v.a. auch für das 

Kennenlernen des eigenen Ichs, nutzt. Als 

integral wird hier eine Erziehung 

verstanden, welche die Entwicklung der 

Potentiale des menschlichen Wesens 

ganzheitlich betrachtet, d.h. in physischen, 

vitalen (emotionalen), mentalen, 

intellektuellen und spirituellen Aspekten, 

genauso wie in sozialer und 

umgebungsbedingter Relation. Yoga ist ein 

                                                 
1 Marshall Govindan Satchidananda in "Enlighten-

ment: It's not what you think", 2016. 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Prozess der Läuterung des Egos, sodass 

das wahre Selbst sich durch seine Vehikel 

ausdrücken kann, die komplexe Körper-

Geist-Persönlichkeit. In welchem Alter 

sollte also am besten mit der Yoga-Praxis 

begonnen werden? Die Antwort lautet: „So 

früh wie möglich“, mit entsprechenden 

Anpassungen. 

Seit dem Altertum wurden Kinder in 

Indien traditionell bei einer Zeremonie im 

Alter von acht Jahren in Yoga eingeführt, 

bei der sie Asanas, Pranayamas und 

Mantras lernten. Es gab keine Vorschriften 

zur Praxis vor diesem Alter. Die Realität 

der Kinder heute unterscheidet sich jedoch 

sehr stark von der im alten Indien. 

Heutzutage leben die meisten Kinder in 

Städten mit wenig Kontakt zur Natur und 

verbringen den Großteil ihrer Zeit drinnen, 

geschützt vor der Gewalt der Straßen und 

werden durch „elektronische Nannys“ 

(Tablets, Smartphones und Videospiele) 

unterhalten. Sie werden nicht nur durch die 

elektronischen Geräte sondern auch durch 

volle Stundenpläne – Schule, Kurse, Sport, 

Fremdsprachenunterricht etc. – überreizt. 

Dies schafft ungesunde Bedingungen von 

Stress und Angst, die zu Bestandteilen der 

Konstitution dieser sich entwickelnden 

Organismen werden. Deswegen stellt Yoga 

für Kinder eine Abhilfe für diese 

ungesunden Bedingungen dar, anstatt eine 

weitere Lernaktivität zu sein, die diesem 

Programm noch hinzugefügt wird.  

Bis zu einem Alter von sieben Jahren 

hat Muladhara Chakra (Wurzel- oder 

Basis-Chakra) seine stärkste Aktivität. Es 

ist verbunden mit dem Erd-Element, das 

für die „Erdung“ des Geistes sorgt und die 

Verhältnisse von Anhaftung und 

Abneigung, Überleben, Stabilität oder 

Angst schafft. Physiologisch ist dies der 

Zeitraum, in dem sich das Gehirn 

entwickelt und am Ende dieses Zyklus 

erzeugt das System das Immungedächtnis 

mithilfe der Thymus-Drüse. Die Yogapraxis 

ermöglicht eine effektivere Ausbildung des 

Gehirns und des Immunsystems. Dadurch 

wird die Entwicklung eines gesunden, 

genährten, widerstandsfähigen physischen 

Körpers und eines Gefühls von 

Geborgenheit ermöglicht.  



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Am Anfang dieser Phase leben Kinder 

natürlicherweise in einem Zustand der 

Kontemplation, wobei sie beobachten und 

experimentieren, um zu verstehen, wie die 

Dinge funktionieren. Gleichzeitig sind sie 

aktiv und erregbar, Charakteristiken, die 

mit der Zeit zunehmen. Yoga in der 

Kindheit gleicht diese Qualitäten und auch 

die Entwicklung der beiden Gehirnhälften 

ideal aus, indem die dynamischeren 

Techniken wie Asanas und Pranayamas mit 

den statischen Techniken wie 

Tiefenentspannung und Meditation 

abgewechselt werden. Dies bewahrt den 

kontemplativen Aspekt, fördert die 

Konzentrations- und Merkfähigkeit, hilft 

dem Kind, seine unglaubliche vitale 

Kapazität zu kanalisieren, um 

Selbstkontrolle auszubilden, wodurch 

wiederum Ängstlichkeit, Impulsivität und 

Aggressivität verringert werden. Die Yoga-

Techniken sind ein Training für das 

Nervensystem. Da dieses noch nicht 

vollständig ausgebildet ist, kann ein Kind 

oft nicht mit der emotionalen/hormonellen 

Ladung umgehen, die in Konfliktsituationen 

freigesetzt wird. Zum Beispiel, wenn einem 

Kind etwas verweigert wird, das es sehr 

gerne haben möchte, erzeugt dies Leiden 

und Wut oder Frustration. Es kann weinen 

und schreien und ist nicht in der Lage, 

emotionale Impulse und aggressive 

Reaktionen zu koordinieren.  

Durch Ausbildung von 

Körperbewusstsein und der Förderung der 

Wahrnehmung eigener Emotionen, leitet 

Yoga die Kinder in dem Prozess der 

Selbsterkenntnis an und verhilft 

möglicherweise auch zu einem Verständnis 

für andere, was sie in ihren Beziehungen 

unterstützt. Yoga-Theorien stimmen mit 

der modernen Psychologie und Pädagogik 

überein, wenn sie behaupten, dass eine 

  

  

Kinder bei der Hatha Yoga Praxis und beim Meditieren  
 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

gute Beziehung des Individuums mit sich 

selbst der beste Weg ist, eine Umgebung 

des Friedens und der Ausgeglichenheit um 

es herum zu schaffen. Asanas unterstützen 

die motorische, emotionale und 

intellektuelle Entwicklung. Indem man die 

Praxis von Asanas und Pranayamas 
miteinander kombiniert, kann man das 

zentrale Nervensystem positiv 

beeinflussen, wodurch das Kind dabei 

unterstützt wird, ein emotionales und 

psychomotorisches Gleichgewicht zu 

erreichen. Dabei wird psychische Energie 

freigesetzt und kanalisiert, die ansonsten 

psycho-physische Unruhe verursacht, an 

der viele Kinder leiden. Auf diese Weise 

werden Vitalität und auch Ausgeglichenheit 

gesteigert.  

Die Tiefenentspannung nach der Asana-

Praxis ermöglicht dem Körper-Geist-

System, die organische Homöostase 

wiederherzustellen und ein Gefühl für das 

Vorhandensein eines inneren Raumes des 

Friedens entstehen zu lassen. Dies wird im 

zellulären und psychischen Gedächtnis 

gespeichert. Meditation erhält die 

Verbindung mit dem Sein aufrecht und 

ermöglicht dem Kind, seine Fähigkeit, 

Gedanken und Emotionen ohne Beurteilung 

wahrzunehmen und nicht impulsiv zu 

reagieren, weiterzuentwickeln. In diesem 

inneren Raum zu verweilen, erzeugt ein 

Gefühl des Vertrauens und der 

Verbundenheit mit Altersgenossen und 

fördert auch die Fähigkeit, anstrengende 

Ereignisse als Herausforderungen anstatt 

als Bedrohungen anzugehen.  

Aktuelle wissenschaftliche Forschungen 

haben gezeigt, welche Vorteile die Praxis 

von Yoga und Meditation für Kinder hat, 

wie z.B.: 

• Verbesserte Aufmerksamkeit und 

Konzentration. Abnahme der Symptome 

von ADHS; Reduktion des Stresspegels 

und als Resultat davon, bessere schulische 

Leistungen. Die Yogapraxis könnte zu 

einer Ergänzung der medizinischen und 

verhaltenstherapeutischen Interventionen 

werden, die für gewöhnlich bei Kindern mit 

Aufmerksamkeitsproblemen zum Einsatz 

kommen.  

• Persönlicher Gewinn durch die 

Beschäftigung mit Gleichaltrigen, ebenso 

wie durch eine Verbesserung von 

strategischem Planungsvermögen, visueller 

Wahrnehmung, motorischen Fertigkeiten, 

verringerte Angstniveaus und eine 

signifikante Abnahme von 

Posttraumatischen Belastungsstörungen. 

• Reduktion der Unzufriedenheit mit 

dem eigenen Körper bei Mädchen. 

Verbesserung der räumlichen 

Gedächtnisleistung, die hauptsächlich eine 

Funktion der rechten Gehirnhälfte ist, was 

nahelegt, dass die Praxis die Tätigkeit der 

rechten Gehirnhälfte fördert.  

•Rückgang von Abwesenheitszeiten und 

Suspensionen, ebenso wie eine schnellere 

Fertigstellung von plastischen 

künstlerischen Aufgaben; Abnahme von 

Aggressionen und Gefühlen der 

Verachtung.  

 

Yoga in der Erziehung 

Autoritäten auf den Gebieten der 

Erziehungs- und der Naturwissenschaften 

sowie der kontemplativen Traditionen 

haben auf einer Konferenz mit dem Titel 

„Educating the World's Citizens for the 

21st Century“ eine Reihe von 

Erziehungsrichtlinien aufgestellt und 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

geschlussfolgert, dass die kontemplativen 

Traditionen der Welt eine wertvolle 

Ressource sind, die zur Entwicklung von 

mitfühlenden Menschen beiträgt, die 

ethisch verantwortlich sind und ihr 

Seelenleben unter Kontrolle haben. Somit 

werden sie perfekt auf die großen 

politischen, sozialen und spirituellen 

Herausforderungen unserer Zeit 

vorbereitet sein.  

Yoga stellt eine dieser Traditionen dar 

und seine Vielfalt an Prinzipien und 

Techniken ermöglicht diese integrale 

Entwicklung. Generell beziehen sich die 

Techniken auf jene Qualitäten oder Werte, 

welche die Beobachtungsgabe und 

Weiterentwicklung fördern. Die Yamas und 

Nyamas, ethische Prinzipien wie 

Gewaltlosigkeit, Wahrheit, Reinheit und 

Freude können durch Geschichten gelehrt 

werden, die in einer verspielten und 

archetypischen Sprache erzählt werden, 

welche die Seele des Kindes erreicht. 

Wenn Kinder motorisch gut entwickelt 

sind und soziale sowie emotionale 

Fertigkeiten haben, hilft ihnen das nicht 

nur in der Schule, sondern auch bei allen 

wesentlichen Aspekten des Lebens. 

Zahlreiche Studien belegen, dass junge 

Menschen, die über diese sozialen und 

emotionalen Fähigkeiten verfügen, 

glücklicher sind, mehr Selbstvertrauen 

haben und als Schüler, Familienmitglieder, 

Freunde und Arbeitnehmer kompetenter 

sind. Gleichzeitig bestehen weniger 

Veranlagungen für Drogenmissbrauch, 

Alkoholabhängigkeit, Depressionen und 

Gewalt. 

In Brasilien ist Yoga seit den 60ern 

sowohl an privaten als auch an öffentlichen 

Schulen in den Lehrplan integriert. Aktuell 

gibt es dort viele Schulen, die Yoga für ihre 

Schüler anbieten. Ich habe mit meiner 

Yoga-Praxis auf diese Art begonnen und 

weil ich nun erkenne, welchen Effekt dies 

auf meine Entwicklung hatte, habe ich 

meine Studien auf diesem Gebiet vertieft. 

Ich unterrichte Kriya Hatha Yoga Kurse 

und Meditation für Schüler an einer 

öffentlichen Netzwerkschule und führe 

Studien und wissenschaftliche Forschungen 

zu diesem Thema durch. Neben der 

Förderung von Yoga-Praxis an Schulen, 

beabsichtige ich, dem eine Stimme zu 

verleihen, wie Kinder die Praxis 

wahrnehmen und sie als Protagonisten ihrer 

Geschichte und der Wissensproduktion 

anzuerkennen. Ausgehend von diesen 

Erfahrungen sehe ich, dass es Sensitivität, 

Kreativität, Spontanität, eines 

Gleichgewichts zwischen spielerischen und 

disziplinarischen Aspekten und 

Selbstkontrolle bedarf. Beim 

Yogaunterricht an Schulen gibt es viele 

Möglichkeiten, einen transdisziplinären 

Ansatz zu verwenden und das Wissen der 

Geographie, Geschichte, 

Sprachwissenschaften, Mathematik, 

Biologie, Physiologie und Philosophie mit 

den Elementen der Yoga-Kultur zu 

verbinden. Dieser Prozess hilft den 

Kindern, Yoga zu lernen und dessen 

philosophische Techniken und Konzepte, 

genauso wie auch Aspekte aus 

Schulfächern, im Alltag effektiver 

anzuwenden. In diesem Kontext ist es 

wichtig, vorsichtig zu sein, wenn man 

philosophische Konzepte, moralische 

Prinzipien und universale Werte vorstellt, 

um keine intellektuellen Konflikte oder 

Auseinandersetzungen bezüglich 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Weltanschauungen zu generieren. 

Andernfalls kann dies die Tragweite und die 

heilsame Praxis dieser Aktivität in einer 

Umgebung multipler Kulturen, Religionen 

und Ethnizitäten einschränken.   

 

Yoga für Kinder unterrichten 

Man kann das Unterrichten von Yoga in 

der Kindheit in zwei Phasen angehen: vor 

und nach dem siebten Geburtstag. Vor dem 

siebten Geburtstag bedarf es eines 

spielerischen Ansatzes, aber danach ist es 

möglich, stärkere Disziplin einzuführen und 

es sind weniger Anpassungen und Spiele 

notwendig. Ein Kind lernt hauptsächlich 

durch praktische Beispiele, durch 

Nachahmung. Und hier beginnt das 

Unterrichten von Yoga für Kinder: durch 

Beispiel. Es gibt nicht den einen Ansatz 

oder die eine Methode. Allerdings gibt es 

ein paar Prinzipien, die man 

berücksichtigen sollte. So wird zum 

Beispiel die Ausführung der Haltungen an 

die Phasen der motorischen Entwicklung 

angepasst, sodass man in jedem Alter damit 

beginnen kann, vorausgesetzt es ist ein 

strukturiertes Programm dafür vorhanden, 

die Praxis über die Monate oder Jahre 

entsprechend zu verändern. Ab einem 

Alter von zwei bis drei Jahren kann man 

mit einer spielerischen Praxis beginnen und 

durch Meditation, Kurzgeschichten, 

Mythen und Erzählungen, die sich auf 

menschliche Emotionen, Tugenden und 

Werte beziehen, emotionale und soziale 

Fertigkeiten lehren. In diesem ersten 

Stadium ist es normal, dass alles zu einem 

Spiel wird, daher ist es nicht notwendig, 

die spielerische Anpassung der Techniken 

zu verstärken. Kinder können spielen und 

die Haltungen lernen, sodass sie natürlich 

heranwachsen, ohne die Auferlegung rigider 

Disziplin.  

Der erste Kontakt mit Yoga ist äußert 

wichtig. Daher ist es erwähnenswert, dass 

Yoga für Kinder zu einem weiteren Produkt 

der Yoga-Industrie geworden ist. So hat 

eine Studie beispielsweise herausgefunden, 

dass Eltern, die keine Zeit dafür haben, mit 

ihren Kindern zu spielen, angegeben 

haben, dass Yoga-Kurse eine weitere 

Möglichkeit seien, bei der „die Lehrer diese 

Aktivität zu einer tollen Art des Spielens 

machten“. Es hat sich auch gezeigt, dass 

Hatha Yoga die am meisten gelehrte Form 

ist und, dass es nur wenig bis keinen 

Unterricht in der Praxis von Meditation 

gibt. Viele Lehrer bezweifeln, dass Kinder 

dazu fähig sind, Meditation zu praktizieren 

und projizieren dabei ihre eigenen 

Schwierigkeiten auf sie. Wir müssen 

achtsam sein, damit das Kind in der 

Klarheit aufwächst, dass Yoga weder zu 

schwer noch lächerlich leicht ist.  

Man sollte nicht vergessen, dass ein 

Kind, wenn es gut angeleitet wird, weiß, 

wie man der Stille zuhört, wie man ruhig ist 

und v.a. wie man der Phantasie Flügel 

verleiht. In diesem Tanz von Stille und 

Bewegung offenbart sich das Universum der 

Kindheit und kommt in seiner ganzen Fülle 

zum Ausdruck. Es ist notwendig, kreativ zu 

sein, indem man Klänge, Chants, in sich 

Hineinhören (Atem- und Herzgeräusche) 

und die Darstellung von mystischen 

Charakteren, Tieren und Berufen 

zusammen mit anderen Komponenten des 

Yoga, angepasst an das kindliche 

Universum, einsetzt und auch Variationen 

und neue Möglichkeiten des Lernens und 

Spielens bei jeder Haltung einfließen lässt. 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Die vorgegebenen Asanas sollten von dem 

Lehrer ohne Zwang demonstriert werden, 

sodass die Schüler zusehen und sie dann 

selbstständig praktizieren können. Dieser 

spielerische Aspekt ermöglicht es, 

menschliche Werte auf natürliche Weise zu 

fördern, ohne Regeln aufzuerlegen. So wird 

das Kind dazu veranlasst, seinen eigenen 

Körper und seine Bewegungen zu 

erforschen, während es physische 

Haltungen einnimmt und psychische 

Qualitäten dabei integriert, wie z.B. zu 

versuchen, so fest wie ein Baum, so frei wie 

ein Vogel, so stark wie ein Krieger oder so 

hell wie die Sonne zu sein. 

Und ich strebe danach, unsere Kinder 

genau in diesem sonnenhellen Licht 

aufblühen zu sehen, wie Samen in der 

göttlichen Morgendämmerung des irdischen 

Paradieses, worauf der geliebte 

Satgurudeva Babaji Nagaraj freudig, 

liebevoll und unablässig hinarbeitet; wobei 

er diese Realität in unserem Herz und 

Verstand inspiriert und nährt. Om Kriya 

Babaji Nama Aum! Aum Tat Sat! 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Orden der Acharyas: Jahresbericht und Pläne 
für 2018 

 
HELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGA ZU ANDEREN MENSCHEN AUF DER WELT ZU 

BRINGEN 

Dies ist eine gute Zeit, darüber 

nachzudenken, dem „Babaji's Kriya Yoga 

Orden der Acharyas" etwas zu spenden, 

um es uns weiterhin zu ermöglichen, 

Babaji’s Kriya Yoga an Menschen 

heranzutragen, die ihn sonst nicht 

empfangen könnten. 

In den letzten zwölf 

Monaten, seit September 

2016, hat der Orden der 

Acharyas folgendes 

geleistet: 

• Über 130 

Initiationsseminare mit 

über 1000 Teilnehmern 

wurden in 20 Ländern, 

darunter Brasilien, Indien, 

Japan, Malaysia, Sri 

Lanka, Kolumbien, 

Estland, Spanien, Deutschland, Frankreich, 

Italien, Österreich, der Schweiz, Portugal, 

England, Bulgarien, Belgien, Australien, 

den USA und Kanada abgehalten. 

• In Bangalore (Indien) wurden ein 

Ashram und ein Verlag unterhalten, über 

die sieben Einweihungsseminare in ganz 

Indien organisiert wurden. Vinod Kumar, 

der Leiter des Ashrams, gab dort 

regelmäßig kostenlosen öffentlichen Asana- 

und Meditationsunterricht. Der Orden 

veröffentlichte und vertrieb die meisten 

unserer Bücher und Tonträger in ganz 

Indien. 

• Der Ashram in Dehiwala (Sri Lanka) 

wurde unterhalten und weiterentwickelt, in 

dem wöchentlich kostenlose öffentliche 

Yogastunden und Satsangs für Initiierte 

abgehalten werden. Außerdem fanden dort 

Einweihungsseminare statt. Drei unserer 

Bücher wurden auf Singhalesisch und 

weitere auf Tamil und 

Englisch vertrieben. 

• Die Ausbildung eines 

neuen Acharyas, 

Gurudasan (Gowri 

Varadhan), in Indien ist 

abgeschlossen worden. 

Die Ausbildungen von 

insgesamt vier weiteren 

Acharyas in Frankreich, 

Österreich und Brasilien 

wurden fortgesetzt. Die 

Ausbildung von Acharya Amman zur 

Weitergabe der zweiten Einweihung in 

Kanada ist abgeschlossen worden. 

• Die zweite Bauphase des neuen 

Ashrams in Badrinath (Himalaja), zu der 

zwei weitere Appartements und ein 

gemeinschaftlicher Speisesaal gehörten, 

wurde abgeschlossen. Im Herbst 2016 

wohnten dort zwei Pilgergruppen, die von 

fünf Mitgliedern des Ordens der Acharyas 

angeleitet wurden und im Mai 2017 war 

eine Pilgergruppe aus Südindien mit Vinod 

Kumar dort. Außerdem wurden dort 

 



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

öffentliche Yogastunden und Satsangs 

gesponsert. 

• 2017 wurden kostenlose, 

vierzehntägliche öffentliche Yogastunden in 

Babaji’s Kriya Yoga und Kirtan-

Veranstaltungen im Ashram in Quebec 

gefördert. 

• Im Ashram in Quebec wurden im Juli 

und August 2017 eine zweiwöchige Kriya 

Hatha Yoga Lehrer-Ausbildung auf 

Englisch mit 7 Teilnehmern und eine 

weitere mit 13 Teilnehmern auf Französisch 

abgehalten. Eine weitere Lehrer-

Ausbildung fand in der Schweiz mit 5 

Teilnehmern statt. 

• Ein Einsatz in Nord-Sri-Lanka zur 

Einführung von Yoga- und Meditations-

Unterricht in der öffentlichen 

Schulausbildung wurde gefördert, woran 

mehr als 700 Schulkinder und über 60 

Lehrer teilnahmen. 
 

Für das Jahr 2017-2018 hat der Orden 

folgende Pläne: 

• Einweihungsseminare in den meisten 

der oben genannten Länder stattfinden zu 

lassen. 

• Kostenlose öffentliche Yoga- und 

Meditationskurse in unseren Ashrams in 

Quebec, Bangalore (Indien) und in 

Dehiwala (Sri Lanka) vierzehntäglich 

anzubieten. 

• Das Buch Babaji und die 18 Siddhas 
auf Malayalam und Kannada, das Buch Die 
Stimme Babaji’s auf Marathi und Kannada, 

seine zweite Auflage auf Hindi und das 

Buch Kailash auf Hindi zu veröffentlichen. 

• Das Haupteingangstor und den Anstrich 

des Ashrams in Badrinath fertigzustellen 

sowie die damit verbundenen 

steuerrechtlichen Belange zum Abschluss zu 

bringen. 
 

Die 31 ehrenamtlichen Acharyas des 

Ordens und viele andere freiwillige 

Organisatoren brauchen Eure 

Unterstützung, um dieses Programm für 

2017-2018 umsetzen zu können. Schickt 

ihn möglichst bis zum 31.12.2017, dann 

erhaltet Ihr eine Spendenquittung für die 

Steuererklärung 2017.  

Unsere Arbeit wird ausschließlich durch 

Eure Spenden finanziert. Es warten viele 

Menschen auf der ganzen Welt darauf, 

eingeweiht zu werden. Wir werden 

Acharyas dorthin schicken, sobald uns die 

Mittel zur Verfügung stehen, um für deren 

Reisekosten aufzukommen. 

Nutzt wenn möglich eine Kreditkarte. 

Oder sendet einen Scheck an: Babaji’s 

Kriya Yoga Order of Acharyas, 196 Moun-

tain Road, P.O. Box 90, Eastman, Quebec, 

Canada J0E 1P0. 

Ihr könnt die Kreditkartenautorisierung 

über unseren Online-Shop unter 

www.babajiskriyayoga.net verschlüsseln, 

oder uns die Autorisierung einfach per E-

Mail an info@babajiskriyayoga.net senden. 

Außerhalb Nordamerikas kann die 

Spende auch überwiesen werden an: 

Babaji’s Kriya Yoga Order of Acharyas, 

Kontonummer 406726-0, Bank: Caisse 

Centrale Desjardins du Quebec, SWIFT 

code: CCDQCAMMXXX, Filiale: La 

Caisse populaire Desjardins du Lac 

Memphremagog, Bankleitzahl: 50066-815 

oder auf folgendes Konto bei der 

Deutschen Bank: Kontoinhaber “Marshall 

Govindan” Deutsche Bank International, 

mailto:info@babajiskriyayoga.net


21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

BLZ 50070024, Kontonummer: 0723106, 

bzw. IBAN DE09500700240072310600, 

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA. (Bitte 

schickt eine E-Mail an 

info@babajiskriyayoga.net, sobald Ihr 

überwiesen habt). 
 

mailto:info@babajiskriyayoga.net


22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

 

 

Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von 
Babaji’s Kriya Hatha Yoga – Teil 5 

 

Von Durga Ahlund 
 

Wie Babaji’s 

Kriya Hatha 

Yoga den 

Körper, 

Verstand und 

höheren Geist 

reinigt, stärkt 

und integriert 

kann mysteriös 

erscheinen! Ich 

hoffe, dass ich 

mithilfe dieser 

Artikelreihe 

diese Effekte durch einige klare 

Erklärungen entmystifizieren kann. Babaji 

hat die Hatha Yoga Praxis paarig, mit 

spezifischen Phasen und Kriyas und unter 

Verwendung von Bandhas, Pranayamas, 

Mudras und Mantras konzipiert. Eine 

tägliche bewusste und hingebungsvolle 

Praxis dieser Körperübungen wird den 

Körper und den Geist stärken und alle 

Ebenen unseres Seins auf ein „richtiges 

Leben“ abstimmen. Es handelt sich dabei 

nicht nur um eine körperliche Praxis. Zu 

den Zielen von Kriya Hatha Yoga zählen: 

1) tiefe Entspannung zu erfahren; 2) innere 

Stärke und strahlende Gesundheit zu 

entwickeln; 3) den physischen Körper, 

Geist und die feinstofflichen Energien zu 

reinigen; 4) physische und mentale 

Unreinheiten zu beseitigen; 5) den Geist 

durch eine hingebungsvolle und meditative 

Praxis zu beruhigen und zu festigen; 6) die 

feinstofflichen Kanäle zu öffnen; 7) die 

potentielle Kraft und das potentielle 

Bewusstsein (Kundalini) zu erwecken; 8) 

Anhaftungslosigkeit und Gleichmut, sowohl 

auf der Yoga-Matte als auch im Leben, zu 

entwickeln; 9) die Asanas als Mittel zur 

Selbstbeherrschung zu meistern.  

Das ABC wird als regelmäßige Kolumne 

in den quartalsweise erscheinenden Kriya 

Yoga Journalen fortgesetzt. Sieh bitte auch 

in den vorangegangen Journalen nach, um 

mehr Informationen darüber zu erhalten, 

wie du alle der möglichen Vorteile bei 

deiner Praxis der 18 Körperübungen 

erreichen kannst. Erlerne diese Techniken 

von einem erfahrenen und autorisierten 

Lehrer. 

(Anmerkung des Übersetzers: In der 
deutschen Fassung kann es zu 
Abweichungen von der alphabetischen 
Reihenfolge kommen.) 

 

–G– 

Gesundheitliche Vorteile der Asanas – 

Eine regelmäßige Asana-Praxis steigert die 

Beweglichkeit, stärkt den Muskeltonus, 

verbessert die Körperhaltung und das 

Gleichgewicht, nährt die Gewebe, erhält 

die Knochendichte aufrecht, fördert die 

Gesundheit der Gelenke, verbessert die 

Lungenfunktion, führt zu einer langsameren 

und tieferen Atmung, nährt die 

Bandscheiben, fördert die Zirkulation des 



23 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

venösen Blutes und der Lymphe, entspannt 

das Nervensystem und verbessert seine 

Funktion, steigert die Köperbewusstheit, 

hebt die Stimmung, senkt den Blutdruck 

und fördert die Verdauung.  

 

–I– 

Integration – Integration ist wichtig bei 

der Praxis von Babaji’s Kriya Hatha Yoga, 

einem Weg der Selbstverwirklichung durch 

physische, mentale und spirituelle 

Entwicklung. Das Kriya Hatha Yoga 

System nutzt nicht nur körperliche 

Bewegung, sondern bezieht auch 

Konzentration mit ein. Kriya Yoga ist 

definiert als Handeln mit Bewusstheit. Eine 

bewusste und willentliche Praxis der Serie 

der 18 Asanas, basierend auf Handeln mit 

Bewusstheit, wird den Körper, den Atem 

und den Geist reinigen und verbinden. 

Begib dich zunächst durch die spezifischen 

Schritte und Phasen hindurch aktiv in das 

Asana hinein und vertiefe die Erfahrung 

dabei bewusst, indem du sowohl 

körperliche als auch mentale Spannungen 

loslässt; finde dich als nächstes passiv in 

die Haltung ein; beobachte, was in deinem 

Körper, mit dem Atem und all den 

Empfindungen von An- und Entspannung 

geschieht. Fokussiere dich dann, fest und 

ruhig, unter Verwendung der Bandhas auf 

das Dritte Auge und gib dich der Energie 

des Asanas hin. Diese Art der Asana-

Praxis, bei der man Kriyas, Pranayama, 

Bandhas, Mudra, Mantra und Hingabe 

einsetzt, wird Harmonie im Körper fördern. 

Anstatt dich exzessiv anzustrengen, 

solltest du Bewusstheit, den Atem und die 

Bandhas nutzen. Du verbrauchst deine 

Energie nicht, sondern erfährst stattdessen 

eine Energiezunahme. Du wirst durch eine 

derartige dynamische Praxis niemals 

erschöpft sein, sondern energetisiert und 

harmonisiert und ein Gefühl von 

Wohlbefinden verspüren.  

Bewegungslosigkeit („immobility“) – Wir 

sagen, dass das erste Ziel unserer Asana-

Praxis Entspannung ist. Allerdings geht 

unsere Zielsetzung weit über die normale 

Vorstellung von Entspannung hinaus, unser 

Ziel ist tatsächlich Bewegungslosigkeit und 

Stille. Um diesen Zustand der 

Bewegungslosigkeit zu erreichen, musst du 

zuerst all die Unruhe in deinem Körper 

beseitigen. Die Erfahrung von tiefer 

Entspannung bei den Asanas beruht nicht 

auf einem Energieabfall aufgrund von 

Untätigkeit, sondern stattdessen auf einer 

Energiezunahme, einem Einströmen und 

Zirkulieren von Kraft, in einem ruhigen, 

bewegungslosen und empfänglichen Körper. 

 

–J– 

Jalandhara Bandha – Die Kompression 

des Halses, welche die Funktion des 

Hormonsystems harmonisiert. Jalandhara 

dehnt den Nacken und das Rückenmark 

und beeinflusst die Hirnanhangs-, die 

Zirbel- und die Schilddrüse sowie die 

Nebenschilddrüsen und den Thymus. Es 

stimuliert die parasympathische 

Rückenregion, da es die Medulla oblongata 

am oberen Ende des Rückenmarks anregt. 

Diese reguliert die Herzfrequenz, die 

Atmung und den Blutdruck. Der 

Verschluss von Jalandhara sorgt für ein 

Gefühl von Entspannung, da die Energie im 

feinstofflichen Zentralkanal, Sushumna 

Nadi, zur Ruhe kommt. Dieses Bandha wird 

zusammen mit Mulabandha und Uddiyana 



24 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Bandha bei vielen Asanas dezent, d.h. 

nicht bis zur muskulären Vibration, 

eingesetzt. 

–K– 

Kriyas – Babaji’s Kriya Yoga ist ein aus 

144 unterschiedlichen Kriyas oder Übungen 

bestehendes System. Kriyas sind 

reinigende Handlungen, die Bewusstheit 

entstehen lassen. Bei unserer Hatha Yoga 

Praxis bauen wir Kriyas jedoch als winzige 

Mikrobewegungen ein, die behutsam tiefere 

Muskelschichten des Körpers ansprechen. 

Diese dynamischen Kriyas sind subtil, weil 

dabei nicht nur physische, sondern auch 

energetische Bewegungen integriert 

werden.  

Kundalini – Kundalini ist Shakti-

Energie. Kundalini ist die schöpferische 

Energie des Universums und zugleich die 

grundlegende Kraft, die jeden menschlichen 

Organismus, jeden Körper, jedes Leben 

und jeden Geist regiert. Kundalini facht das 

Leben an, allerdings ist sie eine potentielle 

Kraft und ein potentielles Bewusstsein, die 

sich die meisten Menschen nie zu Nutze 

machen können. Die Kundalini schlummert 

in jedem Menschen. Asanas und andere 

Yoga-Praktiken können ihre potentielle 

Energie erwecken. Wenn Kundalini erweckt 

und in dem feinstofflichen Zentralkanal, 

Sushumna Nadi, zum Aufsteigen gebracht 

wird, kann sie immer noch erschütterbar 

und unregelmäßig sein. Nur dann, wenn sie 

durch Yoga frei fließt und nicht mehr 

zittrig, sondern beständig ist, wird der 

gesamte Körper gefestigt, wie die „Flamme 

in einem Raum ohne Lufthauch“ in den 

heiligen Schriften. Alles wird fest – Stimme, 

Augen, Gehör und Bewusstsein.  

 

–L– 

Loslassen – Dies ist eine wichtige Praxis 

und ein positiver Effekt der Asanas! Asanas 

können den Praktizierenden von 

Anspannung, negativen Gedankenschleifen, 

Emotionen, Begierden und Ängsten 

befreien. Eine regelmäßige Praxis dieser 18 

Körperübungen kann dazu beitragen, einen 

starken, ruhigen und empfänglichen Körper 

und Geist zu entwickeln, da dir die Asanas 

dabei helfen, die Anspannung, die durch 

alltäglichen Stress und Irritationen von 

Körper, Geist und Emotionen entsteht, 

loszulassen. Die Asanas werden dich 

lehren, wie du Anspannung und 

Ruhelosigkeit im physischen Körper 

loslassen kannst. Nur dann kannst du damit 

anfangen, auch alles andere wirklich 

loszulassen. Als nächstes wirst du lernen 

müssen, Anstrengung und Ehrgeiz oder 

Konkurrenzgefühle loszulassen, die du 

vielleicht bei deiner Praxis verspürst. 

Lerne, die Praxis einfach nur zu genießen. 

Und dann kannst du schließlich feststellen, 

dass du dich von der Identifikation mit aller 

Art negativen, konditionierten Denkens 

löst, wie z.B. „Ich kann dies oder das nicht 

tun.“ Praktiziere Kriya Hatha Yoga, lass‘ 
los und lebe positiv. 

 

–M– 

Mantra – Ein Mantra besteht aus einer 

oder mehreren Klangsilbe/n, Samen 

Shaktis, Kraft in verschiedenen Formen. 

Mantra erzeugt eine feinstoffliche Energie, 

die das Potential hat, emotionale Ladungen 

auszudrücken oder zu beseitigen. Mantra 

kann negative Gefühle und Ängstlichkeit 

beheben. Mantra kann für Ruhe und 

Entspannung in Körper und Geist sorgen. 



25 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Ein Mantra kann die in ihm enthaltenen 

Energien in Bewegung versetzen.  

Meditative Praxis – Meditation ist ein 

Bewusstseinszustand, der durch die Asana-

Praxis hervorgerufen werden kann. Eine 

regelmäßige Asana-Praxis wird letztlich die 

Pranas im Körper ausgleichen und den 

Geist in einen ruhigen Zustand versetzen, 

einen einfachen, natürlichen Zustand der 

Bewusstheit. Es gibt mehrere Wege, die 

dich bei der Asana-Praxis direkt in die 

Meditation hinein bringen können.  

Der erste Weg in die Meditation führt 

über das selbstverständliche Üben einer 

täglichen Asana-Praxis. Dazu kommt es, 

wenn der physische Körper – gestärkt und 

diszipliniert durch die Bandhas – der Atem 

und die Bewusstheit unter die Kontrolle 

des Geistes gelangen. Die Asana-Reihe 

verlangsamt, vertieft und reguliert die 

Atmung und harmonisiert die Pranas, 

sodass der Körper so stabil und 

unbeschwert wird, dass physische und 

mentale Ruhelosigkeit beseitigt werden. 

Der physische Körper kann dann in Stille 

verweilen und dies ermöglicht dem Geist, in 

subtilere Bewusstheitszustände 

einzutreten. Der zweite Weg in die 

Meditation aus der Asana-Praxis heraus 

führt über ein willentliches Üben mit 

Konzentration auf die Wirbelsäulenatmung. 
(Die Wirbelsäulenatmung wird ausführlich 

in einer späteren Ausgabe erörtert 

werden). Während du dich innerlich auf das 

Ujjayi Pranayama und die Bewegung des 

Pranas in der Wirbelsäule konzentrierst, 

wird der Atem ganz fein. Wenn sich der 

Raum zwischen den Atemzügen ausdehnt, 

wird die Asana-Praxis meditativ. Der dritte 

Weg in die Meditation führt über 

Shavasana. Es gibt ein kurzes Shavasana 

nach jedem Asana, das dabei hilft, seine 

positiven Effekte und die Veränderungen in 

der Zirkulation zu integrieren. Das Asana 

ist eine Reinigungshandlung; ein Bewegen 

und Verdrehen des Körpers, um dadurch 

die Energie überall in ihm zu reinigen, zu 

balancieren und zu steigern. Ein 

ausgiebiges Shavasana am Ende deiner 
Praxis kann dabei helfen, noch vorhandene 
Spannungen und Giftstoffe im Körper und 
Geist zu beseitigen und dich in einen 

tiefen, stillen, empfänglichen 

Bewusstseinszustand zu versetzen.   

Mudra – Eine Mudra ist eine psycho-

physische Geste, die eine körperliche und 

mentale Haltung repräsentiert und einen 

ruhigen, meditativen Geisteszustand 

ermöglicht. Mudras verbinden den 

physischen mit dem pranischen (vitalen) 

Körper, was wiederum den Mentalkörper 

beeinflusst. Mudras sind wie elektrische 

Schalter und nehmen meist die Gestalt von 

Gesten an, die mit den Fingern und 

Händen gebildet werden. Eigentlich sind 

sie jedoch Ausdrucksformen des Geistes, 

die mithilfe der Hände, Augen, 

Gesichtsmuskulatur und der Zunge 

artikuliert werden. Mudras beziehen sich 

auch auf die Körperhaltung und können den 

Einsatz von Bandhas, Pranayama und 

Kriyas umfassen. Sie fördern die 

Bewusstheit des Praktizierenden für den 

Pranafluss im feinstofflichen Körper. 

Asanas, die ohne Anstrengung mindestens 

drei Minuten lang beibehalten werden, 

stimulieren ein Weichwerden und Fließen 

im Inneren. Winzige Mudras und Prana-

Schwingungen, die von pulsierender 

Energie ausgehen, erzeugen eine heilende 

Resonanz und nähren das gesamte Wesen.  



26 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Mulabandha – Mulabandha ist eine 

muskuläre Kontraktion des Perineums, die 

einen kraftvollen Effekt auf das 

Nervensystem und die Hormondrüsen hat 

und außerdem auch auf das Energiesystem 

des Körpers, den Prana. Es hilft, die 

Wirbelsäule bei den Asanas auszurichten 

und zu kräftigen und seine perfekte 

Ausführung kann den physischen, den 

mentalen und den psychischen Körper neu 

fokussieren. Es trägt dazu bei, das 

hormonelle Gleichgewicht aufrecht zu 

erhalten und die Funktion der inneren 

Organe zu regulieren. Es lenkt den Prana 

in dem feinstofflichen Zentralkanal 

(Sushumna Nadi) nach oben um und 

erzeugt sofort ein Gefühl tiefer mentaler 

Entspannung, da es Bewusstheit fördert. Es 

sollte während der Serie der 18 

Körperübungen für mehr Sicherheit, Kraft 

und Effektivität angewendet werden. (Es ist 

nicht nötig während Shavasana). 

 

–N– 

Niyamas – Die zweite Stufe im 

klassischen Yoga. Niyamas sind die im 

Astanga Yoga festgesetzten 

Selbstbeschränkungen, die in der Praxis 

von Babaji’s Kriya Hatha Yoga inbegriffen 

sind. Die fünf Niyamas sind 1) Saucha bzw. 

Reinigung, 2) Santosha bzw. Zufriedenheit, 

3) Tapas bzw. intensive Praxis, 4) 

Svadhyaya bzw. Selbststudium und 5) 

Ishvara pranidhana bzw. Hingabe. Eine 

tägliche Praxis der 18 Körperübungen 

bietet Schülern ein diszipliniertes Ritual 

der Verehrung, eine Möglichkeit, den 

Körper und den Geist von Giften und 

Negativität zu reinigen und auch ein Mittel, 

um Bewusstheit, Anhaftungslosigkeit, 

emotionale Gelassenheit und Zufriedenheit 

zu entwickeln. 

 
 

  

 
Neues Buch: Erleuchtung: Sie ist anders, als du 

denkst  
 

von Marshall Govindan 
 

Erleuchtung: Sie ist anders, als du 
denkst, unsere jüngste Veröffentlichung 

zeigt auf, wie du die Ego-Perspektive – die 

gewohnheitsmäßige Identifizierung mit dem 

Körper, den Emotionen und den Gedanken 

– durch eine neue ersetzen kannst: den 

Zeugen, jener Sichtweise deiner Seele ... 

reinem Bewusstsein. Mit zwingender Logik, 

Übungen für jeden Tag und geführten 

Meditationen erklärt das Buch, wie du dich 

selbst vom Leiden befreien, inneren 

Frieden genießen und intuitive Führung 

finden kannst. 

„Erleuchtung” ist das Ziel vieler 

spiritueller Traditionen. Heute bezeichnet 

sich eine große und wachsende Zahl an 

Menschen als „spirituell, aber nicht 

religiös.“ Was bedeutet das? Steckt mehr 



27 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

dahinter, als die Ablehnung der 

Zugehörigkeit zu einer organisierten 

Religion? Kann die Wissenschaft die 

Existenz höherer Bewusstseinszustände, 

die mit spiritueller Erleuchtung verbunden 

sind, beweisen? 

Diejenigen, die sich selbst als 

„spirituell” bezeichnen, streben danach, in 

dieser Welt in einem höheren, anhaltenden 

Bewusstseinszustand präsent zu sein… 

Spirituell Suchende bemühen sich darum, in 

dem ewigen Jetzt zu sein; sie betonen, wie 

kraftvoll es ist, genau in diesem Moment 

gegenwärtig zu sein. Allerdings suchen sie 

nicht nur flüchtige spirituelle Erfahrungen. 

Sie wollen einen anhaltenden Zustand 

höheren Bewusstseins erreichen, der 

verschiedenartig als Erleuchtung, das 
Erwachen, Satori, Illumination, Samadhi, 
Selbst-Verwirklichung und 

Christusbewusstsein bezeichnet wird. Auch 

wenn sich diese Begriffe in den spirituellen 

und kulturellen Traditionen unterscheiden 

mögen, beziehen sie sich alle auf das 

dauerhafte Erreichen eines höheren 

Bewusstseinszustandes, in dem der 

Suchende das Einssein mit allem erkennt.  

Die Aufsätze in diesem Buch 

untersuchen die Beschreibungen von 

Erleuchtung in verschiedenen spirituellen 

Traditionen und Weisheitslehren, den 

Prozess des „Erleuchtet-Werdens“ und, 

wie man die inneren Hindernisse für die 

Erreichung dieses Zieles überwindet. 

 

Was angesehene Autoren über dieses Buch 

sagen: 

„Mit seinem Werk, Erleuchtung: Sie ist 
anders, als du denkst, legt Marshall 

Govindan die Geschenke der Siddha 

Meister direkt vor unsere Haustüren. Er 

skizziert darin prägnant und klar die lange 

erprobten Techniken dieser Meister zur 

Beseitigung von Hindernissen – unsere 

tiefsten Leiden wie Angst, Zweifel und alle 

Formen von Kummer und Sorgen, welche 

den ununterbrochenen Fluss unserer 

intrinsischen Brillanz und Freude 

blockieren. Erleuchtung: Sie ist anders, als 
du denkst ist eine Pflichtlektüre, da es 

praktisch, einfach und aussagekräftig ist ... 

Es ist ein maßgebliches Werkzeug, das wir 

einsetzen können, um den Lebenzweck zu 

finden.“  

– Pandit Rajmani Tigunait, Ph.D., 

spiritueller Leiter des Himalayan Institute. 

Lehrer, Autor, Philanthrop und visionärer 

geistiger Führer.  

 

„Wahre Erleuchtung ist nicht nur ein 

erhabener Geisteszustand sondern eine 

komplette Veränderung des Bewusstseins 

von dem begrenzten Ego zu der höchsten 

Selbst-Verwirklichung, in der wir mit allem 

Sein eins sind – uns auf alles an Zeit und 

Raum und darüber hinaus ausdehnen.  

Marshall Govindan enthüllt die 

Geheimnisse der Yoga Siddhas und deren 

transformative Praktiken, um dem Leser 

dabei zu helfen, sich jener höchsten 

Erleuchtung zu nähern, dem letztendlichen 

Ziel des gesamten eigenen Handelns.“  

– Dr. David Frawley (Pandit Vamadeva 

Shastri); Direktor des American Institute of 

Vedic Studies, Yoga-, Ayurveda- und 

Jyotisch-Lehrer, Träger des durch den 

indischen Präsidenten verliehenen Padma 
Bhushan-Ordens, Autor von Shiva, the 
Lord of Yoga und über dreißig weiteren 

Büchern. 



28 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

 

„Ein ungemeines Lesevergnügen! Dieses 

besonders praktische Handbuch für 

spirituelles Leben schöpft zutiefst aus 

vielen Brunnen der Weisheit, u.a. den Yoga 

Sutras des Patanjali, Babaji’s Kriya Yoga, 

den Schriften der tamilischen Siddhas, der 

Philosophie Sri Aurobindos und den 

Erkenntnissen der gegenwärtigen 

Hirnforschung. Geschrieben in einem 

zugänglichen Stil wird dieses Buch seinen 

Lesern helfen, die Suche nach einem 

höheren Sinn zu verstehen und bietet den 

Reisenden eine Werkzeugkiste für diese 

wichtigste aller Reisen.“  

– Christopher Key Chapple; Doshi 

Professor für indische und vergleichende 

Theologie und Direktor des Master of 

Arts-Studiengangs in „Yoga Studies“ an 

der Loyola Marymount Universität 

 

„Wir alle tragen in uns eine natürliche 

und grundlegende Qualität der Freude, die 

stets vorhanden ist – gleichbleibend und 

greifbar – unabhängig von unseren inneren 

oder äußeren Lebensumständen. Wie kann 

es daher sein, dass wir nicht in jedem 

Moment beständige Freude erfahren? Dies 

ist die entscheidende und 

lebensverändernde Frage, die Marshall 

Govindan in seinem Buch: Erleuchtung: Sie 
ist anders, als du denkst untersucht und 

uns beschwört, zu verstehen und auch 

umzusetzen. Marshall Govindan bietet uns 

ein wirksames Handbuch auserlesener 

Lehren, die uns sowohl einfache als auch 

geradlinige Antworten liefern, wie wir unser 

Geburtsrecht auf beständige Freude 

erkennen können und gleichzeitig die 

Hindernisse aufdecken, die uns andernfalls 

davon abhalten, es zu verwirklichen. 

Dieses Buch ist wahrhaftig ein Leitfaden für 

alle, die Ego-Zentriertheit hinter sich 

lassen und zu offenherzigem, 

immerwährendem Frieden erwachen 

wollen.“  

– Dr. Richard Miller, Ph.D.; Autor von 
Yoga Nidra: The Meditative Heart of Yoga 
und iRest Meditation: Restorative Practic-
es for Health, Resiliency and Well-Being 

 

„Marshall Govindans neuestes Buch, 

Erleuchtung: Sie ist anders, als du denkst, 
spricht von Erleuchtung als der Bewahrung 

einer kontinuierlichen Bewusstheit der 

tieferliegenden Realität, einem Zustand des 

Seins und nicht des Denkens, einem 

Zustand der Stille, der durch die Praxis von 

Kriya Yoga, wie er von Kriya Babaji 

Nagaraj erfahren und unterrichtet wurde, 

erreicht werden kann. Ein „MUSS“ für 

jeden Yoga-Praktizierenden.“  

– Dr. T.N. Ganapathy, Ph D.; Direktor 

des Tamil Yoga Siddha Research Centre, 

Ashoknagar, Chennai 600 083, Tamil 

Nadu, Indien 

 

Vorbestellungen der deutschen Ausgabe 

sind ab sofort über unsere Website 

möglich: 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/sh

op.php#enlightenment_book 

zu einem Preis von 12,50 Euro zzgl. 3,00 

Euro Versandkosten innerhalb 

Deutschlands bzw. 4,00 Euro nach 

Österreich und in die Schweiz. 

Die Lieferung erfolgt erst Ende 

Januar 2018.

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book


29 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

News und Notizen 
 

Pilgerreise nach Sri Lanka vom 

30.Dezember 2017 bis 12. Januar 2018 mit 

den Acharyas Satyananda, Kailash und 

Kriyanandamayi. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPD

F/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath mit M. G. Satchidananda und 

Durga vom 20. September bis 08.Oktober 

2018. Begleite uns bei einer 

lebensverändernden, unvergesslichen 

Pilgerreise zu dem Ort, an dem Babaji 

Soruba Samadhi erreicht hat, den höchsten 

Zustand der Erleuchtung. 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPD

F/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-

German.pdf 

Eine zweite Einweihung mit M.G. 

Satchidananda wird vom 15.-17. Juni 2018 

in Quebec stattfinden.  

 

Eine dritte Einweihung wird von M. G. 

Satchidananda vom 10.-29. Juli 2018 in 

Quebec abgehalten werden. Weitere 

werden 2018 auch von Satyananda in 

Deutschland, von Nityananda in Spanien, 

von Sita Siddhananda in Frankreich und 

von Ishvarananda in Estland angeboten 

werden. Erreiche das Ziel der Selbst-

Verwirklichung mit kraftvollen Kriyas zur 

Erweckung der Chakras und trete in den 

atemlosen Zustand von Samadhi ein. 

 
 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare 
 

Basisseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)    31.05. – 03.06.2018 

Seminarhaus: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

Kontakt: satyananda@babaji.de 

Klagenfurt (Österreich)    20. – 22.07.2018 

Ort: Yogaschule Kärnten  

yogaschulekaernten.at 

Email: kontakt@yogaschulekaernten.at 

Telefon: +43/0 463240210 

 
 

 
Der neue Ashram in Badrinath 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.alterpilgerhof.de/
http://yogaschulekaernten.at/


30 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE): 14. – 16.09.2018 

Veranstaltungsort: "Karuna" Yogazentrum 

Bretten [www.karuna-bretten.de] 

Kontakt: Manuela König, www.indrayoga.de 
Telefon: +49/(0)171-3011440 

 

mit Kailash 

Frauenfeld (Schweiz)       09. – 11.03.2018 

Frauenfeld (Schweiz)      02. – 04. 11.2018 

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

München (DE)                05. – 07.01.2018 

Altmünster/Traunsee (AT)  20. – 22.04.2017 

 

Email: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 
 

mit Satyananda 

Speicher (Schweiz, Bodensee, 
Dreiländereck)                          03.08. – 

05.08.2018 

Seminarort: Ferienhotel am Schönenbühl  

www.amschoenenbuehl.ch 

 

Kontakt: satyananda@babaji.de 

 

Vertiefungsseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)        21. – 29.08.2018 

Seminarhaus: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 
 

Kontakt: satyananda@babaji.de 

 

Kriya Hatha Yoga Lehrer 

Ausbildung 

 

mit Kailash und Satyananda 

Frauenfeld (Schweiz)       06. – 21.07.2019 

Seminarort: Yogaschule Lichtblick, 

Balierestraße 29, CH-8500 Frauenfeld 

 

Kontakt: Kailash, info@babaji.ch; 

www.freemind4u.ch 

 

Yoga Workshops 

 

mit Satyananda und Manuela 
Bretten (nahe Karlsruhe, DE): geplant 2018/19 

"Die Alchemie im Yoga. Authentisches Ha-
Tha-Yoga." 
Kontakt: Manuela König , 

www.indrayoga.de 

Veranstaltungsort: "Karuna" Yogazentrum 

Bretten [www.karuna-bretten.de] 

 

 

Besuche die Seite unseres 

Internetversandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Orden der Acharyas. 

http://www.karuna-bretten.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.amschoenenbuehl.ch/
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.freemind4u.ch/freemind4u-main.html
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#workshops
http://www.indrayoga.de/
http://www.karuna-bretten.de/


31 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  
 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya Yoga. 

Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den 

Büchern beruht, die von Babaji 1952 und 

1953 diktiert worden sind. Erhalte per Post 

jeden Monat eine Lektion von 24-30 Seiten 

zu einem bestimmten Thema mit 

praktischen Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.ph

p#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga 

Journals – falls noch nicht geschehen - um 

die jährliche Zahlung von 12 Euro auf das 

deutsche Konto von M.G. Satchidananda 

für das Abonnement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-
bec, JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und 
Geschäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird 

vierteljährlich per E-Mail an alle diejenigen 

versendet, die über eine E-Mail Adresse 

verfügen. Wir bitten euch darum, uns 

mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das 

Journal verschickt werden soll und, dass 

ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 

benutzt, unsere E-Mail Adresse 

info@babajiskriyayoga.net auf die 

Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird als 

ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls du dein Abonnement 

nicht bis Ende Dezember 2017 verlängerst, 

kann es sein, dass du die nächste Ausgabe 

nicht erhältst. 

 

 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net

