Jahrgang 24 — Nr. 3

Herbst 2017

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe

In dieser Ausgabe

1. Anderen den Weg zeigen: Arrupadai
von M. G. Satchidananda

2. Klassischer Yoga und die Meditationen von
Marcus Aurelius - Teil 2
von M. G. Satchidananda

3. Yoga fiir Kinder
von Acharya Maitreya

4. Jahresbericht des Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas

5. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von
Babaji’s Kriya Hatha Yoga - Teil 5
von Durga Ahlund

6. Neues Buch: Erleuchtung: Sie ist anders, als du denkst
von Marshall Govindan

erscheint einmal pro Quartal

Herausgeber:

Babaji’s Kriya Yoga

and Publications, Inc.

196 Mountain Road -P.O.Box 90
Eastman Quebec Canada JOE | PO
tel +1-888-252-9642

oder +1-450-297-0258

fax +1-450-297-3957
www.babaiji.ca- journal@babaiji.ca

Deutsche Ausgabe:
Babaiji’'s Kriya Yoga Deutschland
www.babaii.de - info@babaii.de



http://www.babaji.ca/

Anderen den Weg zeigen: Arrupadai

Von M. G. Satchidananda

Hast du das Bediirfnis oder fiihlst du
dich daftir verantwortlich, anderen zu
helfen? Fragst du dich als Kriya Yoga
Schiiler, wie du das tun konntest oder
solltest? Fragst du dich, ob deine
Erfahrungen und Kenntnisse in Kriya Yoga
fiir einen guten Zweck eingesetzt werden
kénnen, um das Leiden von
Familienmitgliedern, Freunden, Kollegen
oder Bekannten zu lindern?

Uberall in den Schriften der tamilischen
Yoga Siddhas findet man Hinweise zu dem
Konzept des Arrupadai; d. h. den Weg
allen anderen zu zeigen, unabhingig von
Kaste, Glauben, Geschlecht, Religion oder
Nationalitét. Sie betonen das Geliibde, der
Menschheit durch die eigene Erleuchtung
zu helfen. Damit eng verbunden ist das
Sprichwort der Siddhas: Das Gliick, das ich
erfahre, mdge von allen erfahren werden.
Sie fithlten aufrichtig, dass echte Freiheit
von Leiden nicht in der Isolation liegt. Den
Weg zur Perfektion oder Siddhri zu weisen,
ist die hochste altruistische Tat. Sie
strebten danach, jedem den Weg der
Befreiung von den endlosen Sorgen der
Welt zu zeigen. lhr Ziel war es, dass
moglichst  viele die ewige, auf alles
bezogene, alles verbindende
Selbsterkenntnis erreichen.

Das Kriya Yoga Versprechen ist ein
Ausdruck  dieses  Arrupadai—Konzepts.
Darin verspricht man, dass man Kriya Yoga
nicht nur zum eigenen sondern auch zum
Nutzen von allen anderen praktiziert.
,Mein persénliches Wesen und Vergniigen

tibergebe ich absolut und vollstdndig an
Kriya Babaji, sodass alle Geschopfe ihr
Endziel finden mégen. Die Stille liegt in der
Hingabe aller Dinge, und der Geist gedeiht
in dieser Stille. Wenn ich alles hingeben
muss, ist es das Beste, es fiir Mit-
Geschopfe hinzugeben. “ Ich sage
Neulingen oft, wenn ich sie in dieses
Versprechen einfiihre: ,Auch wenn du dich
an manchen Tagen nicht danach fiihlst,
Kriva Yoga zu praktizieren, tue es
trotzdem, weil diejenigen um dich herum es
viel leichter finden werden, damit zurecht
zu kommen, wenn du es tust.

In dem Versprechen heiBt es weiter:
slch werde ein Balsam fiir die Kranken sein,
ihr Heiler und Diener. Ich werde quilenden
Hunger und Durst mit einem Regen von
Speise und Trank stillen.“ Indem du die
Lehren des Yoga mit denen, die (physisch,
emotional, mental, geistig) krank sind,
teilst, erfiillst du ebenso das Versprechen.

Du musst nicht zum Lehrer ausgebildet
sein, um deine Liebe und Wertschidtzung
dafiir, wie Yoga dir geholfen hat, mit
anderen zu teilen. Wie du am Ende dieses
Artikels sehen wirst, gibt es viele Wege,
dies zu tun. Diesen Dingen Ausdruck zu
verleihen, wird dein Verstidndnis von Yoga
vertiefen. Wie du im Folgenden sehen
wirst, wird dies zu einer Form der
yogischen Sadhana und befihigt dich dazu,
viele Auslser von innerem Unwohlsein zu
tiberwinden und dich als Instrument des
Gottlichen oder deines hoheren Selbst
hinzugeben.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}



Die Yoga Siddhas haben den liebevollen
Wunsch, das Wohlergehen, Gliick und die
Verbundenheit aller Lebewesen zu sichern.
Liebe ist der Zweck des Lebens, das Mittel
und das Ziel. Die Siddhas sagten: ,Anbu
shivam “, was ,Liebe ist Gott“ bedeutet.
Sie glaubten fest daran, dass man, um Gott
zu verwirklichen, frei werden muss von
menschlichen Unzulidnglichkeiten, die aus
dem Ego und seinen Manifestationen
geboren werden, wie z. B. Anhaftung,
Verlagen, Abneigung oder Angst. Wihrend
der spirituelle Weg exklusiv ist und Zeiten
der Isolation erfordert, um sich nach innen

Satsan im Ashram in Quebec.

zu wenden, erfordert die Transformation
der menschlichen Natur, die eigenen
Unzuldnglichkeiten zu erkennen, die wie
ein Schatten sind und aus sich selbst
heraus nicht erkannt werden kénnen. Wenn
du alleine lebst, denkst du vielleicht, du
bist anderen tUberlegen, geradezu fast
perfekt, aber im Kontakt mit anderen
werden deine rauen Ecken und Kanten,
deine Schattenseiten, aufgedeckt und sogar
noch komplettiert.

Das Mantra der tamilischen Yoga
Siddhas, Sivayanama, ist nicht nur ein
philosophisches Konzept oder mystisches
Instrument, sondern auch ein sozialer
Ansatz. Nama bedeutet 7yaga bzw. Opfer
und Siva steht fiir Gliickseligkeit (Ananda).
Aya bedeutet Ausgang oder Ergebnis. Der
Begriftf  Sivayanama meint also ,das
Ergebnis von Opferung ist Gliickseligkeit”.
Die Siddhas erlebten Gliickseligkeit im
Opfern und sie sahen Opfer als eine
Moglichkeit, zu dienen. Fiir sie beginnt
Dienst und Arbeit mit der eigenen Selbst—
Verwirklichung. Das heit, die sozialen
Bemiithungen der Siddhas waren
fiir sie ein weiteres Mittel zur
Selbst—Verwirklichung. Die
mystische Erfahrung der
Siddhas verleiht dem Konzept
des sozialen Dienstes eine neue
Bedeutung.

Die positiven und negativen
Aspekte von Arrupadar

Anderen den Weg zu weisen,
bedeutet auch, zu zeigen, was
man tun und was man lassen
sollte. Der positive Aspekt
beinhaltet, die Methoden des
Yoga zu teilen, d. h. die Yamas,
Beschriankungen  oder
ethischen  Prinzipien  (Gewaltlosigkeit,
Wahrhaftigkeit, Reinheit, Nicht—Stehlen,
Begierdelosigkeit), die Weisheitslehren der
Siddhas und ihre Empfehlungen beziiglich
Erndhrung und gesunder Lebensweise. Das

die sozialen

Lehren durch Beispiele kann ergéinzt
werden durch Diskussionen mit anderen
dartiber, warum und wie man festgestellt
hat, dass diese Methoden, Prinzipien und

Babaiji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Empfehlungen das eigene Leben positiv
beeinflusst haben. Die Beitrdge der Siddhas
auf vielen wissenschaftlichen Gebieten
dienen ebenso als Beispiel fiir den positiven
Aspekt ihrer sozialen Mission und kénnen
uns dazu inspirieren, es ihnen gleich zu
tun.

Der negative Aspekt von Arrupadai
beinhaltet,
unterlassen sollte, ndmlich das, was Illusion
erzeugt. Die Yoga Siddhas empfehlen in
ihrer Literatur, nicht so groBen Wert auf
duBere Rituale, Anbetung in Tempeln und

weiterzugeben, was  man

das Kastendenken zu legen, weil dies
davon abhalten kann, das Gottliche im
Inneren durch Meditation und Kundalini
Yoga zu erkennen und auch von den
notwendigen Bemiihungen zur Reinigung
von Gewohnheiten und Neigungen, die aus
dem Ego entstehen. Institutionen, die mit
organisierten Religionen zusammenhéngen,
konnen ebenso mentale [llusionen
erzeugen. Die Siddhas haben sich dem
Emporheben der Menschheit verschrieben,
wihrend sie Freiheit von den menschlichen
Méngeln genossen, anstatt zu versuchen,
sich von der Welt loszusagen. lhre Lehren
stellen ein neues Paradigma fiir weltweite
Menschlichkeit dar, das von der yogischen
Weisheit und nicht von sozialen Theorien

abgeleitet ist.

Dankbarkeit, Gitite, Empathie, Sympathie
und Mitgefiihl tiben

In unserer gegenwéirtigen
materialistischen Konsumgesellschaft kann
es leicht passieren, dass man sich spirituell
isoliert fithlt - unfihig, seine tiefsten Werte
mitzuteilen oder andere, die leiden, zu

unterstiitzen. Als Folge davon mag man

sich ungeeignet dafiir fiihlen, den Weg
anderen zu zeigen. Um solche Gefiihle der
Isolation und Unzulédnglichkeit zu
tiberwinden, empfehle ich, schrittweise
Dankbarkeit, Gilite, Empathie, Sympathie

und Mitgefiihl zu entwickeln.

Dankbarkeit ist das Gefiihl der Liebe,
das durch die Anerkennung von allem, was
einem dabei geholfen hat, die eigenen Ziele
zu erreichen, ein besserer Mensch zu
werden und die eigene Lebensaufgabe zu
verstehen, Letztendlich
identifiziert man dadurch das Géttliche als
Ursprung der Vorsehung. Dankbarkeit
vertreibt Arger, Bediirftigkeit,
Verzweiflung, Einsamkeit, alle Formen von
Verlagen und Angst. Ube sie jeden Tag
durch ,z#hlen deiner Segnungen® oder
indem du ,das Glas als halb voll anstatt
halb leer betrachtest®. Dadurch wirst du
dich liebevoller und giitiger gegeniiber

aufkommt.

anderen fiihlen.

Giite bedeutet, dass du anderen Gutes
wiinschst, ohne notwendigerweise zu
wissen, wie sie sich fithlen. Segne andere,
anstatt sie zu Kkritisieren oder zu
verurteilen. Giite kann eher universell als
personlich ausgedriickt werden.

Empathie bedeutet, dass du verstehst,
was andere fithlen. Du erkennst Leid.
Vielleicht hast du in der Vergangenheit
eine &dhnliche Erfahrung gemacht. Durch
Leid emotional bertihrt zu sein, kann
Sympathie aufkommen lassen.

Mitgefiithl ist Empathie und Giite
zusammen: du verstehst, was die anderen
fiithlen und wiinschst ihnen alles Gute. Du
fiihlst dich dazu veranlasst, so zu handeln,
dass du dich um das Wohlergehen
notleidender Menschen kiimmerst.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Gliicklicherweise sind wir Menschen
durch die sozialen Anforderungen unserer
Mitgefiihl
veranlagt. Um deine Fidhigkeit zum
Mitgefiihl gegeniiber anderen Menschen zu
entwickeln, denke an ihre Vergangenheit
und wie sie durch sie gepridgt worden sind.
Welche herzzerbrechenden  Situationen

Entwicklungsgeschichte zZu

haben sie erlebt? Stelle dir vor, wie es ist,
jetzt an ihrer Stelle zu sein, in ihrem
momentanen emotionalen Zustand.

Deine innere Komfort—Zone erweitern

Es mag sich fiir dich unangenehm
anfiihlen, ,anderen den Weg zu zeigen’.
Emotionen wie Angst, Scham, Traurigkeit
und mentale Gewohnheiten wie
Schiichternheit und fehlendes
Selbstbewusstsein  mogen dich  daran
hindern, aus dir herauszukommen. Damit
du lernen kannst, dich beim Unwohlfiihlen
wohl zu fithlen (eine sehr yogische Form
des Tapas) sind hier einige Methoden, um
deine Komfort—-Zone zu erweitern. Beginne
damit, sie bei alltdglichen Begegnungen
anzuwenden, z. B.
Gesprichs beim Abendessen.

wihrend  eines

o Halte den Augenkontakt linger als
angenehm.

e Stelle dich in einem Aufzug nidher
neben andere, als du es gewohnlich tust;
versuche, nicht zuriickzuweichen.

e Beginne eine Unterhaltung mit einem
vollkommen Fremden, indem du z. B. eine
offene Frage stellst.

e Baue inneres Unwohlsein ab, indem du
dich daran erinnerst, dass es ein normales
Nebenprodukt einer der
Uberlebensmechanismen unseres Gehirns

ist. Wenn es auftritt, denke an jemanden,
den du bewunderst, weil er es tiberwinden
kann. Erinnere dich daran, dass nicht nur
du allein  mit
konfrontiert bist.

solchen  Emotionen

o Neutralisiere negative Gedanken,
indem du erkennst, dass sie moglicherweise
nicht zutreffend sind und auf dem Hang zu
negativem Denken beruhen, wie Graffiti.
Nimm an, dass dir vieles nicht bekannt ist,
von dem manches positiv ist. Die
Korpersprache einer anderen Person mag
z. B. die Folge eines Ereignisses frither an
diesem Tag gewesen sein. Anstatt sie als
,meine“ Angst zu sehen, depersonalisiere
sie: ,da sind Angst—Gefiihle“.

e Prige die Realitdt selbst. Wenn eine
andere Person z. B. Zweifel oder
Verwirrung gegeniiber dem von dir
Mitgeteilten #duRert, frage dich, ,ob ihre
Reaktion eventuell etwas Gutes hat?“.
Beobachte, wie dein schopferischer Geist
positive Antworten finden kann.

Loslassen der Verantwortung

Am Anfang dieses Artikel habe ich
gefragt: ,Hast du das Bediirfnis oder fiihlst
du dich dafiir verantwortlich, anderen zu
helfen?“ Wihrend das ,Bedirfnis® des
Teilens, wie oben beschrieben, aus Liebe
entstanden sein mag, kann das Gefiihl, fiir
das Zeigen des Weges verantwortlich zu
sein, mentales Unbehagen mit sich bringen,
wenn man dem Geist erlaubt, wieder und
wieder  verschiedene Strategien zu
entwerfen oder mogliche Ausgidnge bzw.
Reaktionen von anderen vorwegzunehmen.
Als Menschen haben wir nur wenig
Toleranz  beziiglich  Unsicherheit, und
daraus entsteht Angst. Angst verhindert,

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



dass man in allen Situationen vollstdndig
gegenwirtig ist. AuBerdem schwicht sie
das Selbstbewusstsein. Wenn man einer
anderen Person etwas mitteilt, muss man
ganz priasent sein, um genau und sorgsam
auf ihre Reaktionen antworten zu koénnen.
Angst, geringe Pridsenz und geringes
Selbstbewusstsein werden sich sofort in der
Korpersprache und in der Fihigkeit,
Wirme auszustrahlen, bemerkbar machen.

Dieses Problem der Unsicherheit kann
gelost werden, indem man die
Verantwortung flir das Ergebnis oder den
Ausgang abgibt. Du wirst wahrscheinlich
nie wissen, wie eine Unterhaltung oder
Diskussion das Leben des anderen
beeinflussen wird. Welche Ereigniskette
dadurch  womdoglich ausgelost oder
fortgesetzt wird. Ubergib deine Bedenken
an Gott, den Guru, Babaji, das Universum.
Lasse los und tiberlasse es Gott. Dies ist
ein Ausdruck von Karma Yoga, d.h.
geschickt zu handeln, ohne an das Ergebnis
verhaftet zu sein, nicht als Handelnder
sondern als ein Instrument. Die
Unsicherheit beziiglich des Ausgangs wird
automatisch weniger unangenehm und
beeintrichtigt einen nicht.

Vorschlige, wie man anderen den Weg
weisen kann

1. Beginne eine Unterhaltung oder
Diskussion tiber deine Leidenschaft fiir
Kriyva Yoga und seine Weisheitslehren.
Wihrend du das tust, sei ein guter Zuhorer
und antworte erst nach Uberlegung, wobei
du nur sagen solltest, was aufbauend ist,
ohne offensiv. zu werden. Anstatt zu
predigen, teile mit, wie du Kriya Yoga
personlich anwendest.

2. Versende die auf unserer Website
verfligharen Artikel vorheriger Ausgaben
des Kriya Yoga Journals zu den Themen,
tiber die du mit anderen Personen schon
beztiglich Kriya Yoga gesprochen hast.

3. Erinnere dich mit Dankbarkeit daran,
wie dein Kriya Yoga Weg anfing, als jemand
dir beispielsweise ein Buch weiterempfohlen
hat. Verschenke deine Lieblingsbiicher
tiber Kriva Yoga. Suche im online—
Buchladen auf unserer Webseite nach
Geschenkideen.

4. Biete an, einige der 18
Kérperiibungen und grundlegende
Meditationstechniken  zu  unterrichten.
Benutze unsere Verdttentlichungen

JBabaji‘s  Kriya Hatha Yoga: 18
Korperiibungen fiir Entspannung und
Verjlingung® und  ,Kriva Yoga -
Erkenntnisse  auf dem  Weg“ als
Referenzen.

5. Empfehle unseren Fernstudienkurs
,Die Gnade von Babaji‘s Kriyva Yoga“
(,Grace Course®).

6. Hilf dabei, ¢rtliche Treffen von Kriya
Yoga Eingeweihten und Initiationsseminare
zu organisieren und nimm daran teil.

7. Lehre durch dein Vorbild. Tue das,
was du sagst.

8. Suche nach Inspiration, Weisheit und
Wissen, die du mit anderen teilen kannst,
indem du die Versffentlichungen, die in
unserem online—Buchladen aufgelistet sind,
liest. Lies sie erneut mit dieser Absicht.
Verinnerliche sie, indem du tber sie
mithilfe der Arupa Dhyana Kriya Technik
meditierst. Erinnere dich daran, wenn du
ihre Weisheit mit anderen teilst, die leiden.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Beginne jetzt, indem du einen Sankalpa,
ein Versprechen oder eine Autosuggestion
formulierst, womit du deine Absicht
ausdriickst, deinen Weg des Babaji ‘s Kriya
Yoga anderen mit Liebe und Weisheit

geschickt Wiederhole
dieses Versprechen téglich in einem
entspannten Zustand.

ndherzubringen.

Klassischer Yoga und die Meditationen von
Marcus Aurelius — Teil 2

Von M. G. Satchidananda

Wie ich am Anfang des ersten Teils
dieses Artikels in der Sommer—Ausgabe
2017 des Kriya Yoga Journals geschrieben
habe: ,Ich habe vor Kurzem das Buch
,Meditationen® bzw. ,Selbstbetrachtungen®

den Lehren von Patanjalis Yoga Sutras
anschlieBen, der hoffentlich die Weisheit
beider verstdndlich machen wird. Danach
werde ich schlieBlich versuchen, die Frage
zu  beantworten, wie die stoischen

von  Marcus  Aurelius Ermahnungen und
gelesen. Mich hat seine Aphorismen der
stoische Philosophie so Mark Aurel Meditationen von dem
sehr bewegt, dass ich mich Selbstbetrachtungen heutigen Yog?—Schﬂler als
dazu entschlossen habe, Ubersetzt von Albert Wittstock Auto-Suggestionen

meine Erforschungen angewendet werden
hinsichtlich der Parallelen konnen. Mir ist
swischen dieser und aufgefallen, dass die

klassischem Yoga mit den
Lesern unseres Journals
zu teilen. Ich werde dem
Leser zunichst die Person
Marcus  Aurelius, den

Meditationen  zu den
beliebtesten

philosophischen = Werken
der heutigen ,Millennials®
(Generation Y) gehoren.

gefeierten rémischen Die darin enthaltenen
Kaiser, den Aufbau seiner HOFENBERG Vorschriften  hinsichtlich
Meditationen die Quelle: http://bilder.buecher.de/produkte/44/44975/449751442.jpg Selbstbeherrschung,
Urspriinge des Stoizismus Gemeinschaft,

und seinen Einfluss auf die Tugendhaftigkeit und

Tradition der klassischen  westlichen
Philosophie bis heute vorstellen, ehe ich
die wesentlichen Lehren der Meditationen
erortere. Dem wird sich ein Vergleich mit

innerem Frieden entsprechen genau dem,
was wir heute im 21. Jahrhundert benétigen
und konnen - wie wir sehen werden -
unsere Yoga—Praxis leiten und inspirieren.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’;}/



Ich ermutige unsere Leser dazu, sich die
Meditationen herunterzuladen oder als
Buch zu kaufen.“ Es folgt nun eine
Fortsetzung des ersten Teils der oben
beschriebenen Erérterungen.

Die Ausbildung sozialer Tugenden

Patanjali gibt in einer Reihe von Versen
im ersten Kapitel der Yoga Sutras ein
dutzend Wege vor, den Geist zu beruhigen.
Mentale Ausgeglichenheit ist die
Voraussetzung fiir Selbst—Verwirklichung
bzw. Samadhi im klassischen Yoga. Der
Yogi ist ,ruhig aktiv und aktiv ruhig.

Genauso betont Marcus Aurelius, wie
wichtig es ist, sich nach innen zu wenden
und aus mentaler Ruhe heraus anstatt aus
einem emotionalem Impuls zu handeln.

L2lehe dich in dich selbst zurtick. Die in
uns herrschende Vernunft ist ja von der

Natur, dass sie im Recht tun Heiterkeit
und Selbstzufiiedenheit findet. “ - VII, 28.

FEine von Patanjalis Vorschriften fiir
Ausgeglichenheit bezieht sich auf unsere
sozialen Haltungen.

JIndem man Freundlichkeit gegentiber
den Glicklichen, Mitgefiihl gegentiber den
Ungliicklichen, Freude gegeniiber den
Tugendhafien und Gleichmut gegentiber
den Untugendhaften praktiziert, bewahrt
der Geist seine ungestorte Ruhe.“ - Yoga
Sutra [.33

Bei  Marcus®  Vorschrift
Tugendhaftigkeit geht es nicht nur um eine
moralische

sozialer
Kontrolle des duBeren
Handelns, sondern sie erstreckt sich auch
auf die urséchliche innere Quelle davon:

,Verbringe den Rest deines [Lebens
nicht in Gedanken an andere, wenn sie

keine Beziehung zum Gemeinwohl haben.
Denn du versdumst damit die Erfiillung
einer anderen Pflicht, wenn du deinen
Geist damit beschéftigst, was dieser oder
Jener tut und warum, was er sagt, was er
denkt oder vorhat usw., was dich von der
Beobachtung deiner regierenden Vernunft
abzieht. Du musst also aus deiner
Gedankenreihe jeden Zufall, jedes Unniitze,
Jjede Neugier und jede Arglist verbannen,
musst dich gewéhnen, nur solche Gedanken
zu haben, dass, wenn man dich plotzlich
fragt, woran du denkst, du [freimiitig
antworten kannst: An dies oder das; so
dass man an deinen Gedanken erkennt,
dass alles Einfachheit und Wohlwollen ist,
wie es einem geselligen Wesen geziemt,
dass du nicht an bloBes Vergniigen oder
irgendeinen Genuss denkst, nicht an Hass,
Neid, Argwohn oder sonst etwas, dessen
Gestédndnis dich schamrot machen miisste.
- 111, 4.1.

Da unsere sozialen Beziehungen eine
groBe Storquelle sein kénnen, besteht der
erste Schritt bzw. das erste Glied im
klassischen Astanga oder 8-—gliedrigen
Yoga laut Yoga—Sutra I1.30 aus den
sozialen Beschriankungen oder Yamas:
Nicht-Schaden (Ahimsa), Wahrhaftigkeit
(Satya), Nicht-Stehlen (Asteya),
Keuschheit (Brahmacharya) und
Begierdelosigkeit (Aparigraha)

(13

Marcus spricht ausfiihrlich tiber die
Tugenden:

SWillst du dir ein Vergniigen machen, so
betrachte die Vorziige deiner Zeitgenossen
so die Tatkraft  des  einen, die
Bescheidenheit des andern, die
Freigebigkeit eines dritten und so an einem
vierten wieder eine andere Tugend. Denn

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



nichts erfreut so sehr wie die Muster der
Tugenden, die aus den Handlungen unserer
Zeiltgenossen uns In reicher Fiille in die
Augen fallen. Darum habe sie auch stets
vor Augen. “ - VI, 48.

JIst dein Wohlwollen wirklich echt, ohne
Heuchelei und Gleisnerei, so ist es auch
unerschiitterlich. Denn was kann dir der
boshafte Mensch anhaben, wenn du iIn
Freundlichkeit gegen 1hn verharrst, ihn ber
passender Gelegenhelt sanfimiitic warnst
und gerade in dem Augenblick, wo er dir
Béses anzutun versucht, 1hn in ruhigem,
zurechtweisendem Tone etwa so anredest:
>Nicht doch, mein Lieber! Wir sind zu
etwas anderem geboren. Mir zwar wirst du
damit nicht schaden, dir selbst aber
schadest du damit, mein Lieber. < Zeige
I1hm dann in schonendster Weise und mit
gutem Bedacht, dass sich dies also
verhédlt... Du musst es aber ohne Spott und
Ubermut tun, vielmehr mit liebevoller Seele
und fern von aller Bitterkeit; auch nicht im
hotimeisternden Tone oder in der Absicht,
das Staunen eines Dritten, der etwa
dabeisteht, zu erregen, sondern rede, wenn
du ihn allein hast, nicht wenn andere umher
stehen. “- XI, 18.9.

JKann mir jemand iiberzeugend dartun,
dass Ich nicht richtig urteile oder verfahre,
so will ich’s mit Freuden anders machen.
Suche ich ja nur die Wahrheit, sie, von der
niemand je Schaden erlitten hat. Woh! aber
erleidet derjenige Schaden, der auf seinem
Irrtum  und auf  seiner Unwissenheit
beharrt. “- VI, 21.

JEs Ist  ldcherlich, der eigenen
Schlechtigkeit sich nicht entziehen zu
wollen, was doch mdglich, wohl aber der

Schilechtigkeit anderer, was unmdglich ist.
- VII, 71.

SHiite dich, gegen Unmenschen ebenso
gesinnt zu sein, wie diese gegen Menschen
gesinnt zu sein pflegen. “- VII, 65.

JLiebe das, was dir widerféhrt und
zugemessen Ist; denn was kdnnte dir
angemessener sein?“ - VII, 57.

JArbeite an deinem Innern. Da ist die
Quelle des Guten, eine unversiegbare
Quelle, wenn du nur immer nachgrébst. * -
VII, 59.

JWas dem ganzen Bienenschwarme nicht
zutrdglich ist, das ist auch der Biene nicht
zutréglich. “ - V1, 54.

,Die beste Art, sich an jemand zu
rédchen, ist die, nicht Boses mit Bosem zu
vergelten. “ - VI, 6.

yDarin suche deine ganze Freude und
Befriedigung, immer Gottes eingedenk von
einer gemeinniitzigen Tat zu einer andern
fortzuschreiten. “- V1, 1.

Marcus fiihrt Tugenden an vielen Stellen
auf, so z.B.: ,Zeige demnach das an dir,
was ganz In deiner Macht steht, sei lauter,

ehrbar, arbeitsam, nicht
vergniigungssiichtig, zuftieden mit deinem
Geschick, genltigsam, wohlwollend,
freimiitig, einfach, ernsthaft und

groBmiitig. “ -V, 5.

Das lenkende Prinzip der Weltordnung und
wie man es verstehen kann

Marcus  Aurelius  verwendet  eine
Vielzahl von Begriffen, um sich auf das
lenkende Prinzip der Weltordnung zu
beziehen, wie z.B. Gott, Zeus, Natur, das
Ganze, Universum, Gesetz, Vorsehung,

Schicksal. Sie sind tatsdchlich als

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Synonyme zu verstehen, die er abhidngig
vom Kontext oder vielleicht auch je nach

emotionaler Reaktion abwechselnd
gebraucht. Er trifft eine klare Aussage tiber
die stoische Lehre: SAus allem

zusammengesetzt Ist eine Welt vorhanden,
ein Gott, alles durchdringend, ein
Korperstoft, ein Gesetz, eine Vernunft,
allen verniinftigen Wesen gemein, und eine
Wahrheit. “- VII, 9.

Die Vernunft ist die Instanz, mit der
man verstehen kann, wie der Eine zu vielen
geworden ist und, dass die Vielen alle Teile
des einen Ganzen sind.

SWas ist aber eine gebildete und
einsichtsvolle Seele? Die, die den Ursprung
und das Ziel der Dinge kennt und den
Geist, der die Korperwelt durchdringt und
die ganze Zeit hindurch nach bestimmten
Abschnitten das All verwaltet. “- V, 32.

LBel einem verntinftigen Geschdpfe ist
eine naturgeméidlBe Handlungsweise immer
auch eine vernunfigeméBe. “- VII, 11.

Das stoische Ideal und ein konstantes

zugrunde  liegendes Motiv in  den
Meditationen ist ein Leben, das in Einklang
mit der Vernunft gefithrt wird - der
Rationalitét, welche sowohl der

menschlichen als auch der universalen
Natur, dem Ganzen, von dem die
menschliche Natur ein Teil ist, innewohnt.
Markus verleiht im ersten Buch seiner
Dankbarkeit gegentiber all denjenigen
Ausdruck, die ihn darin eingefiihrt haben.

LDass ich mich tiber die Art und Weise
eines naturgemélBen Lebens lebhaft und oft
in Gedanken beschiéftigte; dass mir durch
die Gaben, Hilfeleistungen und
Eingebungen der Gétter nichts gefehlt hat,
der Natur gemdl3 zu leben, und wenn ich

10

noch vom Ziel entfernt bin, so ist es meine
Schuld, dass ich die gottlichen Mahnungen,
fast mdchte ich sagen Offenbarungen,
schlecht befolgt habe. “- 1, 17.6.

Das Obige legt nahe, dass er neben der
Vernunft auch auf eine innere
Gottern
zurtickgegriffen hat und, dass sein

Kommunikation mit den

religises Erleben nicht durch
konventionelle Frommigkeit begrenzt
wurde.

Klassischer Yoga spiegelt die
Philosophie des Samkhya wider, die zwei
Pole der Realitdt postuliert: Prakriti oder
Natur und Purusha, Bewusstsein. Samkhya
gliedert die Natur in 23 Prinzipien,
beginnend mit den fiinf Elementen - Erde,
Wasser, Feuer, Luft und Raum - analog
zur griechischen Philosophie. Samkhya
postuliert auch drei Erscheinungsweisen
oder Qualititen der Natur, welche Gunas
genannt werden: Tridgheit, Aktivitdt und
Ausgeglichenheit, die den Tiefschlaf sowie
Wachzustand
beherrschen. Yoga erkldart zudem, wie der
Eine als Viele in Erscheinung treten kann,
aber er besagt auch, dass es nur durch
kognitive  Versenkung
moglich ist, Einssein, FEinheit bzw. Yoga
tatsdchlich zu erfahren. Das erste Kapitel

den Traum— und

Samadhi  bzw.

der Yoga Sutras erortert Samadhi und die
Methoden, wie man ihn erreichen kann.

»Yoga st das Authoren der
ldentifizierung mit den Fluktuationen, die
im Bewusstsein entstehen.“ - Yoga Sutra

[.2

,Durch stindiges Uben und durch
Loslassen kommt es zum Authdren der
Identifizierung mit den Fluktuationen des
Bewusstseins. “- Yoga Sutra .12

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Das letzte Kapitel der Yoga Sutras
erortert, welchen Zweck die Gunas
erfiillen, um den Rahmen und die
Funktionen bereit zu stellen, wodurch die
individuelle  Seele ihre  Unwissenheit
tiberwinden und zur Einheit mit dem
hoéchsten Herrn, der als Ishvara bezeichnet
wird, zuriickkehren kann. [shvara ist ein
zusammengesetzter Begriff, der sich auf
Jsha“, den Herrn, und ,Svara®, das eigene
wahre Selbst, bezieht.

JIshvara ist das besondere Selbst,
unberiihrt von Belastungen, Handlungen,
deren Auswirkungen oder irgendwelchen
unterschwelligen Eindriicken von
Wiinschen. “ - Yoga Sutra 1.24.

Und neben den verschiedenen Yoga—
Praktiken zur Erreichung von Samadhi,
schreibt Patanjali ,Hingabe“ vor:

,Oder man erreicht kognitive
Versenkung durch totale Hingabe an

Gott. “- Yoga Sutra 1.23

In der Versenkung werden Subjekt und
Objekt miteinander gleichgesetzt. Patanjali
sagt uns in Yoga—Sutra .17, dass die erste
Stufe von Samadhi - Samprajnata, ,mit
Unterscheidungen - von Produkten
begleitet wird, die durch diese Fusion
inspiriert werden: Beobachtungen,
Reflektionen,  Gliickseligkeit und der
Erkenntnis von ,lch bin“. Dies erinnert uns
an die oben zitierte Aussage von Marcus,
worin er auf die Botschaften, Inspiration
und den Ansporn der ,Gotter” Bezug
nimmt.

Wirklich einzigartig an Marcus Aurelius
ist die Tatsache, dass seine Meditationen
nicht von einem Mystiker in irgendeiner
Hohle, einem Kloster, Ashram oder an
einem spirituellen Riickzugsort weit weg

11

von der Gesellschaft verfasst worden sind,
sondern nahe der Frontlinien im Kampf
gegen die Barbaren, im Grenzgebiet des
romischen  Reiches und von dem
méchtigsten Mann der Welt, dem Kaiser,
als das Reich den Hohepunkt seines
Einflusses beinahe erreicht hatte. Der
Kampf gegen die Barbaren an der Grenze
des Reiches ist eine ganz wunderbare
Metapher fiir die Anstrengungen der
Stoiker und Raja Yogis, die Angste und
Begierden der menschlichen Natur eines
jeden zu bezwingen. Wie viel schwieriger
muss es sein, Tugend und Weisheit
inmitten des Horrors und Gemetzels eines
Krieges zu bewahren? Sein Beispiel
erinnert mich an Krishna in der Bhagavad
Gita, deren Schauplatz das Schlachtfeld
wihrend eines Biirgerkrieges zwischen den
Pandavas und den Kauravas ist. Ich meine,
Marcus hétte mit seiner stoischen Weisheit
Arjuna ebenso wie Krishna darin beraten
konnen, wie er seine Pflicht als Krieger
erfiillen und dabei die ruhige Perspektive
des Zeugen beibehalten kann.

Wie man die Meditationen bei der eigenen
Yoga Praxis nutzen kann

Patanjali sagt uns in Yoga Sutra II.33:
~Wenn man durch negative Gedanken
behindert wird, sollte  man sich
gegenteiliger (d.h. positiver) Gedanken
befleiBigen. “ Indem ein Yoga Sadhak dies
in Form von Auto—Suggestionen macht,
kann er/sie tief sitzende Gewohnheiten und
mentale Neigungen durch neue
unterbewusste Programme ersetzen. Diese
werden einem dann helfen, tugendhaft zu
handeln, anstatt aus Arger, Angst oder
einem impulsiven Wunsch heraus zu

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



reagieren. Lerne ein paar der Meditationen
auswendig und um sie in  das
Unterbewusstsein einzuprogrammieren,
wiederhole sie mehrmals, am Ende einer
Meditation, kurz vor dem Einschlafen,
wihrend du dich korperlich nach einer
Asana—Praxis entspannst und im Laufe des

Tages. So wird die Weisheit von Marcus

12

Aurelius deine Yoga—Sadhana und auch die
Erfiilllung deines gottlichen Potentials
inspirieren und bestédrken.

(Anmerkung: Deutsche Ubersetzung der Zitate
geméaB: http://gutenberg.spiegel.de/buch/des—

kaisers—marcus—aurelius—antonius—
selbstbetrachtungen—1479/1)

Yoga fur Kinder

von Acharya Maitreya

Um nachvollziehen zu kénnen, welche
Bedeutung Yoga fiir Kinder hat, muss man
zuerst die Dynamik der menschlichen
Psyche vom yogischen Standpunkt aus
verstehen. Der Mensch ist ein spirituelles
Wesen mit dem latenten Potential,
kosmische Tugenden wund Krifte zu
manifestieren. Als Seele befindet sich
dieses Wesen in einer materiellen
Erfahrung, in einem Lernprozess. Die
individuellen Bedingungen dafiir, dieses
Potential zu manifestieren, werden durch
Karma und durch die Qualitdit von
Empfingnis, Schwangerschaft, Geburt und
Erziehung bestimmt. Wihrend dieses
Prozesses wird die psychische Struktur der
Korper—Geist—Personlichkeit etabliert,
wobel es zur Biindelung von Samskaras,
Gewohnheiten oder mentalen Neigungen,
kommt. Diese Gewohnheiten sind das
Haupthindernis fiir das menschliche Wesen,
den essentiellen Bewusstseinszustand zu
erfahren und damit auch dafiir, sein eigenes
gottliches Potential des wahren Seins
auszudriicken.

Yoga ist die Piddagogik des Seins, die
Methode, auf dieses Potential zuzugreifen
und es zu entfalten. Siddha Tirumular sagt
in seinem 7irumandiram, dass ,die flinf
Funktionen von Shiva/Gott - Schépfung,
Erhaltung, Aufldsung, Verdunkelung und
Gnade - auf die Erziehung der individuellen
Seelen auf deren Reise von Trennung,
Unvollkommenheit ~ und  existentiellem
Leiden zu Einheit, Perfektion und Gliick
abzielen. '.“ Die Praxis von Yoga fiir
Kinder ist eine integrale Erziehungsform,
welche die sensorisch—korperliche
Erfahrung als Grundlage fiir das Lernen als
Ganzes, aber v.a. auch fir das
Kennenlernen des eigenen Ichs, nutzt. Als
integral wird hier eine  Erziehung
verstanden, welche die Entwicklung der
Potentiale des menschlichen Wesens

ganzheitlich betrachtet, d.h. in physischen,

vitalen (emotionalen), mentalen,
intellektuellen und spirituellen Aspekten,
genauso wie in sozialer und

umgebungsbedingter Relation. Yoga ist ein

" Marshall Govindan Satchidananda in “Enlighten—
ment: [t’s not what you think”, 2016.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Prozess der L#uterung des Egos, sodass
das wahre Selbst sich durch seine Vehikel
ausdriicken kann, die komplexe Korper—
Geist—Personlichkeit. In welchem Alter
sollte also am besten mit der Yoga—Praxis
begonnen werden? Die Antwort lautet: ,So
frth  wie moglich®, mit entsprechenden
Anpassungen.

Seit dem Altertum wurden Kinder in
Indien traditionell bei einer Zeremonie im
Alter von acht Jahren in Yoga eingefiihrt,
bei der sie Asanas, Pranayamas und
Mantras lernten. Es gab keine Vorschriften
zur Praxis vor diesem Alter. Die Realitét
der Kinder heute unterscheidet sich jedoch
sehr stark von der im alten Indien.
Heutzutage leben die meisten Kinder in
Stddten mit wenig Kontakt zur Natur und
verbringen den Grofteil ihrer Zeit drinnen,
geschiitzt vor der Gewalt der StraBen und
werden durch ,elektronische Nannys®
(Tablets, Smartphones und Videospiele)
unterhalten. Sie werden nicht nur durch die
elektronischen Gerite sondern auch durch
volle Stundenpldne - Schule, Kurse, Sport,
Fremdsprachenunterricht etc. - tiberreizt.

13

Dies schafft ungesunde Bedingungen von
Stress und Angst, die zu Bestandteilen der
Konstitution dieser sich entwickelnden
Organismen werden. Deswegen stellt Yoga
fir ~Kinder eine Abhilfe flir diese
ungesunden Bedingungen dar, anstatt eine
weitere Lernaktivitit zu sein, die diesem
Programm noch hinzugefligt wird.

Bis zu einem Alter von sieben Jahren
hat Muladhara Chakra (Wurzel- oder
Basis—Chakra) seine stirkste Aktivitit. Es
ist verbunden mit dem Erd-Element, das
fir die ,Erdung® des Geistes sorgt und die
Verhiltnisse von Anhaftung und
Abneigung, Uberleben, Stabilitit oder
Angst schafft. Physiologisch ist dies der
Zeitraum, in dem sich das Gehirn
entwickelt und am Ende dieses Zyklus
erzeugt das System das Immungedidchtnis
mithilfe der Thymus—Driise. Die Yogapraxis
ermoglicht eine effektivere Ausbildung des
Gehirns und des Immunsystems. Dadurch
wird die Entwicklung eines gesunden,
gendhrten, widerstandsfihigen physischen
Korpers und eines Gefiihls von
Geborgenheit ermoglicht.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Kinder bei der Hatha Yoga Praxis und beim Meditieren

Am Anfang dieser Phase leben Kinder
nattirlicherweise in einem Zustand der
Kontemplation, wobei sie beobachten und
experimentieren, um zu verstehen, wie die
Dinge funktionieren. Gleichzeitig sind sie
aktiv und erregbar, Charakteristiken, die
mit der Zeit zunehmen. Yoga in der
Kindheit gleicht diese Qualitdten und auch
die Entwicklung der beiden Gehirnhilften
ideal aus, indem die dynamischeren
Techniken wie Asanas und Pranayamas mit
den statischen Techniken wie
Tiefenentspannung und Meditation
abgewechselt werden. Dies bewahrt den
kontemplativen = Aspekt, fordert  die
Konzentrations— und Merkfihigkeit, hilft
dem Kind, seine unglaubliche vitale
Kapazitit zu kanalisieren, um
Selbstkontrolle auszubilden, wodurch
wiederum Angstlichkeit, Impulsivitit und
Aggressivitdt verringert werden. Die Yoga—
Techniken sind ein Training fiir das

Nervensystem. Da dieses noch nicht
vollstidndig ausgebildet ist, kann ein Kind
oft nicht mit der emotionalen/hormonellen
Ladung umgehen, die in Konfliktsituationen
freigesetzt wird. Zum Beispiel, wenn einem
Kind etwas verweigert wird, das es sehr
gerne haben mochte, erzeugt dies Leiden
und Wut oder Frustration. Es kann weinen
und schreien und ist nicht in der Lage,

emotionale  Impulse und  aggressive
Reaktionen zu koordinieren.
Durch Ausbildung von

Korperbewusstsein und der Forderung der
Wahrnehmung eigener Emotionen, leitet
Yoga die Kinder in dem Prozess der
Selbsterkenntnis an und verhilft
moglicherweise auch zu einem Verstédndnis
fiir andere, was sie in ihren Beziehungen
unterstiitzt. Yoga—Theorien stimmen mit
der modernen Psychologie und Péddagogik
tiberein, wenn sie behaupten, dass eine

Babaiji's Kriya Yoga Journal ’)}/



gute Beziehung des Individuums mit sich
selbst der beste Weg ist, eine Umgebung
des Friedens und der Ausgeglichenheit um
es herum zu schaffen. Asanas unterstiitzen
die motorische, emotionale und
intellektuelle Entwicklung. Indem man die
Praxis von Asanas und Pranayamas
miteinander kombiniert, kann man das
zentrale Nervensystem positiv
beeinflussen, wodurch das Kind dabei
unterstiitzt wird, ein emotionales und
Gleichgewicht Zu
erreichen. Dabei wird psychische Energie
freigesetzt und kanalisiert, die ansonsten
psycho—physische Unruhe verursacht, an
der viele Kinder leiden. Auf diese Weise
werden Vitalitdt und auch Ausgeglichenheit

gesteigert.

psychomotorisches

Die Tiefenentspannung nach der Asana—
Praxis ermoglicht dem Korper—Geist—
System, die organische Homdostase
wiederherzustellen und ein Gefiihl fiir das
Vorhandensein eines inneren Raumes des
Friedens entstehen zu lassen. Dies wird im
zelluliren und psychischen Gedichtnis
gespeichert. Meditation erhélt die
Verbindung mit dem Sein aufrecht und
ermoglicht dem Kind, seine Fihigkeit,
Gedanken und Emotionen ohne Beurteilung
wahrzunehmen und nicht impulsiv zu
reagieren, weiterzuentwickeln. In diesem
inneren Raum zu verweilen, erzeugt ein
Gefiihl  des
Verbundenheit mit Altersgenossen und
fordert auch die Fihigkeit, anstrengende

Ereignisse als Herausforderungen anstatt

Vertrauens und der

als Bedrohungen anzugehen.

Aktuelle wissenschaftliche Forschungen
haben gezeigt, welche Vorteile die Praxis
von Yoga und Meditation fiir Kinder hat,
wie z.B.:

15

Verbesserte  Aufmerksamkeit und
Konzentration. Abnahme der Symptome
von ADHS; Reduktion des Stresspegels
und als Resultat davon, bessere schulische
Leistungen. Die Yogapraxis konnte zu
einer Ergdnzung der medizinischen und
verhaltenstherapeutischen Interventionen
werden, die fiir gewshnlich bei Kindern mit
Aufmerksamkeitsproblemen zum Einsatz
kommen.

Personlicher Gewinn  durch die
Beschiftigung mit Gleichaltrigen, ebenso
wie durch eine Verbesserung von
strategischem Planungsvermdogen, visueller
Wahrnehmung, motorischen Fertigkeiten,
verringerte  Angstniveaus und eine
signifikante

Posttraumatischen Belastungsstérungen.

Abnahme von

Reduktion der Unzufriedenheit mit
dem eigenen Kérper bei  Midchen.
Verbesserung der rdumlichen
Gedichtnisleistung, die hauptsédchlich eine
Funktion der rechten Gehirnhilfte ist, was
nahelegt, dass die Praxis die Tétigkeit der

rechten Gehirnhilfte fordert.

‘Riickgang von Abwesenheitszeiten und
Suspensionen, ebenso wie eine schnellere
Fertigstellung von plastischen
kiinstlerischen Aufgaben; Abnahme von
Aggressionen und Gefiihlen der

Verachtung.

Yoga in der Erziehung

Autoritdten auf den Gebieten der
Erziehungs— und der Naturwissenschaften
sowie der kontemplativen Traditionen
haben auf einer Konferenz mit dem Titel
,Educating the World’s Citizens for the
21st  Century®  eine  Reihe  von
Erziehungsrichtlinien aufgestellt und

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



geschlussfolgert, dass die kontemplativen
Traditionen der Welt eine wertvolle
Ressource sind, die zur Entwicklung von
mitfiihlenden =~ Menschen beitrdgt, die
ethisch  verantwortlich sind und ihr
Seelenleben unter Kontrolle haben. Somit
werden sie perfekt auf die groBen
politischen, sozialen und spirituellen
Herausforderungen unserer Zeit

vorbereitet sein.

Yoga stellt eine dieser Traditionen dar
und seine Vielfalt an Prinzipien und
Techniken ermdéglicht diese integrale
Entwicklung. Generell beziehen sich die
Techniken auf jene Qualitdten oder Werte,
welche die Beobachtungsgabe und
Weiterentwicklung fordern. Die Yamas und
Nyamas, ethische Prinzipien wie
Gewaltlosigkeit, Wahrheit, Reinheit und
Freude kénnen durch Geschichten gelehrt
werden, die in einer verspielten und
archetypischen Sprache erzdhlt werden,
welche die Seele des Kindes erreicht.

Wenn Kinder motorisch gut entwickelt
sind und soziale sowie emotionale
Fertigkeiten haben, hilft ihnen das nicht
nur in der Schule, sondern auch bei allen
wesentlichen  Aspekten des  Lebens.
Zahlreiche Studien belegen, dass junge
Menschen, die tiber diese sozialen und
emotionalen Fahigkeiten
gliicklicher sind, mehr Selbstvertrauen
haben und als Schiiler, Familienmitglieder,

verfiigen,

Freunde und Arbeitnehmer kompetenter
sind.  Gleichzeitig
Veranlagungen  fiir

bestehen  weniger
Drogenmissbrauch,
Alkoholabhédngigkeit, Depressionen und

Gewalt.

In Brasilien ist Yoga seit den 60ern
sowohl an privaten als auch an 6ffentlichen

16

Schulen in den Lehrplan integriert. Aktuell
gibt es dort viele Schulen, die Yoga fiir ihre
Schiiler anbieten. Ich habe mit meiner
Yoga—Praxis auf diese Art begonnen und
weil ich nun erkenne, welchen Effekt dies
auf meine Entwicklung hatte, habe ich
meine Studien auf diesem Gebiet vertieft.
Ich unterrichte Kriya Hatha Yoga Kurse
und Meditation fiir Schiiler an einer
offentlichen Netzwerkschule und fiihre
Studien und wissenschaftliche Forschungen
zu diesem Thema durch. Neben der
Forderung von Yoga—Praxis an Schulen,
beabsichtige ich, dem eine Stimme zu
verleihen, wie Kinder die Praxis
wahrnehmen und sie als Protagonisten ihrer
Geschichte und der Wissensproduktion
anzuerkennen. Ausgehend von diesen
Erfahrungen sehe ich, dass es Sensitivitiit,

Kreativitét, Spontanitét, eines
Gleichgewichts zwischen spielerischen und
disziplinarischen Aspekten und
Selbstkontrolle bedarf. Beim

Yogaunterricht an Schulen gibt es viele
Moglichkeiten, einen transdisziplindren
Ansatz zu verwenden und das Wissen der
Geographie, Geschichte,
Sprachwissenschaften, Mathematik,
Biologie, Physiologie und Philosophie mit
den Elementen der Yoga—Kultur zu
verbinden. Dieser Prozess hilft den
Kindern, Yoga zu lernen und dessen
philosophische Techniken und Konzepte,
genauso wie auch Aspekte aus
Schulfichern, im Alltag
anzuwenden. In diesem Kontext ist es

effektiver

wichtig, vorsichtig zu sein, wenn man
philosophische
Prinzipien und universale Werte vorstellt,
um keine intellektuellen Konflikte oder

Konzepte, moralische

Auseinandersetzungen beziiglich

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Weltanschauungen zu generieren.
Andernfalls kann dies die Tragweite und die
heilsame Praxis dieser Aktivitdt in einer
Umgebung multipler Kulturen, Religionen

und Ethnizitdten einschrianken.

Yoga fiir Kinder unterrichten

Man kann das Unterrichten von Yoga in
der Kindheit in zwei Phasen angehen: vor
und nach dem siebten Geburtstag. Vor dem
siebten  Geburtstag bedarf es eines
spielerischen Ansatzes, aber danach ist es
moglich, stidrkere Disziplin einzufiihren und
es sind weniger Anpassungen und Spiele
notwendig. Ein Kind lernt hauptséchlich
durch praktische Beispiele, durch
Nachahmung. Und hier beginnt das
Unterrichten von Yoga fiir Kinder: durch
Beispiel. Es gibt nicht den einen Ansatz
oder die eine Methode. Allerdings gibt es
ein paar Prinzipien, die man
beriicksichtigen sollte. So wird zum
Beispiel die Ausfithrung der Haltungen an
die Phasen der motorischen Entwicklung
angepasst, sodass man in jedem Alter damit
beginnen kann, vorausgesetzt es ist ein
strukturiertes Programm dafiir vorhanden,
die Praxis tiber die Monate oder Jahre
entsprechend zu verdndern. Ab einem
Alter von zwei bis drei Jahren kann man
mit einer spielerischen Praxis beginnen und
durch Meditation,
Mythen und Erzdhlungen, die sich auf
menschliche Emotionen, Tugenden und

Kurzgeschichten,

Werte beziehen, emotionale und soziale
Fertigkeiten lehren. In diesem ersten
Stadium ist es normal, dass alles zu einem
Spiel wird, daher ist es nicht notwendig,
die spielerische Anpassung der Techniken
zu verstdrken. Kinder konnen spielen und

17

die Haltungen lernen, sodass sie natiirlich
heranwachsen, ohne die Auferlegung rigider
Disziplin.

Der erste Kontakt mit Yoga ist duBert
wichtig. Daher ist es erwdhnenswert, dass
Yoga fiir Kinder zu einem weiteren Produkt
der Yoga—Industrie geworden ist. So hat
eine Studie beispielsweise herausgefunden,
dass Eltern, die keine Zeit dafiir haben, mit
ithren Kindern zu spielen, angegeben
haben, dass Yoga—Kurse eine weitere
Moglichkeit seien, bei der ,die Lehrer diese
Aktivitit zu einer tollen Art des Spielens
machten®. Es hat sich auch gezeigt, dass
Hatha Yoga die am meisten gelehrte Form
ist und, dass es nur wenig bis keinen
Unterricht in der Praxis von Meditation
gibt. Viele Lehrer bezweifeln, dass Kinder
dazu fihig sind, Meditation zu praktizieren
und projizieren dabei ihre eigenen
Schwierigkeiten auf sie. Wir miissen
achtsam sein, damit das Kind in der
Klarheit aufwédchst, dass Yoga weder zu
schwer noch lidcherlich leicht ist.

Man sollte nicht vergessen, dass ein
Kind, wenn es gut angeleitet wird, weil,
wie man der Stille zuhort, wie man ruhig ist
und v.a. wie man der Phantasie Fliigel
verleiht. In diesem Tanz von Stille und
Bewegung offenbart sich das Universum der
Kindheit und kommt in seiner ganzen Fiille
zum Ausdruck. Es ist notwendig, kreativ zu
sein, indem man Klidnge, Chants, in sich
Hineinhéren (Atem— und Herzgerdusche)
und die Darstellung von mystischen
Charakteren, Tieren und Berufen
zusammen mit anderen Komponenten des
kindliche
Universum, einsetzt und auch Variationen
und neue Moglichkeiten des Lernens und
Spielens bei jeder Haltung einflieBen ldsst.

Yoga, angepasst an das

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Die vorgegebenen Asanas sollten von dem
Lehrer ohne Zwang demonstriert werden,
sodass die Schiiler zusehen und sie dann
selbststéindig praktizieren konnen. Dieser
spielerische  Aspekt ermoglicht es,
menschliche Werte auf natiirliche Weise zu
fordern, ohne Regeln aufzuerlegen. So wird
das Kind dazu veranlasst, seinen eigenen
Koérper und seine Bewegungen zu
erforschen, wihrend es physische
Haltungen einnimmt und  psychische
Qualitdten dabei integriert, wie z.B. zu
versuchen, so fest wie ein Baum, so frei wie
ein Vogel, so stark wie ein Krieger oder so
hell wie die Sonne zu sein.

Und ich strebe danach, unsere Kinder
genau in diesem sonnenhellen Licht
aufblithen zu sehen, wie Samen in der
gottlichen Morgenddmmerung des irdischen
Paradieses, worauf der geliebte
Satgurudeva  Babaji  Nagaraj freudig,
liebevoll und unabldssig hinarbeitet; wobei
er diese Realitit in unserem Herz und
Verstand inspiriert und ndhrt. Om Kriya
Babaji Nama Aum! Aum Tat Sat!

18

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



19

Orden der Acharyas: Jahresbericht und Plane
fur 2018

HELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGA ZU ANDEREN MENSCHEN AUF DER WELT ZU
BRINGEN

Dies 1ist eine gute Zeit, dariiber
nachzudenken, dem ,Babaji’'s Kriya Yoga
Orden der Acharyas” etwas zu spenden,
um es uns weiterhin zu ermoglichen,
Babaji’s Kriya Yoga an Menschen
heranzutragen, die ihn sonst nicht
empfangen kénnten.

In den letzten zwolf
Monaten, seit September
2016, hat der Orden der

Acharyas folgendes
geleistet:

. Uber 130
[nitiationsseminare mit

tiber 1000 Teilnehmern
wurden in 20 Lindern,
darunter Brasilien, Indien,
Japan, Malaysia, Sri
Lanka, Kolumbien,
Estland, Spanien, Deutschland, Frankreich,
Italien, Osterreich, der Schweiz, Portugal,
England, Bulgarien, Belgien, Australien,
den USA und Kanada abgehalten.

e In Bangalore (Indien) wurden ein
Ashram und ein Verlag unterhalten, {iber
die sieben Einweihungsseminare in ganz
Indien organisiert wurden. Vinod Kumar,
der Leiter des Ashrams, gab dort
regelméBig kostenlosen offentlichen Asana—
und Meditationsunterricht. Der Orden
verdffentlichte und vertrieb die meisten
unserer Bilicher und Tontrdger in ganz
Indien.

e Der Ashram in Dehiwala (Sri Lanka)
wurde unterhalten und weiterentwickelt, in
dem wochentlich kostenlose offentliche
Yogastunden und Satsangs fiir Initiierte
abgehalten werden. AuBBerdem fanden dort
Einweihungsseminare statt. Drei unserer
Biicher wurden auf Singhalesisch und
weitere auf Tamil und
Englisch vertrieben.

e Die Ausbildung eines
neuen Acharyas,
Gurudasan (Gowri
Varadhan), in Indien ist
abgeschlossen worden.
Die  Ausbildungen von
insgesamt vier weiteren
Acharyas in Frankreich,
Osterreich und Brasilien
wurden fortgesetzt. Die
Ausbildung von Acharya Amman zur
Weitergabe der zweiten Einweihung in
Kanada ist abgeschlossen worden.

e Die zweite Bauphase des neuen
Ashrams in Badrinath (Himalaja), zu der
zwei weitere Appartements und ein
gemeinschaftlicher Speisesaal gehorten,
wurde abgeschlossen. Im Herbst 2016
wohnten dort zwei Pilgergruppen, die von
fuinf Mitgliedern des Ordens der Acharyas
angeleitet wurden und im Mai 2017 war
eine Pilgergruppe aus Siidindien mit Vinod
Kumar dort. AuBerdem wurden dort

Babaji's Kriya Yoga Journal ’;}/



offentliche Yogastunden und Satsangs
gesponsert.

. 2017
vierzehntégliche offentliche Yogastunden in
Babaji’s Kriva Yoga und Kirtan—
Veranstaltungen im Ashram in Quebec
gefordert.

wurden kostenlose,

e [m Ashram in Quebec wurden im Juli
und August 2017 eine zweiwdchige Kriya
Hatha Yoga  Lehrer—Ausbildung  auf
Englisch mit 7 Teilnehmern und eine
weitere mit 13 Teilnehmern auf Franzdsisch
abgehalten. Eine Lehrer—
Ausbildung fand in der Schweiz mit 5
Teilnehmern statt.

weitere

e Ein FEinsatz in Nord-Sri-Lanka zur
Einfithrung von Yoga— und Meditations—
Unterricht in der offentlichen
Schulausbildung wurde geférdert, woran
mehr als 700 Schulkinder und {iber 60

Lehrer teilnahmen.

Fir das Jahr 2017-2018 hat der Orden
folgende Pldne:

e Einweihungsseminare in den meisten
der oben genannten Linder stattfinden zu
lassen.

e Kostenlose offentliche Yoga— und
Meditationskurse in unseren Ashrams in
Quebec,
Dehiwala (Sri Lanka) vierzehntiglich

Bangalore (Indien) und in

anzubieten.

e Das Buch Babaji und die 18 Siddhas
auf Malayalam und Kannada, das Buch Die
Stimme Babaji’s auf Marathi und Kannada,
seine zweite Auflage auf Hindi und das
Buch Kailash auf Hindi zu versffentlichen.

e Das Haupteingangstor und den Anstrich
des Ashrams in Badrinath fertigzustellen

20

sowie die damit verbundenen
steuerrechtlichen Belange zum Abschluss zu

bringen.

Die 31 ehrenamtlichen Acharyas des
Ordens und viele andere freiwillige
Organisatoren
Unterstiitzung, um dieses Programm fiir
2017-2018 umsetzen zu konnen. Schickt
ihn moglichst bis zum 31.12.2017, dann
erhaltet Thr eine Spendenquittung fiir die
Steuererkldrung 2017.

brauchen Eure

Unsere Arbeit wird ausschlieBlich durch
Eure Spenden finanziert. Es warten viele
Menschen auf der ganzen Welt darauf,
eingeweiht zu werden. Wir werden
Acharyas dorthin schicken, sobald uns die
Mittel zur Verfligung stehen, um fiir deren
Reisekosten aufzukommen.

Nutzt wenn moglich eine Kreditkarte.
Oder sendet einen Scheck an: Babaji’s
Kriya Yoga Order of Acharyas, 196 Moun—
tain Road, P.O. Box 90, Eastman, Quebec,
Canada JOE 1PO.

[hr kénnt die Kreditkartenautorisierung
Online—Shop unter
verschliisseln,
oder uns die Autorisierung einfach per E-
Mail an info@babajiskrivayoga.net senden.

AuBerhalb  Nordamerikas kann die
Spende auch tiberwiesen werden an:
Babaji’s Kriyva Yoga Order of Acharyas,
Kontonummer 406726-0, Bank: Caisse
Centrale Desjardins du Quebec, SWIFT
code: CCDQCAMMXXX, Filiale: La
Caisse populaire Desjardins du Lac
Memphremagog, Bankleitzahl: 50066-815
oder auf folgendes Konto bei der
Deutschen Bank: Kontoinhaber “Marshall
Govindan” Deutsche Bank International,

tiber unseren
www.babajiskriyayoga.net

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/


mailto:info@babajiskriyayoga.net

21

BLZ 50070024, Kontonummer: 0723106,
bzw. IBAN DE09500700240072310600,
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA. (Bitte
schickt eine E-Mail an
info@babajiskrivayoga.net, sobald Ihr

iberwiesen habt).

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/


mailto:info@babajiskriyayoga.net

22

Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von
Babaji’s Kriya Hatha Yoga - Teil 5

Von Durga Ahlund

Wie Babaji’s

Kriya Hatha
Yoga den
Kérper,

Verstand und
hoheren Geist
reinigt, starkt

und integriert
kann  mysterios
erscheinen! Ich
hoffe, dass ich
mithilfe dieser
Artikelreihe

diese  Effekte  durch  einige  klare
Erkldrungen entmystifizieren kann. Babaji
hat die Hatha Yoga Praxis paarig, mit
spezifischen Phasen und Kriyas und unter
Verwendung von Bandhas, Pranayamas,
Mudras und Mantras konzipiert. Eine
tdgliche bewusste und hingebungsvolle
Praxis dieser Korperiibungen wird den
Korper und den Geist stdrken und alle
Ebenen unseres Seins auf ein ,richtiges
Leben“ abstimmen. Es handelt sich dabei
nicht nur um eine korperliche Praxis. Zu
den Zielen von Kriya Hatha Yoga zéhlen:
1) tiefe Entspannung zu erfahren; 2) innere
Stdrke und strahlende Gesundheit zu
entwickeln; 3) den physischen Korper,
Geist und die feinstofflichen Energien zu
reinigen; 4) physische und mentale
Unreinheiten zu beseitigen; 5) den Geist
durch eine hingebungsvolle und meditative
Praxis zu beruhigen und zu festigen; 6) die

feinstofflichen Kanidle zu o6ffnen; 7) die
potentielle Kraft und das potentielle
Bewusstsein (Kundalin) zu erwecken; 8)
Anhaftungslosigkeit und Gleichmut, sowohl
auf der Yoga—Matte als auch im Leben, zu
entwickeln; 9) die Asanas als Mittel zur
Selbstbeherrschung zu meistern.

Das ABC wird als regelmidBige Kolumne
in den quartalsweise erscheinenden Kriya
Yoga Journalen fortgesetzt. Sieh bitte auch
in den vorangegangen Journalen nach, um
mehr Informationen dariiber zu erhalten,
wie du alle der moglichen Vorteile bei
deiner Praxis der 18 Ko&rperiibungen
erreichen kannst. Erlerne diese Techniken
von einem erfahrenen und autorisierten
Lehrer.

(Anmerkung des Ubersetzers: In der
deutschen  Fassung  kann es  zu
Abweichungen von der alphabetischen
Reihenfolge kommen.)

_G_

Gesundheitliche Vorteile der Asanas -
Eine regelmidBige Asana—Praxis steigert die
Beweglichkeit, stdrkt den Muskeltonus,
verbessert die Korperhaltung und das
Gleichgewicht, n#dhrt die Gewebe, erhilt
die Knochendichte aufrecht, fordert die
Gesundheit der Gelenke, verbessert die
Lungenfunktion, fiihrt zu einer langsameren
und tieferen Atmung, néhrt die
Bandscheiben, fordert die Zirkulation des

Babaji's Kriya Yoga Journal ’;}/



vendsen Blutes und der Lymphe, entspannt
das Nervensystem und verbessert seine
Funktion, steigert die Koperbewusstheit,
hebt die Stimmung, senkt den Blutdruck
und fordert die Verdauung.

_I—

Integration - Integration ist wichtig bei
der Praxis von Babaji’s Kriya Hatha Yoga,
einem Weg der Selbstverwirklichung durch
physische, mentale und spirituelle
Entwicklung. Das Kriya Hatha Yoga
System nutzt nicht nur korperliche
bezieht auch
Konzentration mit ein. Kriya Yoga ist
definiert als Handeln mit Bewusstheit. Eine
bewusste und willentliche Praxis der Serie
der 18 Asanas, basierend auf Handeln mit
Bewusstheit, wird den Koérper, den Atem

und den Geist reinigen und verbinden.

Bewegung, sondern

Begib dich zunéchst durch die spezifischen
Schritte und Phasen hindurch aktiv in das
Asana hinein und vertiefe die Erfahrung
dabei  bewusst, indem du  sowohl
korperliche als auch mentale Spannungen
losldsst; finde dich als nédchstes passiv in
die Haltung ein; beobachte, was in deinem
Koérper, mit dem Atem und all den
Empfindungen von An- und Entspannung
geschieht. Fokussiere dich dann, fest und
ruhig, unter Verwendung der Bandhas auf
das Dritte Auge und gib dich der Energie
des Asanas hin. Diese Art der Asana-—
Praxis, bei der man Kriyas, Pranayama,
Bandhas, Mudra, Mantra und Hingabe
einsetzt, wird Harmonie im Korper férdern.
Anstatt dich exzessiv  anzustrengen,
solltest du Bewusstheit, den Atem und die
Bandhas nutzen. Du verbrauchst deine
Energie nicht, sondern erfihrst stattdessen

23

eine Energiezunahme. Du wirst durch eine

derartige  dynamische Praxis niemals
erschopft sein, sondern energetisiert und
harmonisiert und ein  Gefithl von

Wohlbefinden verspiiren.

Bewegungslosigkeit (,immobility“) - Wir
sagen, dass das erste Ziel unserer Asana—
Praxis Entspannung ist. Allerdings geht
unsere Zielsetzung weit (iber die normale
Vorstellung von Entspannung hinaus, unser
Ziel ist tatsdchlich Bewegungslosigkeit und
Stille. Um diesen Zustand der
Bewegungslosigkeit zu erreichen, musst du
zuerst all die Unruhe in deinem Korper
beseitigen. Die Erfahrung von tiefer
Entspannung bei den Asanas beruht nicht
auf einem Energieabfall aufgrund von
Untétigkeit, sondern stattdessen auf einer
Energiezunahme, einem Einstrémen und
Zirkulieren von Kraft, in einem ruhigen,
bewegungslosen und empfinglichen Kérper.

_J_

Jalandhara Bandha - Die Kompression
des Halses, welche die Funktion des
Hormonsystems harmonisiert. Jalandhara
dehnt den Nacken und das Riickenmark
und beeinflusst die Hirnanhangs—, die
Zirbel- und die Schilddriise sowie die
Nebenschilddriisen und den Thymus. Es
stimuliert die parasympathische
Riickenregion, da es die Medulla oblongata
am oberen Ende des Riickenmarks anregt.
Diese reguliert die Herzfrequenz, die
Blutdruck. Der
Verschluss von Jalandhara sorgt fiir ein

Atmung und den

Gefiihl von Entspannung, da die Energie im
feinstofflichen = Zentralkanal, @ Sushumna
Nadi, zur Ruhe kommt. Dieses Bandha wird
zusammen mit Mulabandha und Uddiyana

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Bandha bei vielen Asanas dezent, d.h.
nicht bis zur muskuldren Vibration,
eingesetzt.

_K_

Kriyas - Babaji's Kriya Yoga ist ein aus
144 unterschiedlichen Kriyas oder Ubungen
bestehendes
reinigende Handlungen, die Bewusstheit
entstehen lassen. Bei unserer Hatha Yoga

Praxis bauen wir Kriyas jedoch als winzige
Mikrobewegungen ein, die behutsam tiefere

System. Kriyas sind

Muskelschichten des Kérpers ansprechen.
Diese dynamischen Kriyas sind subtil, weil
dabei nicht nur physische, sondern auch

energetische Bewegungen integriert
werden.
Kundalini - Kundalini ist Shakti—

Energie. Kundalini ist die schopferische
Energie des Universums und zugleich die
grundlegende Kraft, die jeden menschlichen
Organismus, jeden Korper, jedes Leben
und jeden Geist regiert. Kundalini facht das
Leben an, allerdings ist sie eine potentielle
Kraft und ein potentielles Bewusstsein, die
sich die meisten Menschen nie zu Nutze
machen kénnen. Die Kundalini schlummert
in jedem Menschen. Asanas und andere
Yoga—Praktiken konnen ihre potentielle
Energie erwecken. Wenn Kundalini erweckt
und in dem feinstofflichen Zentralkanal,
Sushumna Nadi, zum Aufsteigen gebracht
wird, kann sie immer noch erschiitterbar
und unregelméBig sein. Nur dann, wenn sie
durch Yoga frei flieBt und nicht mehr
zittrig, sondern bestédndig ist, wird der
gesamte Korper gefestigt, wie die ,Flamme
in einem Raum ohne Lufthauch® in den
heiligen Schriften. Alles wird fest - Stimme,
Augen, Gehor und Bewusstsein.

24

_L_

Loslassen - Dies ist eine wichtige Praxis
und ein positiver Effekt der Asanas! Asanas
kénnen den
Anspannung, negativen Gedankenschleifen,
Emotionen, Begierden und  Angsten
befreien. Eine regelmilBige Praxis dieser 18

Praktizierenden von

Korperiibungen kann dazu beitragen, einen
starken, ruhigen und empfinglichen Korper
und Geist zu entwickeln, da dir die Asanas
dabei helfen, die Anspannung, die durch
alltdglichen Stress und Irritationen von
Korper, Geist und Emotionen entsteht,
loszulassen. Die Asanas werden dich
lehren,  wie du  Anspannung  und
Ruhelosigkeit  im
loslassen kannst. Nur dann kannst du damit
anfangen, auch alles andere wirklich
loszulassen. Als nédchstes wirst du lernen

physischen  Korper

missen, Anstrengung und Ehrgeiz oder
Konkurrenzgefiithle Joszulassen, die du
vielleicht bei deiner Praxis verspiirst.
Lerne, die Praxis einfach nur zu genieBen.
Und dann kannst du schlieBlich feststellen,
dass du dich von der Identifikation mit aller
Art negativen, konditionierten Denkens
16st, wie z.B. ,Ich kann dies oder das nicht
tun. Praktiziere Kriya Hatha Yoga, /ass °
los und lebe positiv.

_M_

Mantra - Ein Mantra besteht aus einer
oder mehreren
Shaktis, Kraft in verschiedenen Formen.
Mantra erzeugt eine feinstoffliche Energie,
die das Potential hat, emotionale Ladungen
auszudriicken oder zu beseitigen. Mantra
kann negative Gefithle und Angstlichkeit
beheben. Mantra kann fiir Ruhe und
Entspannung in Koérper und Geist sorgen.

Klangsilbe/n,  Samen

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Ein Mantra kann die in ihm enthaltenen
Energien in Bewegung versetzen.

Meditative Praxis - Meditation ist ein
Bewusstseinszustand, der durch die Asana—
Praxis hervorgerufen werden kann. Eine
regelmidBige Asana—Praxis wird letztlich die
Pranas im Korper ausgleichen und den
Geist in einen ruhigen Zustand versetzen,
einen einfachen, natiirlichen Zustand der
Bewusstheit. Es gibt mehrere Wege, die
dich bei der Asana—Praxis direkt in die
Meditation hinein bringen kénnen.

Der erste Weg in die Meditation fiihrt
tiber das selbstverstindliche Uben einer
tdglichen Asana—Praxis. Dazu kommt es,
wenn der physische Korper - gestdrkt und
diszipliniert durch die Bandhas - der Atem
und die Bewusstheit unter die Kontrolle
des Geistes gelangen. Die Asana—Reihe
verlangsamt, vertieft und reguliert die
Atmung und harmonisiert die Pranas,
sodass der Korper so stabil und
unbeschwert wird, dass physische und
mentale FRuhelosigkeit beseitigt werden.
Der physische Korper kann dann in Stille
verweilen und dies ermdglicht dem Geist, in
subtilere Bewusstheitszustédnde
einzutreten. Der zweite Weg in die
Meditation aus der Asana—Praxis heraus
fihrt tber ein willentliches Uben mit
Konzentration auf die Wirbelsédulenatmung.
(Die Wirbelsidulenatmung wird ausfiihrlich
in einer spidteren Ausgabe erdrtert
werden). Wihrend du dich innerlich auf das
Ujjayi Pranayama und die Bewegung des
Pranas in der Wirbelsdule konzentrierst,
wird der Atem ganz fein. Wenn sich der
Raum zwischen den Atemziigen ausdehnt,
wird die Asana—Praxis meditativ. Der dritte
Weg in die Meditation fithrt {ber
Shavasana. Es gibt ein kurzes Shavasana

25

nach jedem Asana, das dabei hilft, seine
positiven Effekte und die Verdnderungen in
der Zirkulation zu integrieren. Das Asana
ist eine Reinigungshandlung; ein Bewegen
und Verdrehen des Kérpers, um dadurch
die Energie iiberall in ihm zu reinigen, zu
steigern.  Ein
ausgiebiges Shavasana am Ende deiner
Praxis kann dabei helfen, noch vorhandene
Spannungen und Giftstoffe im Korper und
Geist zu beseitigen und dich in einen
tiefen, stillen,
Bewusstseinszustand zu versetzen.

balancieren und zu

empfinglichen

Mudra - Eine Mudra ist eine psycho—
physische Geste, die eine korperliche und
mentale Haltung repridsentiert und einen
ruhigen, meditativen Geisteszustand
ermoglicht. Mudras

physischen mit dem pranischen (vitalen)

verbinden den

Korper, was wiederum den Mentalkorper
beeinflusst. Mudras sind wie elektrische
Schalter und nehmen meist die Gestalt von
Gesten an, die mit den Fingern und
Hinden gebildet werden. Eigentlich sind
sie jedoch Ausdrucksformen des Geistes,
die mithilfe der Hinde, Augen,
Gesichtsmuskulatur ~ und  der  Zunge
artikuliert werden. Mudras beziehen sich
auch auf die Kérperhaltung und kénnen den
Einsatz von Bandhas, Pranayama und
Kriyas  umfassen. Sie férdern  die
Bewusstheit des Praktizierenden fiir den
Pranafluss im feinstofflichen  Korper.
Asanas, die ohne Anstrengung mindestens
drei Minuten lang beibehalten werden,
stimulieren ein Weichwerden und FlieBen
im Inneren. Winzige Mudras und Prana-—
Schwingungen, die von pulsierender
Energie ausgehen, erzeugen eine heilende
Resonanz und nidhren das gesamte Wesen.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/



Mulabandha - Mulabandha ist eine
muskuldre Kontraktion des Perineums, die
einen  kraftvollen  Effekt  auf das
Nervensystem und die Hormondriisen hat
und auBerdem auch auf das Energiesystem
des Korpers, den Prana. Es hilft, die
Wirbelsdule bei den Asanas auszurichten
und zu kriftigen und seine perfekte
Ausfithrung kann den physischen, den
mentalen und den psychischen Kérper neu
fokussieren. Es tridgt dazu bei, das
hormonelle Gleichgewicht aufrecht zu
erhalten und die Funktion der inneren
Organe zu regulieren. Es lenkt den Prana
in dem  feinstofflichen  Zentralkanal
(Sushumna Nadi) nach oben um und
erzeugt sofort ein Gefiihl tiefer mentaler
Entspannung, da es Bewusstheit fordert. Es
sollte  wihrend der Serie der 18
Korperiibungen fiir mehr Sicherheit, Kraft
und Effektivitdt angewendet werden. (Es ist

nicht nétig wihrend Shavasana).

26

_N_

Niyamas - Die zweite Stufe im
klassischen Yoga. Niyamas sind die im
Astanga Yoga festgesetzten
Selbstbeschridnkungen, die in der Praxis
von Babaji’s Kriya Hatha Yoga inbegriffen
sind. Die ftinf Niyamas sind 1) Saucha bzw.
Reinigung, 2) Santosha bzw. Zufriedenheit,
3) 7apas bzw. intensive Praxis, 4)
Svadhyaya bzw. Selbststudium und 5)
Ishvara pranidhana bzw. Hingabe. Eine
tdgliche Praxis der 18 Korperiibungen
bietet Schiilern ein diszipliniertes Ritual
der Verehrung, eine Moglichkeit, den
Kérper und den Geist von Giften und
Negativitdt zu reinigen und auch ein Mittel,
um Bewusstheit,
emotionale Gelassenheit und Zufriedenheit

Anhaftungslosigkeit,

zu entwickeln.

Neues Buch: Erleuchtung: Sie ist anders, als du
denkst

von Marshall Govindan

Erleuchtung: Sie Ist anders, als du
denkst, unsere jiingste Verdffentlichung
zeigt auf, wie du die Ego—Perspektive - die
gewohnheitsmidBige ldentifizierung mit dem
Koérper, den Emotionen und den Gedanken
- durch eine neue ersetzen kannst: den
Zeugen, jener Sichtweise deiner Seele ...
reinem Bewusstsein. Mit zwingender Logik,
Ubungen fiir jeden Tag und gefiihrten

Meditationen erkldart das Buch, wie du dich
selbst vom Leiden befreien, inneren
Frieden genieBen und intuitive Fiihrung
finden kannst.

JErleuchtung” ist das Ziel vieler
spiritueller Traditionen. Heute bezeichnet
sich eine groBe und wachsende Zahl an
Menschen als ,spirituell, aber nicht
religivs.“ Was bedeutet das? Steckt mehr

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}



dahinter, als die  Ablehnung der
Zugehorigkeit zu  einer  organisierten
Religion? Kann die Wissenschaft die
Existenz hoherer Bewusstseinszustinde,
die mit spiritueller Erleuchtung verbunden
sind, beweisen?

Diejenigen, die sich  selbst als
yspirituell” bezeichnen, streben danach, in
dieser Welt in einem hoheren, anhaltenden
Bewusstseinszustand prédsent zu sein---
Spirituell Suchende bemiihen sich darum, in
dem ewigen Jetzt zu sein; sie betonen, wie
kraftvoll es ist, genau in diesem Moment
gegenwirtig zu sein. Allerdings suchen sie
nicht nur fliichtige spirituelle Erfahrungen.
Sie wollen einen anhaltenden Zustand
hsheren Bewusstseins erreichen, der
verschiedenartig als Erleuchtung, das
Erwachen, Satori, [llumination, Samadhi,
Selbst—Verwirklichung und
Christusbhewusstsein bezeichnet wird. Auch
wenn sich diese Begriffe in den spirituellen
und kulturellen Traditionen unterscheiden
mogen, beziehen sie sich alle auf das
dauerhafte  Erreichen eines  hoéheren
Bewusstseinszustandes, in dem  der

Suchende das Einssein mit allem erkennt.

Die  Aufsdtze in  diesem  Buch
untersuchen die Beschreibungen von
Erleuchtung in verschiedenen spirituellen
Traditionen und Weisheitslehren, den
Prozess des ,Erleuchtet-Werdens®“ und,
wie man die inneren Hindernisse fiir die
Erreichung dieses Zieles tiberwindet.

Was angesehene Autoren tiber dieses Buch
sagen:

SMit seinem Werk, Erfeuchtung: Sie ist
anders, als du denkst, legt Marshall
Govindan die Geschenke der Siddha

27

Meister direkt vor unsere Haustiiren. Er
skizziert darin prdgnant und klar die lange
erprobten Techniken dieser Meister zur
Beseitigung von Hindernissen - unsere
tiefsten Leiden wie Angst, Zweifel und alle
Formen von Kummer und Sorgen, welche
den ununterbrochenen Fluss unserer
intrinsischen Brillanz und Freude
blockieren. Erleuchtung: Sie ist anders, als
du denkst ist eine Pflichtlektiire, da es
praktisch, einfach und aussagekriftig ist ...
Es ist ein maBgebliches Werkzeug, das wir
einsetzen konnen, um den Lebenzweck zu
finden.

- Pandit Rajmani Tigunait, Ph.D.,
spiritueller Leiter des Himalayan Institute.
Lehrer, Autor, Philanthrop und visionérer
geistiger Fihrer.

~Wahre Erleuchtung ist nicht nur ein
erhabener Geisteszustand sondern eine
komplette Verdnderung des Bewusstseins
von dem begrenzten Ego zu der héchsten
Selbst—Verwirklichung, in der wir mit allem
Sein eins sind - uns auf alles an Zeit und
Raum und dartiber hinaus ausdehnen.

Marshall Govindan enthiillt die
Geheimnisse der Yoga Siddhas und deren
transformative Praktiken, um dem Leser
dabei zu helfen, sich jener hochsten
Erleuchtung zu ndhern, dem letztendlichen
Ziel des gesamten eigenen Handelns.“

- Dr. David Frawley (Pandit Vamadeva
Shastri); Direktor des American Institute of
Vedic Studies, Yoga—, Ayurveda— und
Jyotisch—Lehrer, Trdger des durch den
indischen Prédsidenten verliehenen PFadma
Bhushan-Ordens, Autor von Shiva, the
Lord of Yoga und tiber dreiig weiteren
Btichern.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}



,Ein ungemeines Lesevergniigen! Dieses
praktische = Handbuch  fiir
spirituelles Leben schopft zutiefst aus
vielen Brunnen der Weisheit, u.a. den Yoga
Sutras des Patanjali, Babaji’s Kriya Yoga,
den Schriften der tamilischen Siddhas, der
Philosophie Sri  Aurobindos wund den
Erkenntnissen der

besonders

gegenwirtigen
Hirnforschung. Geschrieben in einem
zugénglichen Stil wird dieses Buch seinen
Lesern helfen, die Suche nach einem
hoheren Sinn zu verstehen und bietet den
Reisenden eine Werkzeugkiste flir diese
wichtigste aller Reisen.

- Christopher Key Chapple; Doshi
Professor fiir indische und vergleichende
Theologie und Direktor des Master of
Arts—Studiengangs in ,Yoga Studies“ an
der Loyola Marymount Universitét

SWir alle tragen in uns eine natiirliche
und grundlegende Qualitdt der Freude, die
stets vorhanden ist - gleichbleibend und
greifbar - unabhingig von unseren inneren
oder duBeren Lebensumstinden. Wie kann
es daher sein, dass wir nicht in jedem
Moment bestédndige Freude erfahren? Dies
ist die
lebensverdndernde Frage, die Marshall
Govindan in seinem Buch: Erleuchtung: Sie
ist anders, als du denkst untersucht und

entscheidende und

uns beschwort, zu verstehen und auch
umzusetzen. Marshall Govindan bietet uns
ein wirksames Handbuch auserlesener
Lehren, die uns sowohl einfache als auch
geradlinige Antworten liefern, wie wir unser
Geburtsrecht auf bestédndige
erkennen konnen und gleichzeitig die

Freude

Hindernisse aufdecken, die uns andernfalls

28

davon abhalten, es zu verwirklichen.
Dieses Buch ist wahrhaftig ein Leitfaden fiir
alle, die Ego—Zentriertheit hinter sich

lassen und zu offenherzigem,
immerwihrendem Frieden erwachen
wollen.

- Dr. Richard Miller, Ph.D.; Autor von
Yoga Nidra: The Meditative Heart of Yoga
und IRest Meditation: Restorative Practic—
es for Health, Resiliency and Well-Being

,Marshall Govindans neuestes Buch,
Erleuchtung: Sie ist anders, als du denkst,
spricht von Erleuchtung als der Bewahrung
einer kontinuierlichen Bewusstheit der
tieferliegenden Realitéit, einem Zustand des
Seins und nicht des Denkens, einem
Zustand der Stille, der durch die Praxis von
Kriva Yoga, wie er von Kriya Babaji
Nagaraj erfahren und unterrichtet wurde,
erreicht werden kann. Ein ,MUSS® fiir
jeden Yoga—Praktizierenden.

- Dr. T.N. Ganapathy, Ph D.; Direktor
des Tamil Yoga Siddha Research Centre,
Ashoknagar, Chennai 600 083, Tamil
Nadu, Indien

Vorbestellungen der deutschen Ausgabe
sind ab sofort {iber wunsere Website
moglich:
http://www.babajiskriyayoga.net/german/sh
op.php#enlightenment_book

zu einem Preis von 12,50 Euro zzgl. 3,00
Euro Versandkosten innerhalb
Deutschlands bzw. 4,00 Euro nach
Osterreich und in die Schweiz.

Die Lieferung erfolgt erst Ende
Januar 2018.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}/


http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book

29

News und Notizen

Pilgerreise nach Sri Lanka vom
30.Dezember 2017 bis 12. Januar 2018 mit
den Acharyas Satyananda, Kailash und
Kriyanandamayi. Details unter:

www.babajiskrivayoga.net/german/WebPD
F/Sri-Lanka—2018-Program—DE.pdf

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in
Badrinath mit M. G. Satchidananda und
Durga vom 20. September bis 08.Oktober
2018. Begleite uns bei einer
lebensverindernden, unvergesslichen
Pilgerreise zu dem Ort, an dem Babaji
Soruba Samadhi erreicht hat, den hochsten
Zustand der Erleuchtung.
Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPD
F/India—Pilgrimage—Badrinath-2018~

German.pdf

Eine zweite Einweihung mit M.G.
Satchidananda wird vom 15.-17. Juni 2018
in Quebec stattfinden.

Eine dritte Einweihung wird von M. G.
Satchidananda vom 10.-29. Juli 2018 in
Quebec abgehalten werden. Weitere
werden 2018 auch von Satyananda in
Deutschland, von Nityananda in Spanien,
von Sita Siddhananda in Frankreich und
von Ishvarananda in Estland angeboten
werden. Erreiche das Ziel der Selbst—
Verwirklichung mit kraftvollen Kriyas zur
Erweckung der Chakras und trete in den
atemlosen Zustand von Samadhi ein.

Kriva Yoga Einweihungen
und Seminare

Basisseminar

mit Satyananda
Bad Griesbach (DE) 31.05. - 03.06.2018
Pilgerhof,

Seminarhaus: Alter
www.alterpilgerhof.de

Kontakt: satyananda@babaji.de
Klagenfurt (Osterreich) 20. - 22.07.2018

Ort: Yogaschule Kérnten
yogaschulekaernten.at
Email: kontakt@yogaschulekaernten.at

Telefon: +43/0 463240210

Babaiji's Kriya Yoga Journal ’)}/


http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Sri-Lanka-2018-Program-DE.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.alterpilgerhof.de/
http://yogaschulekaernten.at/

Bretten (nahe Karlsruhe, DE)Z 14. - 16.09.2018

Veranstaltungsort: “Karuna” Yogazentrum
Bretten [www.karuna—bretten.de]

Kontakt: Manuela Konig, www.indrayoga.de
Telefon: +49/(0)171-3011440

mit Kailash
Frauenfeld (Schweiz)

Frauenfeld (Schweiz)

09. - 11.03.2018
02. - 04. 11.2018

Kontakt: info@babaji.ch
Telefon: +41/(0)52 366 32 92

mit Brahmananda
Miinchen (DE) 05. - 07.01.2018
Altmtnster/Traunsee (AT) 20. - 22.04.2017

Email: info@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

Aufbauseminar

mit Satyananda

Speicher (Schweiz, Bodensee,
Dreiléindereck) 03.08. -
05.08.2018

Seminarort: Ferienhotel am Schonenbiihl
www.amschoenenbuehl.ch

Kontakt: satyananda@babaji.de

Vertiefungsseminar

mit Satyananda

30

Bad Griesbach (DE) 21. - 29.08.2018

Seminarhaus: Alter Pilgerhof,
www.alterpilgerhof.de

Kontakt: satyananda@babaji.de

Kriya Hatha Yoga Lehrer
Ausbildung

mit Kailash und Satyananda

Frauenfeld (Schweiz) 06. - 21.07.2019
Seminarort: Yogaschule Lichtblick,
BalierestraBe 29, CH-8500 Frauenfeld

Kontakt: Kailash,
www.freemind4u.ch

info@babaji.ch;

Yoga Workshops

mit Satyananda und Manuela
Bretten (nahe Karlsruhe, DE): geplant 2018/19
“Die Alchemie im Yoga. Authentisches Ha—
Tha-Yoga.”
Kontakt:

www.indrayoga.de

Manuela Konig ,

Veranstaltungsort: “Karuna” Yogazentrum
Bretten [www.karuna—bretten.de]

Besuche die Seite
Internetversandhandels

www.babajiskriyayoga.net, um tiber VISA,
American Express oder Mastercard alle
Biicher und andere Produkte von Babaji s
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder

unseres

fiir Spenden an den Orden der Acharyas.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}


http://www.karuna-bretten.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.amschoenenbuehl.ch/
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.freemind4u.ch/freemind4u-main.html
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#workshops
http://www.indrayoga.de/
http://www.karuna-bretten.de/

Deine Kreditkarten—Informationen werden
verschliisselt und geheim gehalten.

Abonniere den Fernstudienkurs ,The
Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya Yoga.
Wir laden dich ein, uns bei diesem
Abenteuer der Selbsterkundung und -
entdeckung zu begleiten, das auf den
Biichern beruht, die von Babaji 1952 und
1953 diktiert worden sind. Erhalte per Post
jeden Monat eine Lektion von 24-30 Seiten
zu einem  bestimmten  Thema  mit

praktischen Ubungen. Details unter:

www.babajiskrivayoga.net/german/shop.ph
pH#GraceCourse

Durgas Blog:
www.seekingtheself.com

Besuche

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya Yoga
Journals - falls noch nicht geschehen — um
die jihrliche Zahlung von 12 Euro auf das
deutsche Konto von M.G. Satchidananda
fur das Abonnement.

Die Kontodaten:

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun—
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que—
bec, JOE 1PO Canada

Kontonummer: 0723106

31

Bank: Deutsche Bank Privat und
Geschiéftskunden, Rossmarkt 18, 60254
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Anmerkung fur Abonnenten des Kriya
Yoga  Journals: Das  Journal  wird
vierteljihrlich per E-Mail an alle diejenigen
versendet, die tiber eine E—Mail Adresse
verfiigen. Wir bitten euch darum, uns
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das
Journal verschickt werden soll und, dass
ihr, falls ihr einen Anti—-Spam Blocker
benutzt, unsere E-Mail Adresse

info@babajiskriyayoga.net auf die

Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird als
ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern
verschickt. Diesen kann man mithilfe des
Adobe Acrobat Readers 6ffnen. Andernfalls
konnen wir es auf Anfrage nochmals als
unformatiertes Worddokument ohne Bilder
verschicken. Falls du dein Abonnement
nicht bis Ende Dezember 2017 verldngerst,
kann es sein, dass du die ndchste Ausgabe
nicht erhéltst.

Babaji's Kriya Yoga Journal ’)}


http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net

