
In dieser Ausgabe 

 

1. Wie kann man das Bestmögliche bei der Praxis  

von Babaji‘s Kriya Yoga erreichen?  

von M. G. Satchidananda 

2. Ist das Himmelreich in dir?  

von M. G. Satchidananda 

3. Acharya Turyananda: Eine Kurzbiografie 

von Acharya Turyananda 

4. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von  

Babaji’s Kriya Hatha Yoga – Teil 6 

von Durga Ahlund 

5. News und Notizen  

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 
 

  

Jahrgang 24 – Nr. 4             Winter 2017/18 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

1. Wie kann man das Bestmögliche bei der Pra-

xis von Babaji‘s Kriya Yoga erreichen? 

von M. G. Satchidananda 

 

Die kurze Antwort auf diese Frage ist Sy-

nergie. Dies ist für alle Sadhaks, oder Schü-

ler des Babaji‘s Kriya Yoga, wichtig, egal 

ob man Anfänger ist, oder schon seit über 

zwanzig Jahren praktiziert. Synergie bedeu-

tet, dass zwei oder mehr Personen bzw. 

Dinge zusammenarbeiten, um ein Ergebnis 

zu erzielen, das größer oder besser ist, als es 

ein einzelner Teil alleine zustande zu brin-

gen vermocht hätte. Synergie tritt in Organi-

sationen, Stämmen und guten Ehen auf, um 

nur einige wenige Beispiele zu nennen. Sie 

kommt auch in Babajis fünffachem Kriya 

Yoga Weg vor, der aus Kriya Hatha Yoga, 

Kriya Kundalini Pranayama, Kriya Dhyana 

Yoga, Kriya Mantra Yoga und Kriya Bhakti 

Yoga besteht. Die ausführliche Antwort 

kann nachvollzogen werden, indem man 

jeden einzelnen dieser Wege untersucht. 

Jedes dieser fünf Glieder oder Übungs-

einheiten entwickelt einen der fünf Körper 

in besonderer Weise. 

Kriya Hatha Yoga wirkt besonders auf 

den physischen Körper und beinhaltet 

Asanas (physische Entspannungs-

Haltungen), Bandhas (Muskel-Verschlüsse) 

und Mudras (psycho-physische Gesten), die 

zu mehr Gesundheit und Frieden führen und 

die Haupt-Nadis (Energiekanäle) und Chak-

ras (Energiezentren) erwecken. Babaji hat 

eine Serie von 18 besonders wirksamen 

Haltungen ausgewählt, die paarweise und in 

Stufen gelehrt werden. Wir sollten uns um 

den physischen Körper nicht um seiner 

selbst willen kümmern, sondern ihn als 

Träger oder Tempel des Göttlichen ansehen. 

Kriya Kundalini Pranayama wirkt be-

sonders auf den Vital-Körper und ist eine 

machtvolle Atem-Methode, die das potenti-

elle Bewusstsein und die potentielle Kraft 

erweckt und diese durch die sieben Haupt-

Chakras zwischen dem unteren Ende der 

Wirbelsäule und dem Schädeldach zirkulie-

ren lässt. Es erweckt die latenten Fähigkei-

ten, die jedem einzelnen der sieben Chakras 

zugeordnet sind und verwandelt dich in 

einen Dynamo auf allen fünf Daseinsebenen. 

Kriya Dhyana Yoga wirkt besonders 

auf den Mental-Körper und besteht aus 

einer progressiven Reihe von Meditations-

techniken, wobei die wissenschaftliche 

Kunst der Beherrschung des Geistes gelehrt 

wird: um das Unterbewusstsein zu reinigen, 

um Konzentration, mentale Klarheit und 

Vorstellungskraft zu entwickeln, um intel-

lektuelle, intuitive und kreative Fähigkeiten 

zu erwecken und um den atemlosen Zustand 

der Einheit mit Gott, Samadhi, und Selbst-

Verwirklichung herbeizuführen. 

Kriya Mantra Yoga wirkt besonders 

auf den intellektuellen Körper und besteht 

aus dem stillen mentalen Wiederholen subti-

ler Klänge, welche die Intuition, die Ver-

standeskraft und die Chakras erwecken. Das 

Mantra wird ein Ersatz für ich-bezogenes 

mentales Geplapper und fördert die An-

sammlung großer Energiemengen. Mantras 

lösen auch gewohnheitsmäßige unterbe-

wusste Neigungen auf. 

Kriya Bhakti Yoga wirkt besonders im 

spirituellen Körper und nährt die Sehn-

sucht der Seele nach dem Göttlichen. Er 

beinhaltet hingebungsvolles Handeln und 

Dienst, um bedingungslose Liebe und spiri-

tuelle Glückseligkeit zu erwecken. Er be-

steht aus Singen und Chanten, Zeremonien, 

Pilgerreisen und Gottesverehrung. Nach und 

nach werden all deine Taten von Süße 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

durchtränkt, weil du den „Geliebten“ in 

allem wahrnimmst. 

Es ist wichtig, daran zu denken, dass das 

Praktizieren jedes beliebigen dieser Glieder 

die anderen in einer Weise beeinflusst, die 

du womöglich ignorieren oder nicht schät-

zen wirst. Deshalb wird dir dieser Artikel 

aufzeigen, wie deine Praxis von der Anwen-

dung des Synergie-Prinzips profitieren kann, 

falls du mit einer der oben beschriebenen 

Praktiken Schwierigkeiten hast, oder wenn 

du das Gefühl hast, keine Fortschritte mehr 

zu machen. Es wird hilfreich sein, zu unter-

suchen, wie dies geschieht, beginnend mit 

der feinstofflichsten Dimension unseres 

Seins, dem Spirituellen, wo du alle schein-

baren Unterschiede transzendierst und alles 

Gute seinen Ursprung hat. 

 

Die Synergie von Kriya Bhakti Yoga 

In der Frühlings-Ausgabe des Kriya Yoga 

Journals von 2017 erschien ein Artikel mit 

dem Titel „Die neun Formen von Bhakti 

Yoga: Der Pfad der Liebe und Hingabe“. 

Beim Bhakti Yoga entwickelst du deine 

Beziehung zu Gott weiter. 

Wer ist Gott? Du kannst dir darunter jede 

persönliche Form vorstellen, die du verehrst, 

z. B. die von Jesus, Krishna, Shiva, Buddha, 

Babaji, eines Heiligen oder das unpersönli-

che Höchste Wesen, das absolute Sein, 

Bewusstsein und Glückseligkeit, Brahman 

oder das Höchste Gnadenlicht. Diese Bezie-

hung zu Gott wird sich genauso herausbil-

den, wie sich dein eigener Sinn für „Wer bin 

ich“ entwickelt. Am Anfang mag Gott als 

weit entfernt erscheinen oder als einer, zu 

dem du betest, damit er gewisse Wünsche 

erfüllt. Das Lesen spiritueller Texte und der 

Erzählungen von Heiligen, die Gott erfahren 

haben, werden dich in diesem Annäherungs-

prozess an Gott führen und inspirieren. 

Die neun Formen des Bhakti Yoga sind: 

1. Shravana: heilige Texte und Geschich-

ten wie z. B. die Bhagavad Gita, das Ra-

mayana, die Yoga Sutras des Patanjali, die 

Upanishaden und die Stimme Babaji‘s zu 

lesen oder anzuhören, kann dich inspirieren 

und motivieren, Gott zu lieben, dich zu 

reinigen und dir die spirituellen Helden 

darin zum Vorbild zu nehmen. Besonders in 

den ersten Jahren des Suchens können diese 

Geschichten und Texte dir helfen, aus alten 

Gewohnheiten, Erinnerungen und Neigun-

gen entstandene Widerstände zu überwin-

den. 

2. Kirtana: Singen göttlicher Lieder, 

Lobpreisen von Gott, allein oder in einer 

Gruppe. Das Ziel ist nicht, schöne Musik 

hervorzubringen. Es macht nichts, wenn du 

nicht gut singen kannst. Kirtana kann jeder-

zeit praktiziert werden. Eine sehr gute Zeit 

dafür ist, wenn du dich traurig, niederge-

schlagen oder verängstigt fühlst. Der Zweck 

ist, emotionale Energie in Gefühle von 

Liebe, Freude und Hingabe zu transformie-

ren. Praktiziere Kirtana, während du unter 

der Dusche stehst, um alle schwierigen 

Emotionen abzuwaschen! 

3. Smarana: immer an Gott denken. Dies 

kann man tun, indem man sich sein Lieb-

lingsbild von Gott, die eigene Ishtadevata, 

in Erinnerung ruft, oder eine Vision vom 

inneren Bewusstseins-Licht, dem unpersön-

lichen absoluten Sein, Bewusstsein und 

Glückseligkeit, vor seinem geistigen Auge 

aufrechterhält. Dies kann durch Suchen von 

Gott mittels Meditation, Lesen, metaphysi-

scher Kontemplation, Pilgern und Vereh-

rung verstärkt werden. 

4. Seva: selbstloser Dienst. Jede Aktivi-

tät, die du mit Liebe ausführen oder durch 

die du Liebe zu anderen ausdrücken kannst, 

ist Seva. Selbst falls es sich dabei um deine 

Arbeit handelt, kann sie selbstlos sein, wenn 

deine Motivation dafür frei von Eigennutzen 

oder Drang nach Anerkennung ist. Dies 

kann in Form von Karma Yoga geschehen, 

bei dem man nicht an den Ergebnissen hängt 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

und Gott als den Handelnden und sich selbst 

nur als ein Instrument sieht und als Zeuge 

handelt. 

5. Archana: Anbetung, allein oder in ei-

ner Gruppe, innerlich oder äußerlich. Der 

Gegenstand der Anbetung, woraus auch 

immer er besteht – Papier, Lehm, Metall 

oder Holz – repräsentiert das Vergängliche 

und dient als ein Fenster zu Gott. Praktisch 

tust du so, als ob der Gegenstand der Vereh-

rung deiner bedingungslosen Liebe würdig 

ist und als Folge erfährst du die Freude der 

bedingungslosen Liebe und beginnst damit, 

sie in alle Beziehungen hineinzutragen. 

6. Vandana: Begrüßung, Verneigung vor 

Gott, nicht nur körperlich sondern auch 

durch intensives Fokussieren all deiner 

Lebensenergien auf den Dienst für und die 

Hingabe an Gott. 

7. Dasya: Gehorsam gegenüber dem Wil-

len Gottes: Wiederhole: „Nicht mein Wille, 

sondern Dein Wille geschehe.“ 

8. Sakhya: Bereitschaft, Gott an allen Or-

ten und in allen verschleierten Formen in der 

Welt zu begrüßen. 

9. Ishvara-pranidhana: vollständige Hin-

gabe an Gott. In Patanjalis Yoga-Sutras ist 

Ishvara-pranidhana, oder Gottergebenheit, 

das dritte Element von Kriya Yoga. Zusam-

men mit den zwei anderen Elementen, steti-

ges Üben von Verhaftungslosigkeit und 

Selbstanalyse, führt Gottergebenheit zur 

Selbst-Verwirklichung und zur Abschwä-

chung der Ursachen des Leidens. Gleichmut 

ist die Folge. Du „lässt los“ und überlässt es 

Gott, sich um alles zu kümmern. Des Weite-

ren erklärt Patanjali in Yoga-Sutra I.23, dass 

wir durch Hingabe unseres begrenzten Ego-

Bewusstseins an Gott Samadhi erreichen 

können: 

Oder man erreicht kognitive Versenkung 

durch Hingabe an den Herrn. 

 

Indem man eine der oben genannten 

Formen des Bhakti Yoga ausübt, entwickelt 

man Streben nach dem bzw. Enthusiasmus 

für das Praktizieren von Yoga. Dieses Stre-

ben ist die Sehnsucht der Seele nach dem 

Wahren, dem Guten, dem Schönen und der 

bedingungslosen Liebe. Dadurch werden die 

begrenzte Perspektive des Egoismus und 

dessen Manifestationen wie Ärger, Depres-

sion, Stolz, Verlagen und Furcht abgeschüt-

telt. Wenn du dem Bhakti Yoga täglich in 

deinem Leben Raum gibst, wirst du als 

Folge die Motivation für das Praktizieren 

von Asanas, Pranayama, Meditation und 

Mantras haben. Widerstände gegen das 

Praktizieren und schwierige, aus dem Ego-

ismus geborene Emotionen lösen sich in der 

Freude der Liebe und Hingabe auf wie 

Wasserpfützen in der Sonne. 

Transzendenz wird leicht. Du manifes-

tierst die Eigenschaften des Subjekts deiner 

Hingabe, sei es Jesus, Babaji, Krishna, Shiva 

oder Absolutes Sein-Bewusstsein-

Glückseligkeit. 

 

Die synergetischen Wirkungen der Praxis 

von Kriya Mantra Yogas 

Mantra-Wiederholung, japa genannt, 

hilft dir ebenfalls, Liebe, Reinheit, Demut, 

Inspiration und einen fokussierten Geist zu 

entwickeln. Wähle für das Mantra den Na-

men Gottes, der dich am meisten inspiriert. 

Praktiziere mit einem feinsinnigen Streben, 

um die mit dem Mantra verknüpften Eigen-

schaften zu spüren, die du manifestieren 

möchtest: zum Beispiel Ruhe und Anhaf-

tungslosigkeit durch das Shiva Mantra, 

Liebe durch die Krishna Mantras, Fülle 

durch das Lakshmi Mantra und Weisheit 

durch das Saraswati Mantra. 

Bevor du die Mantra-Rezitation mit dei-

ner Gebetskette beginnst, verspreche dir 

selbst, dass du deinem Geist nicht erlauben 

wirst, abzuschweifen, bis du das Mantra 

108-mal wiederholt hast. Deine Konzentra-



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

tionskraft wird wachsen, wodurch deine 

Meditationen tiefer und sehr viel weniger 

störungsanfällig werden. Deine Willenskraft 

wird beeindruckend werden. Du wirst deine 

Pläne in allen Dimensionen des Lebens 

umsetzen. Vor der Meditation Mantras zu 

rezitieren, bereitet den Geist auf fokussierte 

Konzentration vor. 

Das Praktizieren der Mantra-Rezitation 

ersetzt mentales Geplapper und eröffnet 

einen Raum, in den Inspiration von deiner 

höheren Verstandeskraft hinabfließen kann. 

Als Folge wirst du mehr Inspiration und 

innere Führung durch Intuition erleben. 

Wenn das Leben dir Probleme präsentiert, 

erzeugt deine Mantra-Rezitation den Raum, 

in dem Lösungen auftauchen werden. Wenn 

der Vital-Körper durch schwierige Emotio-

nen aufgewühlt ist, wird er durch das Rezi-

tieren von Mantras besänftigt und der Geist 

wird beruhigt. 

Das Praktizieren von Kriya Mantra Yoga 

hilft, negative Samskaras (Gewohnheiten) 

und Vasanas (schwierige Erinnerungen, die 

man noch nicht loslassen konnte) zu neutra-

lisieren. Dies wird die Widerstände gegen 

deine Yoga-Praxis wie zum Beispiel Sorge, 

Zweifel, Faulheit, Sinnlichkeit und Unbe-

ständigkeit beseitigen. 

 

Die synergetischen Wirkungen von Kriya 

Dhyana Yoga 

In der ersten Einweihung werden sieben 

Dhyana Kriyas gelehrt. Ihr Zusammenspiel 

ist ein hervorragendes Beispiel für Synergie. 

Das erste, Shuddi, das Üben von Loslassen, 

hilft dir, das zweite, Eka Rupa, auszuführen, 

welches Konzentration erfordert. Dies wie-

derum bereitet dich auf das dritte, Inay 

Rupa, vor und so weiter. Deshalb ist es 

erforderlich, alle Kriyas in einem rotieren-

den System zu praktizieren und an jedem 

Tag kurz die Dhyanas der vorhergehenden 

Tage zu wiederholen, bevor du das Dhyana 

des aktuellen Tages übst. Indem du alle 

Kriyas übst und nicht nur diejenigen, die dir 

leicht fallen, wirst du deine Schwachstellen 

zu Stärken machen. Sonst wäre es so, als 

würdest du ins Fitness-Studio gehen und nur 

die Muskeln trainieren, die sowieso schon 

stark sind.  

Des Weiteren hat jedes einzelne Dhyana 

Kriya einen anderen Zweck und Effekt. Das 

erste reinigt das Unterbewusstsein von 

negativen Gewohnheiten und Erinnerungen, 

welche eventuell deine Motivation für das 

Praktizieren, d. h. deine Sadhana, zunichte-

machen können, wenn du sie nicht besei-

tigst. Das vierte entwickelt deinen Intellekt, 

deine Fähigkeit, Probleme zu lösen und 

deine Kommunikationsfähigkeiten. Dies 

beinhaltet auch die Fähigkeit, Zweifel als 

Fragen zu formulieren und folglich Antwor-

ten und Lösungen zu finden. Das fünfte 

entwickelt deine Fähigkeit, dein Dharma 

oder deine Lebensaufgabe zu erkennen und 

zu verwirklichen und Begierden zu entkräf-

ten. Das sechste entwickelt deine Intuition. 

Das siebte fördert deine Fähigkeit, mit dem 

höchsten Ursprung deiner geistigen Führung 

zu kommunizieren. Indem dir dein Dharma 

klar wird und deine Fähigkeit, Antworten zu 

finden und die Probleme des Lebens zu 

lösen, erweckt und wirksam wird, werden 

die Widerstände und auch viele andere 

Hindernisse bezüglich deiner Praxis besei-

tigt. 

 

Die synergetischen Wirkungen von Kriya 

Kundalini Pranayama und verwandten 

Atemtechniken 

Kriya Kundalini Pranayama wird in der 

ersten Einweihung gelehrt und hat potentiell 

noch mehr kraftvolle Wirkungen auf die 

fünf Körper als alle anderen Techniken von 

Babaji‘s Kriya Yoga. Auf spiritueller Ebene 

lässt es die Kundalini-Energie in die höheren 

Chakras aufsteigen und erweckt dadurch die 

zugehörigen psychischen Zustände. Es 

beruhigt den Geist und bereitet ihn auf die 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Meditation vor. Es unterstützt die Entwick-

lung von Konzentration, Visualisierungs-

kraft und Hingabe an den Guru und führt 

den Sadhak in tiefen Frieden und zum Ge-

wahrsein des wahren Selbst. Dadurch min-

dert es physische Spannung und reinigt den 

Vital-Körper von schwierigen Emotionen. 

Als Folge kommt der innere Guru zum 

Vorschein und Sehnsucht nach dem Wahren, 

Guten und Schönen entwickelt sich. 

Das Praktizieren von Brahmacharya 

Ojas Matreika Pranayama erlaubt es dir, 

sexuelles Verlangen in spirituelles Bestreben 

umzuwandeln und transformiert dadurch 

eine Quelle der Ablenkung in ein Mittel zur 

Transzendenz und spirituellen Verwirkli-

chung. Das Praktizieren der vielen anderen 

Atemtechniken, die in der zweiten und 

dritten Einweihung gelehrt werden, verhin-

dert und heilt eine Vielzahl funktioneller 

Störungen und Krankheiten wie z. B. Asth-

ma, Erkältung, Schlaflosigkeit, Müdigkeit 

und allgemeine Krankheitsanfälligkeit. Dies 

verlängert dein Leben und gibt dir dadurch 

mehr Zeit, die letztendlichen Ziele von 

Babaji‘s Kriya Yoga zu erreichen, die eine 

physische Inkarnation erfordern. 

 

Die synergetischen Wirkungen von Kriya 

Hatha Yoga 

Werden die Asanas regelmäßig geübt, 

wird es leichter, zu meditieren, weil der 

Körper ohne Unbehagen ruhig gehalten 

werden kann. Das Praktizieren von Asanas 

kann die Ursache von Schmerzen und man-

chen Funktionsstörungen beheben, die eine 

Quelle von Ablenkung sind. Im Gegensatz 

zu anderen Körperübungs-Methoden akti-

viert das Praktizieren von Asanas die Drü-

sen. Mit zunehmendem Alter wird ihr richti-

ges Funktionieren immer wichtiger in Bezug 

auf körperliche und emotionale Gesundheit. 

Praktiziere täglich mindestens 30 Minuten 

Asanas. 

Werden die 18 Haltungen regelmäßig ge-

übt, dann werden die Nadis (Energiekanäle) 

und Chakras (psychoenergetische Zentren 

des Vital-Körpers) erweckt. Jedes Asana 

lässt Prana-Energie von den niederen zu den 

höheren Chakras fließen. Gemäß dem Tantra 

folgt das Bewusstsein der Energie und so 

wird das Bewusstsein ebenfalls angehoben. 

Die den höheren Chakras zugeordneten 

psychischen Zustände beeinflussen zuneh-

mend deine Lebensentscheidungen. Du 

kannst während der Meditation leichter 

wach bleiben und wirst beim Meditieren 

auch empfänglicher für Inspiration. 

Die 18 Haltungen mit Feingefühl, Acht-

samkeit und Gewahrsein – meditativ – zu 

praktizieren, entwickelt den emotionalen 

und mentalen Zustand des Gleichmuts. Der 

Vital-Körper, Sitz aller Emotionen und 

Begierden, wird ruhig. Du kannst besser mit 

Stress umgehen und wenn das Leben neue 

Herausforderungen mit sich bringt, kannst 

du eventuell auftretenden Ängsten und 

Antipathien ruhig begegnen. Du wirst im 

Herzen zentriert sein, wo das psychische 

Wesen oder die lenkende Stimme der Seele 

wohnt und deine Handlungen leitet. Deine 

Handlungen werden immer weniger zu 

impulsiven Reaktionen, die durch Verlangen 

und Angst ausgelöst werden. 

 

Das Bestmögliche bei deiner Praxis errei-

chen 

Wir empfehlen, regelmäßig Zeit für die 

yogische Praxis (Sadhana) zu reservieren, 

mindestens zweimal täglich. Priorisiere die 

Sadhana am frühen Morgen vor jeder ande-

ren Aktivität, nach dem Baden oder Du-

schen. Übe jeden Tag einige Elemente von 

jedem der fünf Glieder. Dadurch werden die 

guten Wirkungen jeder Übung in all deinen 

fünf Körpern multipliziert. Wir empfehlen, 

regelmäßig diejenigen Elemente zu üben, 

bei denen du ein Defizit oder einen Wider-

stand spürst, damit deine persönlichen 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Schwächen zu Stärken werden. Genieße es 

umso mehr, die Übungen zu machen, die du 

am meisten magst. 

 

 

 

 

2. Ist das Himmelreich in dir? 
Oder: Warum ist dein Geist wie ein Glas Wasser?  

von M. G. Satchidananda 
 

Wie in der Einleitung meines Buches Je-

sus und die Yoga Siddhas erwähnt, stimmen 

heute die meisten Bibelhistoriker aufgrund 

der Entdeckung zahlreicher neuer Quellen-

dokumente in der Sinai-Wüste und in der 

Nähe des Toten Meeres sowie der Anwen-

dung moderner Methoden der Textanalyse 

durch unabhängige Wissenschaftler ohne 

institutionalisierte Voreingenommenheit 

darin überein, dass die Bücher des Neuen 

Testaments drei verschiedene Ebenen der 

Authentizität aufweisen: 

1. Was waren vermutlich die wirklichen 

Worte Jesu, die in den Evangelien von Mat-

thäus, Markus und Lukas zitiert, aber erst 

mehrere Jahrzehnte nach Jesu Tod niederge-

schrieben wurden? 

2. Was sind wahrscheinliche Interpolati-

onen, also Worte, die von unbekannten 

Quellen Jesus zugeschrieben wurden?  

3. Was wurde von anderen über Jesus und 

seine Lehren gesagt, z. B. in den Briefen 

von Paulus, die den größten Teil des restli-

chen Neuen Testaments ausmachen und dem 

frühen Kirchendogma als Basis dienten? 

Was offenbaren die Aussprüche der ers-

ten Authentizitätsebene über Jesus und seine 

Lehren? Wie stark haben innerhalb des 

Christentums und im allgemeinen Verständ-

nis die Aussprüche der zweiten und dritten 

Authentizitätsebene die erste Ebene entstellt 

oder verschleiert? Im 5. Kapitel meines 

Buches werden wir jene Aphorismen disku-

tieren, die nach der Beurteilung durch die 

200 Mitglieder des Jesus-Seminars von 

Jesus selbst stammen. Daraus ergibt sich 

auch eine klare Antwort auf die erste der 

oben gestellten Fragen. Mit der Beantwor-

tung der zweiten und dritten Frage befassen 

wir uns im nächsten Kapitel. 

Die hier erörterten Aphorismen gehören 

zu den authentischsten Jesus-Sprüchen, die 

von den Mitgliedern des Jesus-Seminars 

Jesus zugeordnet wurden. Diese Sprüche 

vergleichen wir auch mit Aphorismen aus 

den Schriften der Yoga Siddhas, um so ihre 

gemeinsame Inspirationsquelle besser zu 

verstehen. 

 

Das Himmelreich 

Während die Gelehrten sich einig darüber 

sind, dass Jesus häufig über das „Himmel-

reich“ oder das „Reich Gottes“ sprach, so 

stellt sich doch die Frage, ob diese Worte 

sich auf Gottes persönliches Eingreifen in 

der Zukunft beziehen, einschließlich des 

Endes der Welt und des Jüngsten Gerichts, 

oder ob Jesus damit etwas meinte, das be-

reits gegenwärtig, aber schwer zu fassen ist. 

Die Fachgelehrten des Jesus-Seminars neig-

ten zu letzterer Auslegung. Sie glaubten 

nicht, dass Jesus auf jene apokalyptische 

Vision anspielte, die unter den früheren 

jüdischen Propheten und Autoren sowie den 

spätere Kirchenvätern – etwa bei Paulus und 

dem Autor der Offenbarung – verbreitet war. 

Sie sahen ihre Auslegung in den großen 

Jesus-Parabeln bestätigt, denn diese zeigen 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

keinerlei apokalyptischen Elemente. Zu 

diesen wichtigsten Parabeln zählen der gute 

Samariter, der verlorene Sohn, das Festmahl, 

die Arbeiter im Weinberg, der kluge Verwal-

ter, der unbarmherzige Knecht, der unge-

rechte Richter, der Sauerteig, das Senfkorn, 

die kostbare Perle und der verborgene 

Schatz.  

Das Senfkorn-Gleichnis drückt Jesu Vi-

sion vom Himmelreich aus, und die Mitglie-

der des Jesus-Seminars stimmten mehrheit-

lich dafür, dass es eines jener Gleichnisse 

ist, die mit höchster Wahrscheinlichkeit von 

Jesus ausgesprochen wurden. 

„Die Jünger sagten zu Jesus: „Sag uns 

doch, womit das Himmelreich zu vergleichen 

ist.“ Er antwortete Ihnen: „Es ist zu verglei-

chen mit einem Senfkorn, dem kleinsten aller 

Samenkörner. Wenn es aber auf die beacker-

te Erde fällt, bringt es einen großen Zweig 

hervor, der den Vögeln des Himmels zum 

Schutz dient.“  

(Thomas-Evangelium, Spruch 20, mit pa-

rallelen Versen bei Markus 4,30-32, Lukas 

13,18-19 und Matthäus 13,31-32). 

Diese Metapher des Senfkorns (wegen 

seiner Kleinheit sprichwörtlich) wird von 

den Bibelwissenschaftlern als ein gutes 

Beispiel dafür angesehen, wie Jesus Gottes 

Reich betrachtete: eher als bescheiden, 

gewöhnlich, ausgebreitet, denn als Imperi-

um. Die Gelehrten weisen darauf hin, dass 

die mächtige Libanon-Zeder (Ezekiel 17,22-

23) und der apokalyptische Baum des Daniel 

(Daniel 4,12. 4,20-22) als traditionelle Sym-

bole benutzt wurden, um Gottes Reich zu 

beschreiben. Die Wahl der Senfpflanze 

karikiert diese alte Tradition auf eine amü-

sante Weise; sie verspottet die etablierten 

Gepflogenheiten und unterstützt gesell-

schaftliche Gegenbewegungen. Die Mitglie-

der des Jesus-Seminars gehen davon aus, 

dass die Version von Thomas dem ursprüng-

lichen Wortlaut näher kommt, als die Paral-

lelversionen in den synoptischen Evangeli-

en. In den letzteren wird die Senfpflanze als 

ein Baum oder als „die größte aller Garten-

pflanzen“ beschrieben. Indem sie auf diese 

Weise das althebräische Leitmotiv des apo-

kalyptischen Baumes unterbringen, tragen 

sie zu einer Fehlinterpretation der ursprüng-

lichen Botschaft Jesus bei. (The Five Gos-

pels: What Did Jesus Really Say?, Seiten 

484-5) 

Auch das Gleichnis vom Sauerteig im 

Mehl belehrt uns über das Himmelreich und 

erklärt, wie wir es durch eine Umkehr unse-

rer menschlichen Natur erkennen können. 

„Mit dem Himmelreich ist es wie mit dem 

Sauerteig, den eine Frau nimmt und unter 

drei Scheffel* Mehl verbirgt. Am Ende ist 

die ganze Masse durchsäuert.“  

(Matthäus 13,33, Parallelen bei Lukas 

13,20-21 und Thomas 96). 

Aus Sicht der Wissenschaftler des Jesus-

Seminars lässt diese kurze Parabel die 

Stimme Jesu so klar vernehmen, wie es bei 

einer alten Aufzeichnung nur irgend möglich 

ist. Jesus verwendet drei Bilder auf eine 

Weise, die für seine Zuhörer höchst überra-

schend gewesen sein muss. Sauerteig im 

Mehl zu „verbergen“, ist eine ungewöhnli-

che Formulierung, um auszudrücken, dass 

jemand ein Treibmittel mit Mehl vermengt. 

Sie deutet darauf hin, dass Gott absichtlich 

Sein Reich vor uns verborgen hält. Die 

Verwunderung wächst, wenn Jesus über drei 

Scheffel Mehl spricht. In Genesis 18 er-

scheinen Abraham drei Männer als Reprä-

sentanten Gottes. Sie versprechen seiner 

Frau Sarah, dass sie, obwohl sie schon älter 

ist, bald ein Kind empfangen wird. Bei 

diesem Anlass soll Sarah aus drei Scheffeln 

Mehl einige Kuchen zubereiten und sie den 

himmlischen Besuchern geben. Drei Schef-

fel Mehl waren offenbar die passende Men-

ge, um eine Epiphanie (griech.: „wunderbare 

Erscheinung“), eine sichtbare, wenn auch 

indirekte Erscheinung Gottes zu feiern. Das 

dritte Bild ist die Verwendung von Sauer-



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

teig, der bei den Juden als ein Symbol für 

Korruption galt. Zum Passah-Fest wird Brot 

ohne Sauerteig zubereitet. In einer überra-

schenden Umkehrung der konventionellen 

Assoziationen repräsentiert hier der Sauer-

teig nicht das, was korrupt und unheilig ist, 

sondern das Königreich Gottes. Die Mitglie-

der des Jesus-Seminars sehen darin eine der 

typischen Strategien Jesu. (The Five Gos-

pels: What Did Jesus Really Say?, Seite 

195). Dass Gott Sein Reich vor uns absicht-

lich verbirgt, ist nach dem Saiva Siddhanta 

eine der „fünf Funktionen des Herrn“, näm-

lich die Funktion der Verschleierung. Sie 

verpflichtet uns dazu, Ihn zu suchen, um die 

illusionäre Erscheinung der Welt zu über-

winden. 

In Seiner Gnade wurde ich geboren;  

In Seiner Gnade wuchs ich auf;  

In Seiner Gnade ruhte ich im Tod;  

In Seiner Gnade war ich in Verwirrung;  

In Seiner Gnade kostete ich ambrosische 

Seligkeit;  

In Seiner Gnade trat Nandi (der Herr) in 

mein Herz ein. 

– Tirumandiram, Vers 1800 

 

In Thomas 113 heißt es, dass das Reich 

Gottes bereits hier und jetzt vorhanden sei, 

doch würden wir es nicht erkennen.  

„Seine Jünger fragten ihn: „Wann wird 

das Königreich kommen?“ Jesus sagte: „Es 

wird nicht kommen, während man darauf 

wartet. Man wird (auch) nicht sagen: ‚Siehe, 

hier ist es!’ oder ‚Siehe, dort ist es!’. Son-

dern das Königreich des Vaters ist auf der 

Erde ausgebreitet, und die Menschen sehen 

es nicht.“ (The Five Gospels: What Did 

Jesus Really Say?, Seite 531) 

Der Yoga Siddha Tirumular, ein Zeitge-

nosse Jesu, bestätigt die gleiche Wahrheit: 

Das Reich Gottes ist hier, aber gewöhnliche 

Menschen sehen es nicht 

„Sie sehen nicht den Schatz, der alles 

übertrifft,  

Und suchen nach vergänglichen Schät-

zen. 

Suchten sie im Inneren, in ihren schmel-

zenden Herzen  

So fänden sie den Schatz, der todlos ist. 

– Tirumandiram, Vers 762 

 

Über das Eingehen in das Reich Gottes 

„Eher geht ein Kamel durch ein Nadel-

öhr, als ein reicher Mann in das Reich Got-

tes.“ (Markus 10,2 mit Parallelen bei Mat-

thäus 19,24 und Lukas 18,25) 

Dieser Aphorismus ist bildkräftig und 

humorvoll; er zeigt, wie Jesus Übertreibun-

gen verwendet. „Es kann nicht wörtlich 

genommen werden. Dies weist darauf hin, 

dass die ganze Diskussion über die Bezie-

hung zwischen Reichtum und dem Reich 

Gottes mit Vorsicht betrachtet werden muss: 

meint Jesus denn buchstäblich, dass jeder 

Armut als Lebensweise annehmen sollte? 

Armut und Zölibat sind Aspekte des asketi-

schen Lebens, die in der frühen christlichen 

Bewegung populär wurden. Die Mitglieder 

des Jesus-Seminars glauben, dass die Impul-

se dazu nicht von Jesus stammten.“ (The 

Five Gospels: What Did Jesus Really Say?, 

Seite 223) 

Der eben zitierte Ausspruch gehört zu ei-

nem ganzen Komplex von Sprüchen, die alle 

illustrieren, wie schwierig es für Menschen 

ist, in Gottes Reich zu gelangen, wenn sie 

über viel Geld verfügen. Je mehr materiellen 

Besitz man hat, desto höher ist das Risiko, 

sich daran zu binden, und folglich „das 

Himmelreich“ zu übersehen. Jesus segnete 

die Armen in den Seligpreisungen und sagte, 

Gottes Reich gehöre ihnen; vermutlich 

glaubte er, dass man durch ein einfaches 

Leben der lebendigen Gegenwart Gottes 

näher sei. Darin spiegelt sich die Sichtweise 

wider, dass Anhaftung an materielle Dinge 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

ein tieferes Verständnis der spirituellen 

Dimension verhindert. (The Five Gospels: 

What Did Jesus Really Say?, Seite 223) 

Problematisch sind jedoch nicht die materi-

ellen Dinge an sich, sondern der Wunsch 

danach und das Anhaften an ihnen. Dadurch 

verlieren wir den Blick für die Wirklichkeit 

des göttlichen Reiches rings um uns herum. 

Der Verstand hat die irreführende Tendenz, 

sich Dinge vorzustellen, sich zu sorgen und 

durch die Beschäftigung mit diesen Phanta-

sien von ihnen absorbiert zu werden, anstatt 

sich als selbsterstrahlendes Bewusstsein zu 

erkennen und frei „im Licht“ zu leben. Jesus 

ermutigte seine Hörer dazu, über die Duali-

tät von arm-reich, hungrig-satt, weinend-

getröstet hinauszugehen, also die Krankheit 

des Verstandes, sich für gewöhnlich mit 

Körper, Gedanken und Emotionen zu identi-

fizieren, hinter sich zu lassen. Man muss 

sich von Wünschen reinigen, um die „Ich-

bin-der-Körper“-Perspektive des Egos und 

seine Anhaftung an körperliche Vergnügun-

gen zu transzendieren. 

„Selig sind die Armen, denn ihnen gehört 

das Himmelreich, 

Selig sind die Hungernden, denn sie wer-

den gesättigt, 

Selig sind die Weinenden, denn sie wer-

den getröstet.“  

(Lukas 6,21, mit Parallelen bei Thomas 

54. 69,2. 58 und Matthäus 5,3. 5,6) 

 

Diese Gegensatzpaare, mit denen sich die 

oben genannten Seligpreisungen beschäfti-

gen, erinnern einen auch an die Yoga-Praxis, 

die das „Üben des Gegenteils“ ist. Ruhig zu 

bleiben, anstatt sich zu bewegen, still zu 

bleiben, anstatt zu sprechen, zu fasten anstatt 

zu feiern, reines Bewusstseins in mentaler 

Stille auszubilden, anstatt das Geschnatter 

der Gedanken zuzulassen. Dadurch können 

wir das normale menschliche Bewusstsein, 

die Sichtweise des Egos, transzendieren und 

die Seelenperspektive einnehmen, die voller 

Frieden und bedingungsloser Freude, kurz-

gesagt Seligkeit, ist. 

In den Yoga-Sutras sagt uns Patanjali: 

„Durch Selbstzucht werden die Unreinheiten 

des Körpers und der Sinne beseitigt und 

Vollkommenheit erreicht.“ (Yoga-Sutra 

II.43; Kriya Yoga Sutras des Patanjali und 

der Siddhas, Seite 93). Der von Patanjali 

dargelegte Klassische Yoga erklärt uns, dass 

wir mit offenen Augen träumen, da wir uns 

nicht mit dem identifizieren, was wir sind, 

mit reinem Bewusstsein, sondern vielmehr 

mit dem, was wir nicht sind, mit unseren 

Träumen und den Bewegungen von Gemüt 

und Verstand. Diese offensichtliche, irrtüm-

liche Identifikation des Selbst (des „Sehen-

den“) mit den Manifestationen der Natur 

(dem „Gesehenen“) ist die fundamentale 

Ursache menschlichen Leids und das grund-

legende Problem menschlichen Bewusst-

seins. Das Selbst ist das reine, absolute 

Subjekt und wird als „Ich bin“ erfahren. 

Doch im gewöhnlichen menschlichen Be-

wusstsein ist das Selbst zum Objekt gewor-

den: Ein „Ich selbst“, eine Persönlichkeit, 

ein vom Ego getriebenes Potpourri aus 

Gedanken, Gefühlen und Empfindungen, 

das die Rolle des Subjekts übernimmt. 

„Egoismus“ ist die nahezu universelle 

Krankheit des gewöhnlichen menschlichen 

Bewusstseins; er ist die Gewohnheit, sich 

mit den eigenen Gedanken, Gefühlen und 

Empfindungen zu identifizieren. Nur wenn 

man diese irrtümliche Identifikation über 

einen inneren Loslösungs- und Reinigungs-

prozess aufgibt, kann man das Selbst als die 

eigene wahre Identität erkennen. Nach 

Patanjali und den Siddhas haben das Selbst 

und Gott ein wesentliches gemeinsames 

Element: Bewusstsein. Erkennen wir also 

unser wahres Selbst, dann können wir auch 

Gott erkennen und in Sein Reich eintreten. 

(Kriya Yoga Sutras des Patanjali und der 

Siddhas, Seite 60) 

 

 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Ein Glas Wasser  

Ein Glas Wasser, dem allmählich etwas 

Schmutz zugesetzt wird, ist eine Metapher 

für den Geist einer Person, einem individua-

lisierten Bewusstsein, in dem Erfahrungen 

durch die fünf Sinne angesammelt werden. 

Wenn sich das Sediment am Boden des 

Glases absetzen kann, wird das Wasser 

transparent. So ist es auch, falls die indivi-

duellen Erinnerungen und Neigungen, Vasa-

nas, nicht aktiviert werden, wenn man nicht 

durch neue gleichartige Erfahrungen in Rage 

versetzt wird, dann kann man die Realität 

des Lebens klar erkennen ohne die mentalen 

und emotionalen Verzerrungen, die aus 

Anhaftung und Abneigung heraus erwach-

sen. Dies kann während der Meditation 

eintreten, sobald der Geist ruhig und still 

geworden ist. Aber genauso wie das Sedi-

ment am Boden des Glases verbleibt und 

leicht aufgewirbelt werden und das Wasser 

immer wieder trüben kann, können auch die 

Ablagerungen in unserem Unterbewusstsein 

unseren Geist trüben, wenn sie durch neue 

Erfahrungen aktiviert werden. Deswegen 

muss man das Unterbewusstsein durch das 

„Loslassen“ von Anhaftungen und Abnei-

gungen reinigen und indem man sich daran 

erinnert, die Perspektive des wahren Selbst, 

des Sehenden, des Zeugen, reines Bewusst-

seins, des einen Konstanten bei allen Le-

benserfahrungen beizubehalten. 

 

Eine persönliche Erfahrung mit dem 

Eingehen in das Himmelreich  

Nachdem ich viele anstrengende Vorbe-

dingungen erfüllt hatte, wurde ich 1971 von 

Yogi Ramaiah in eine kraftvolle Serie fort-

geschrittener Techniken initiiert. Neben 

anderen Aufgaben hatte ich die Techniken 

der ersten und zweiten Einweihung für 

mindestens 56 Stunden pro Woche über 

einen Zeitraum von insgesamt 52 Wochen 

praktizieren müssen. Gleichzeitig hatte ich 

ein volles Arbeitspensum zu erfüllen und 

außerdem sozialen Dienst zu leisten. Wäh-

rend dieses Jahres war ich im kalifornischen 

Long Beach als Individualfürsorger für das 

Sozialamt tätig und betreute über 300 Fami-

lien mit unterhaltspflichtigen Kindern. 

Nachdem ich eine weitere Einweihung 

beendet hatte, die sich innerhalb von elf 

Wochen über viele Stunden erstreckt hatte, 

schickte mich Yogi Ramaiah nach Chicago, 

um dort ein neues Kriya Yoga Zentrum zu 

eröffnen. Dies tat ich und war auch weiter-

hin als Sozialarbeiter tätig. Danach wurde 

mir aufgetragen, fünftausend Dollar für 

einen einjährigen Aufenthalt in Indien zu 

sparen, um mich dort einer vertieften Yoga 

Praxis zu widmen. Ich erwirtschaftete das 

Geld, indem ich nachts als Taxifahrer arbei-

tete und auch durch anstrengende Arbeit in 

einer Lagerhalle, wobei ich für $ 2,10 pro 

Stunde von Hand Lastwagen mit Waren 

belud. 

Nach meiner Ankunft in Indien und einer 

kurzen Einweisung durch meinen Vorgänger, 

überließ ich mich bald einem Routinepro-

gramm von Yogaübungen in dem kleinen 

Ashram im Chettinad-Distrikt von Tamil 

Nadu, der in der Nähe von Yogi Ramaiahs 

altem Stammhaus gelegen war. Ich lebte 

dort allein und wurde nur von einem Be-

diensteten besucht, der meine Mahlzeiten 

zubereitete und sauber machte. Ich wurde 

durch nichts abgelenkt (es gab auch keine 

Wasserleitung und nur sehr wenig Strom) 

und meine Sehnsucht nach Gotteserfahrung 

erhob sich mit ganzer Macht. Mein Ruf 

wurde erhört: Eine Reihe überwältigender 

Meditationserfahrungen stellte sich ein, die 

mich mit großem Frieden und Freude erfüll-

ten. Diese Erlebnisse lassen sich kaum 

beschreiben, da sie keine „Formen“ oder 

„Visionen“ enthielten, sondern vielmehr aus 

der Ausdehnung meines Bewusstseins be-

standen. Dennoch erinnere ich mich, wie 

unmittelbar die Gegenwart Gottes sogar 

während der profansten Tätigkeiten war: 

beim Baden, wenn das Wasser am Brunnen 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

über mich lief; beim Essen von einfachem, 

scharf gewürztem, auf einem Kuhdung-

Feuer gekochten Gemüsecurry mit Reis; 

beim Dahinholpern in einem ländlichen Bus 

zur nahegelegenen Ortschaft Karaikudi oder 

beim Verbeugen, wenn ich an Tempeln 

vorbeikam. Die göttliche Präsenz spiegelte 

sich auch in den leuchtenden Augen der 

ortsansässigen Kinder, die zum Yoga-

Unterricht in den Ashram kamen, ja selbst in 

den Bonbons, die sie danach erhielten. Ich 

fühlte, wie ich zuweilen in ein Reich der 

Zeitlosigkeit eintrat, so groß war der Frieden 

in mir. Die Geschehnisse an sich waren 

alltäglich, doch ich sah sie aus dem Blick-

winkel einer sich ständig erneuernden Freu-

de. Gott existierte überall in diesem einfa-

chen Leben, das von einer allgegenwärtigen 

Glückseligkeit durchdrungen war. 

 

Warum sollte Jesus sagen, dass jene, die 

arm oder hungrig sind bzw. leiden und 

verfolgt werden, selig sind? 

Ich hielt 18 Jahre lang Askese ein, vier 

davon in Indien. Als ich dort lebte, besaß ich 

nicht einmal ein Hemd – nur ein Paar Gum-

mi-Sandalen und einige Stoffstücke, mit 

denen ich meinen Ober- und Unterkörper 

bedeckte. Ich wog 120 Pfund bei einer 

Körpergröße von 1,73m. Es war die meiste 

Zeit sehr heiß. Meine Unterkünfte boten 

keine Annehmlichkeiten. Ich aß meine 

Speisen von einem Bananenblatt – das 

schlichteste Essen, genauso wie die einfa-

chen Farmer, die in meiner Umgebung 

lebten. Auch nachdem ich von meinen Auf-

trägen aus Indien zurückgekehrt war, führte 

ich weiterhin ein asketisches Leben, außer 

wenn ich „verkleidet“ im Büro arbeitete und 

meine Anzüge trug – im Pentagon und spä-

ter in Montreal bei Bell Canada und 

Teleglobe Canada, wo ich als Ökonom 

arbeitete; bei der Industrial Alliance Versi-

cherung und zuletzt bei dem Finanzgiganten 

Desjardins Confederation, bei dem ich als 

System-Auditor tätig war. Ich schlief acht-

zehn Jahre lang in keinem Bett, aß nur mit 

meinen Fingern und ließ meine Haare und 

meinen Bart nicht schneiden. Ich stellte fest, 

dass Asketismus eine kraftvolle Läute-

rungsmethode war. Ich ließ alles los, inner-

lich und äußerlich. Ich arbeitete als Opfer-

gabe an den Herrn, den ich in jedem erkann-

te, mit dem ich zusammenarbeitete. Ich 

konnte in anderen den gleichen Funken 

Göttlichkeit spüren, den ich auch auf der 

tiefsten Ebene meiner eigenen Existenz 

wahrnahm. Die oberflächliche Ebene meines 

Lebens glich den Wellen an der Oberfläche 

meines Ozeans. Ich erfreute mich daran – an 

allem. Obgleich ich nicht „verfolgt” wurde, 

war ich definitiv alleine, außer bei periodi-

schen Treffen mit meinem Lehrer und ande-

ren Schülern – ein- oder zweimal im Jahr, 

für gewöhnlich in unseren Ashrams in Kali-

fornien oder Arizona. Wir hatten eine ge-

meinsame Absicht, Verpflichtung und Auf-

gabe. Empfand ich absolutes Glück? Ich 

weiß es nicht. Aber ich fühlte mich gegen-

wärtig und zutiefst zufrieden.   

Die Seligpreisungen (lat. „beatitudo“: ab-

solutes Glück) sind paradoxe Aussagen, die 

nach einer tiefgehenden Reflektion ihrer 

Bedeutung verlangen. In Anbetracht der 

wiederholten Versicherung Jesu, dass das 

Reich Gottes bereits gegenwärtig ist, können 

wir die Seligpreisungen nicht als Verheißung 

zukünftiger Belohnung in einem himmli-

schen Leben nach dem Tod verstehen, wie 

jene es tun, die glauben, Jesus habe das 

Ende der Welt angekündigt. Fordern die 

Seligpreisungen nicht vielmehr die Zuhörer 

dazu auf, ihre Lebensumstände in ein Mittel 

der Läuterung zu verwandeln? Sie laden 

direkt dazu ein, das Gefühl „ich leide“, „ ich 

bin arm“, „ich bin hungrig“, loszulassen und 

stattdessen zu erkennen: „Ich bin nicht der 

Körper, nicht meine Gefühle, mein Leiden 

oder mein Verstand. „Ich bin“ kommt der 

Wahrheit näher. Es fordert uns dazu auf, der 

Zeuge des eigenen Lebens zu sein, der 

Sehende, nicht das Gesehene. 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Yoga lehrt, dass das Leben, aufgrund der 

Unwissenheit über unsere wahre göttliche 

Identität, gewöhnlich viel Leid mit sich 

bringt. Patanjali nennt uns im Yoga-Sutra 

II.3 die Ursachen des Leidens: „Unwissen-

heit, Egoismus, Anhänglichkeit, Abneigung 

und Festhalten am Leben sind die fünf Be-

lastungen.“ Wenn wir leiden, beginnen wir, 

Fragen zu stellen. Wir suchen nach Weisheit, 

um die fundamentalen Fragen des Lebens zu 

beantworten: „Wer bin ich?“ „Woher kom-

me ich?“ „Warum bin ich hier?“ „Warum 

leide ich?“ Wir brauchen das Licht der 

Weisheit, um über unser Leid hinauszubli-

cken. Weisheit vertreibt die Unwissenheit. 

Patanjali formulierte es so: „Unwissenheit 

heißt, das Vergängliche als unvergänglich, 

das Unreine als rein, das Leidvolle als 

freudvoll und das Nicht-Selbst als das Selbst 

zu sehen.“ (Kriya Yoga Sutras des Patanjali, 

Seite 59) Wenn wir damit beginnen, Unwis-

senheit aufzulösen und Weisheit zu verwirk-

lichen, können wir auch die Gnade Gottes 

erkennen, die durch unser Leid hindurch 

wirkt und uns hilft, uns Ihm zuzuwenden. 

Setzen wir die Weisheitslehren Jesu in die 

Praxis um, so können wir bereits in diesem 

Leben unseren Weg zurück zu Gott finden. 

Wir erfahren die Freude Gottes jeden Tag, in 

jedem Augenblick und müssen nicht auf den 

Himmel warten. Das ist es, was die Mystiker 

entdecken. 

Um mehr zu dem Thema zu erfahren, 

folge diesem Link: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#Jesus_Book 

und lies das Buch „Jesus und die Yoga 

Siddhas“ von Marshall Govindan. 

 
 
 

3. Acharya Turyananda: Eine Kurzbiografie 
 

von Acharya Turyananda 

 

Der Weg der Gnade war eine vereiste 

Bergstraße im Vercors-Gebirge (den Ge-

birgsausläufern der Alpen) in der Nähe von 

Grenoble. Es hatte tags zuvor geschneit und 

durch den Südwind war das Wetter feucht 

und sehr kalt. Mit der Dre-

hung des Windes, die eine 

Luftbewegung aus Sibirien 

ankündigte, hatte sich in 

diesem November 1984 

durch den starken Schneefall 

eine Eisschicht auf der Stra-

ße gebildet. Eine Straße, auf 

der sich ein Ziel abzeichnete: 

der Abgrund, als Synonym 

für den sicheren Tod.  

Doch durch die einmalige 

Kraft des Gebets, die kolos-

sale Macht der Intention, geschah das Un-

denkbare, blitzschnell. So wie das Gebet 

ausgesprochen war, wurde es erhört. 

Nachdem das Auto am Fuße des Ab-

grunds aufgeprallt war, wurde ich heraus- 

und bis zu den höchsten 

Baumkronen in die Luft 

geschleudert. Was habe ich 

gesagt? Halt! Von dem allei-

nigen Willen des Universums 

in die Luft geworfen, um mit 

dem Geist, meinem Geist, zu 

spielen: „Gott, lass‘ mich auf 

meinen Füßen landen”, 

danach nichts, die Hingabe 

an das ewige Licht, die voll-

kommene Abwesenheit von 

Licht.   
Acharya Turyananda 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Jesus_Book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Jesus_Book


14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

An diesem Tag bin ich sicherlich gestor-

ben und wieder erweckt worden.  

Gott! Aber welcher Gott? Ich erinnere 

mich an die Verse des Gedichtes „ Kein 

Gott, kein Herr“ von Léo Ferré, dem Dich-

ter-Anarchisten:  

„Und um das Opfer auszustatten 

Mit Tannenholz für den Dienst 

Diese Prozedur, die nach jenen sucht, 

Die von der Gesellschaft verstoßen wer-

den 

Mit der Entschuldigung, dass sie wahr-

scheinlich 

Keinen Gott, keinen Herrn haben.” 

 

Ich war 20 Jahre alt. 

Ich hatte keinerlei religiöse Erziehung 

genossen, nur die geistige Bildung gemäß 

der großen säkularen Tradition der Republik.  

Aber wie war das möglich? In der Tat 

war die Erfahrung hart, ich wurde von vielen 

Fragen überrollt, aber ohne Antwort, außer 

der bestechenden – weitermachen, sich 

aufrichten, um zu verstehen. Also, machte 

ich weiter, um zu verstehen – aber was genau 

wollte ich verstehen? Bin ich unsterblich? 

Wie kann ich, ein junger Mann von 20 

Jahren, behaupten, unbesiegbar zu sein? 

Dann die Suche. Die Suche nach Begrün-

dungen. Was sollte ich lesen? Wen sollte ich 

treffen? Wo sollte ich suchen, um die Grund-

lage dieser Erfahrung zu verstehen? Zu-

nächst las ich unter anderem die Biographie 

Gandhis, sein Leben, sein Werk, der immen-

se Hoffnungsschrei nach Frieden für alle.  

Was für eine Begegnung! Tränen der 

Freude überwältigten mich, als ich ihn in 

aller seiner Majestät entdeckte. 

Dann die Lektüre von The course of 

things von dem französischen Zen-Meister, 

Jacques Brosse, sein erstes Buch, das 1958 

veröffentlicht worden war. Und was, falls es 

solch einen „Lauf der Dinge“ gäbe? 

Wenn es ein Buch gibt, das mich immer 

begleitet hat, dann dieses. Ich habe nur 

dieses eine seiner vielen Werke gelesen. Ich 

sah mich mit der Fragestellung am Ende 

dieses Buches konfrontiert, wo Jacques 

Brosse ein hellsichtiger Zeuge der Geschöp-

fe des Universums sein wollte. Er schloss 

wie folgt: „Mögest Du nur verstehen, dass es 

im Universum kein Mysterium gibt; das 

einzige Mysterium ist der Mensch selbst und 

deshalb erscheint ihm alles rätselhaft.“ Aber 

wie ist es möglich, dass uns alles wie ein 

Mysterium erscheint, weil wir selbst eines 

sind? Ich konnte nicht erkennen, was die 

Verbindung war.   

Mit 20 Jahren nicht zu begreifen! Es war 

viel später, zu Füßen Babajis als sich das 

Rätsel löste.  

Aber davor, nach dem Tod, durchlebte 

ich eine Phase der Verrücktheit – während 

sechs Jahren voller Risikobereitschaft, Klet-

tertouren, Erforschung von Höhlen, extre-

men Abenteuern, extremer Arbeit, Alkohol, 

Drogen, Tabak, Kaffee, aller Stoffe, die den 

Verstand untergraben. Außerdem las ich die 

Werke von Blaise Cendras, eines Dichters 

schweizerischer Herkunft, der ein französi-

scher Staatsbürger wurde und „Die Prosa 

der Transsibirischen Eisenbahn“ und „Os-

tern in New York“ geschrieben hatte. Es war 

eine ekstatische Lektüre, verwurzelt in der 

Realität des frühen 20. Jahrhunderts. Sein 

Werk faszinierte mich aufgrund der darin 

enthaltenen Obsession für Gefahr.  

Das Leben ist immer da gewesen, es lässt 

Heilung und Wiederkehr zu. Dann war da 

diese Stimme, die ich begonnen hatte, zu 

hören. Mein Instinkt sagte mir, dass ich ihr 

vertrauen konnte. Diese Stimme, die deut-

lich mit mir sprach, mich einlud, ihrem Rat 

zu folgen und das zu tun, was sie mir ver-

schlug. Ich hörte zu, machte Fortschritte. 

Denjenigen, die mich zu verstehen versuch-

ten, sagte ich zur Erklärung: „Mein Vater hat 

mir geraten…”.  



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Ich wurde zu einem bewussten Wesen, 

das Konstrukt eines neuen Menschen. Mein 

heller Vater … Wer bist du? Ich befand mich 

auf einer Suche nach ihm. Jenseits aller 

Grenzmarkierungen, ließ ich mich auf Réu-

nion nieder, das ein „Departement“ bzw. ein 

offizieller Teil Frankreichs im Indischen 

Ozean ist, in der Nähe von Madagaskar und 

Mauritius. Ich lebte dort 25 Jahre lang.  

Derzeit lebe ich in Grenoble, der Haupt-

stadt der Alpen, einem wichtigen Wissen-

schaftszentrum in Frankreich. Aber davor 

war ich auf dieser kleinen Insel Réunion, auf 

der über 700 000 Menschen leben. Sie 

stammen aus unterschiedlichen Teilen der 

Welt: Afrikaner aus Madagaskar und von der 

Ostküste Mosambiques, Nachfahren von 

Arbeitern, die von den britischen Kolonialis-

ten dorthin gebracht worden waren: Chine-

sen, Inder aus Tamil Nadu und Indo-

Pakistaner, die Indien verlassen hatten, als 

es unabhängig wurde.  

Ich entdeckte auf dieser Insel eine Viel-

zahl von Kulturen, Religionen, Ethnien und 

Individuen vereint in Diversität. Ich nahm 

an hinduistischen Zeremonien teil, bei denen 

man über Feuer läuft und es zu unglaubli-

chen Szenen intensiver Hingabe der Betei-

ligten kam. Szenen der Transformation der 

Materie durch die Invokation von Mantras 

und Gebeten. Das Feuer verbrannte die Haut 

nicht!  

Es war eindrucksvoll. Diese Rituale, ein-

schließlich der Darbringung von Tieropfern, 

sind heutzutage in Indien größtenteils ver-

schwunden, werden in Rèunion aber immer 

noch durchgeführt. In Réunion sind einige 

hinduistische Sekten für lange Zeit aufgrund 

der insularen Abgeschlossenheit abgeschnit-

ten gewesen. Dies nimmt heutzutage ab. Ich 

hatte die Möglichkeit, Brahmanen des 

Chidambaram Tempels zu treffen, die in 

einem Tempel in einem Wohngebiet an der 

Westküste der Insel lebten und beteten.  

Réunion wurde durch einen Vulkan ge-

formt, der an der gleichen Stelle verblieben 

ist, seit die Erdkruste begonnen hat, sich zu 

verfestigen. Wusstest du, dass die Berge des 

Dekkan Trapps, die Indien in zwei Teile 

trennen, vor 68 Millionen Jahren während 

der gleichen intensiven Vulkanperiode 

entstanden sind? Heute hat die Vulkanaktivi-

tät abgenommen, ist allerdings im Zentrum 

des Indischen Ozeans immer noch vorhan-

den.  

In dieser tropischen, kosmopolitischen 

und toleranten Umgebung erholte ich mich 

und gründete eine Familie. Drei Töchter 

wurden geboren: Myrtille 1992, Mimose 

1995 und Clementine 1998. Ich wurde von 

einer Baufirma eingestellt, die dafür verant-

wortlich war, Stahlnetze an den Steilhängen 

über den Straßen zu installieren, um Erdrut-

sche zu verhindern und wurde schließlich 

zum Direktor dieser Firma in Réunion.  

Ich kann mich gut an das Geburtsjahr von 

Myrtille erinnern, weil ich in diesem Jahr 

Hatha Yoga durch den Lehrer René 

Cardinau entdeckte. Seine Lehren ent-

stammten einer solaren mexikanischen 

Tradition und sie erhellten mein ganzes 

Wesen.  

Dann, im Geburtsjahr von Clementine, 

traf ich M. G. Satchidananda, der mich bei 

seinem ersten Besuch Réunions in Babaji’s 

Kriya Yoga einweihte. Von diesem Tag an, 

öffnete sich der Weg zu der Perspektive, auf 

die ich viele Jahre lang gewartet hatte. Ich 

tauchte begeistert darin ein.  

Aber es war im Januar 2000 in Indien bei 

einer Pilgerreise in Tamil Nadu, die von dem 

Orden der Acharyas organisiert worden war, 

und mit M. G. Satchidanandas Buch „Babaji 

und die 18 Siddhas“ als Reiseführer, dass 

ich Fortschritte machen konnte. Nachdem 

wir Madras, Tiruvannamalai, Chidambaram 

und Pondicherry besucht hatten, erreichten 

wir den Tempel und Samadhi-Schrein von 

Siddha Boganathar in Palani. Dort, inmitten 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

einer Gruppe eifriger Anhänger, erfuhr ich 

die Bedeutung von Hingabe im innersten 

meines Herzens begleitet von einem gewal-

tigen Lichtblitz. Im Alter von 36 Jahren 

entdeckte ich mit Freude, den Weg, welchen 

ich gesucht hatte, lebendig, hell und gegen-

wärtig im Inneren. Ich strahlte göttliches 

Licht aus.  

So war es auch 2005, während ich im 

Ashram in Quebec war, um das erste Mal an 

einer dritten Einweihung teilzunehmen. 

Während der dritten Einweihung schritten 

wir noch weiter mit der Reinigung unseres 

Wesens und mit der Öffnung des Bewusst-

seins der höheren Chakras voran, immer 

konzentrierter auf die Präsens der Siddhas 

und Babajis. 

Wir hatten bereits mehrere Tage prakti-

ziert, als mich Babaji in einem Lichtblitz 

einlud, ihm zu folgen, mich an dem un-

glaublichen Abenteuer zu beteiligen, Sein 

Wort und Seine Lehren in die Welt zu tragen 

und aber auch die Worte der Lichtwesen, der 

Siddhas, zu enthüllen. Es war eine Einla-

dung dazu, das Wissen dieses immensen, 

immateriellen Erbes der Menschheit, die 

Lehren der Siddhas, zu teilen. Dies sind 

Lehren universellen Ausmaßes, ohne Dog-

men, ohne Bedingungen, wobei die höchste 

Autorität unsere eigene Erfahrung, unsere 

eigene Konfrontation mit der Frage „Wer 

bin ich?” ist.  

Höre auf den Klang der Stille, höre auf 

die Resonanz im geheimsten Teil von dir: 

„In mir bin ich nur Frieden und Ruhe …” 

Ich erkannte Folgendes: „Ich bin die 

Sonne der Sonnen, strahlend in der Sonne 

dort oben. Ich bin das kristallklare Licht im 

Inneren der Sonne.“ Ich wurde von diesem 

kristallklaren Licht durchdrungen, jenseits 

von Zeit und Raum und die Welt offenbarte 

sich als Wahrheit, während das „Geheimnis“ 

verschwand, der Schleier sich hob und das 

Licht materielle Form annahm. 

2009 nach langen Monaten intensiver 

Praxis weihte mich M. G. Satchidananda 

zum Acharya. 

Lasst uns an das Versprechen denken: 

„Mein eigenes Wesen und meine Freuden 

gebe ich ganz, vollkommen und unbegrenzt 

Kriya Babaji hin, sodass alle Wesen ihre 

Bestimmung finden mögen.“ 

Eine Perspektive nicht nur für dieses Le-

ben, sondern auch für die Ewigkeit! 

Ich möchte meine tiefe Dankbarkeit ge-

genüber Satguru Babaji Nagaraj für die 

grenzenlose Liebe ausdrücken, die er jedem 

einzelnen von uns immer und überall 

schenkt.  

Om Kriya Babaji Nama Aum Jay Guru 

Jay – Turyananda 

 

4. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von  

Babaji’s Kriya Hatha Yoga – Teil 6 

von Durga Ahlund 

 

(Anmerkung der Redaktion: Sieh bitte 

auch in den vorangegangen Journalen nach, 

um mehr Informationen darüber zu erhalten, 

wie du alle der möglichen Vorteile bei dei-

ner Praxis der 18 Körperübungen erreichen 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

kannst. Erlerne 

diese Techni-

ken von einem 

erfahrenen und 

autorisierten 

Lehrer.) 

Yogische 

Transformation 

erfordert ernst-

haftes Selbst-

studium, per-

sönliche Wei-

terentwicklung 

und eine Veränderung von Denken und 

Verhalten. Dies trifft auch auf deine Asana-

Praxis zu. Die Beobachtung deiner körperli-

chen Einschränkungen sowie von Prana und 

deiner inneren Haltung ist die Methode, um 

zu entlarven, was verbessert und verändert 

werden muss. Hatha Yoga kann nicht nur 

dazu verwendet werden, körperliche sondern 

auch geistige Unbeweglichkeit aufzudecken 

und zu lösen.   

Kriya Hatha Yoga bietet uns eine Mög-

lichkeit, Unbeweglichkeit, Enge, Anspan-

nung und blockierte Energie in Körper und 

Geist anzusprechen. Energieblockaden 

entstehen durch schlechte Haltung, falsche 

Ernährungsgewohnheiten, Maßlosigkeiten 

und eine unzureichende Beseitigung von 

Giftstoffen: physisch, mental und emotional. 

Geistige Konflikte, negatives Denken oder 

eine verzerrte Selbstwahrnehmung können 

sich in den Schutzmechanismen des eigenen 

Körpers und dem emotionalen Gedächtnis 

festsetzen und den Energiefluss blockieren. 

Der Körper wird bewusst oder unbewusst 

versuchen, jede Bewegung zu verhindern, 

die an diese Erinnerung heranreichen könn-

te. Normalerweise kann Prana diese zusam-

mengezogenen Areale nicht ausreichend 

durchdringen, um sie zu entspannen und zu 

heilen. Eine hingebungsvolle und bewusste 

Asana-Praxis kann allerdings dabei helfen, 

diese gepanzerten Areale sanft aufzudecken, 

anzusprechen und zu entlasten. Indem du die 

18 Asanas bewusst und in dieser Absicht 

praktizierst, kannst du Prana systematisch 

durch verfestigte und verletzte Areale len-

ken und somit Wohlbefinden, Reinigung 

und Heilung einleiten. Vielleicht wirst du 

auch feststellen, dass die Praxis deine per-

sönlichen Vorurteile, die du einst hinsicht-

lich der Begrenzungen deines Körpers und 

seines Potentials hattest, abschwächt bzw. 

dich davon befreit.  

(Anmerkung des Übersetzers: In der 

deutschen Fassung kann es zu Abweichun-

gen von der alphabetischen Reihenfolge 

kommen.) 

 

–G– 

Gebote – Die Gebote, oder Yamas, die 

für den Fortschritt beim Yoga so entschei-

dend sind, haben für ein gutes Leben eine 

ebenso große Bedeutung. Sie führen zu 

besserer Gesundheit und mehr Glück für 

dich und diejenigen, die du liebst. Die Ver-

haltensregeln, die wir ein- und beibehalten 

sollten, sind: Ahimsa (Gewaltlosigkeit – 

Akzeptanz, liebende Güte), Satya (Wahrhaf-

tigkeit), Asteya (Nicht-Stehlen, Nicht-

Begehren, frei sein von Neid und Eifer-

sucht), Bramacharya (Nicht-Gieren, Nicht-

Phantasieren) und Aparigraha (Nichtanhaf-

tung). Indem wir diese Verhaltensregeln im 

Leben befolgen, werden die Hindernisse 

beseitigt, die uns vergessen lassen, dass wir 

ganz und vollkommen sind. Durch konse-

quente Einhaltung können wir hoffen, in 

Wahrheit zu leben. Nur indem wir in Wahr-

heit leben, können wir Harmonie im Körper, 

Prana, Geist, Herzen und in der Seele erzeu-

gen.  

 

–H– 

Hindernisse – Jene Dinge – physisch, 

mental und emotional – die unseren Zustand 

der Nervosität, Ängstlichkeit, Unzufrieden-

heit, Anhaftung, Abneigung, Wut oder 

 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Angst aufrechterhalten. Gemeint sind die 

Dinge, die uns konditioniert haben und 

Gesundheit, Glück und wahre Selbster-

kenntnis verhindern. Was uns blockiert, ist 

stets unsere eigene unterbewusste Schöp-

fung. Mir kam einst folgende schöne Bin-

senweisheit zu Ohren: „Sadhana ist so 

schwierig, weil ich das Hindernis und auch 

der Weg bin.“ 

 

–P– 

Panchakoshas – Dies sind laut Vedanta 

die fünf (pancha) Hüllen (Koshas) des 

menschlichen Organismus. Die fünf Körper: 

Annamayakosha (Nahrungshülle, physischer 

Körper), Pranamayakosha (der Vitalkörper), 

Manomayakosha (der Mentalkörper), 

Vijnanamayakosha (intellektueller Körper) 

und Anandamayakosha (spiritueller Glück-

seligkeitskörper). Der Gesundheitszustand 

einer Hülle beeinflusst immer auch alle 

anderen Hüllen und letztendlich dein Wohl-

befinden. Du solltest nicht denken, dass 

deine Asana-Praxis nur dem physischen 

Körper nützt. Deine Hatha Yoga Praxis kann 

sich auf alle Teile, die dich ausmachen, 

positiv auswirken.  

Parasympathisches Nervensystem – 

Das parasympathische Nervensystem ist ein 

Bestandteil des autonomen Nervensystems, 

welches Energie konserviert, da es dem 

Organismus dabei hilft, sich zu erholen. Es 

verlangsamt die Herz- und Atemfrequenz, 

senkt den Blutdruck, fördert die Drüsenakti-

vität und unterstützt die Verdauung. Es ist 

der Gegenspieler des sympathischen Ner-

vensystems, das die „Kampf- oder Fluchtre-

aktionen“ stimuliert. Die 18 Asanas schaffen 

ein Gleichgewicht zwischen dem sympathi-

schen und dem parasympathischen Nerven-

system, was sich auf die geistige und körper-

liche Balance auswirkt. Sie können dabei 

helfen, eine Übererregung des sympathi-

schen Nervensystems aufgrund mentalen 

oder emotionalen Stresses zu reduzieren.  

Prana – Prana ist alles durchdringende 

Energie. Er ist die Grundsubstanz aller 

Schöpfung. Er ist der Atem des Lebens. Mit 

der ersten Prana-Bewegung in ihm kommt 

das Neugeborene auf die Welt. Prana ist das 

Leben selbst. Nur in sehr vereinfachtem 

Sinne können wir sagen, dass Prana dem 

Atem entspricht, da auch Citta bzw. der 

Geist eine feinstoffliche Manifestation 

Pranas ist. Prana hat wie der Geist die Fä-

higkeit zu wollen, d.h. ohne äußeres Hilfs-

mittel die Richtung zu ändern. Daher muss 

Prana als eine sich selbst-manifestierende 

Lebenseinheit definiert werden, die sich 

selbst verändern kann. Die Prana-Hülle folgt 

all den bewussten und unbewussten Aktivi-

täten des Geistes und der Emotionen. Men-

tale und emotionale Konflikte und Zwang-

haftigkeit werden den Prana einengen und 

ihn daran hindern, frei zu fließen, um zu 

aktivieren, zu regenerieren und zu heilen. 

Die 18 Körperübungen werden, wenn sie 

mit Bewusstheit, richtiger Atmung und 

willentlich praktiziert werden, die mentalen 

und pranischen Hüllen so integrieren, dass 

mentale und emotionale Ablenkungen und 

Blockaden aufgelöst werden und der heil-

same Prana überall im Körper und Geist 

freigesetzt wird. 

Pranayama – Der Atem ist die Verbin-

dung zwischen der inneren und der äußeren 

Welt, weil die Energie des Atems und die 

Energie der Gedanken miteinander in Be-

ziehung stehen. Genauso wie sich der Atem 

bewegt, tut es auch der Prana. Und so wie 

sich die Gedanken bewegen, bewegt sich 

auch der Prana. Pranayama beruhigt den 

Geist. Wenn sich der Prana langsamer be-

wegt, verlangsamen sich auch die Gedan-

ken. Sobald du durch Pranayama willentlich 

die Kontrolle über deinen Atem übernimmst, 

werden deine Gedankenprozesse automa-

tisch verlangsamt. Wenn du deinen Geist 

nach innen auf die langsamer und tiefer 

werdende, rhythmische Atmung fokussierst, 

wird auch deine Lebenskraft, Prana Shakti, 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

nach innen gerichtet. Indem du die pranische 

Energie während deiner Asana-Praxis be-

wusst entfaltest und lenkst, kannst du dein 

Konzentrationsvermögen und deine Be-

wusstheit steigern. Und wenn man dies bei 

einem statischen Asana für längere Zeit 

aufrechterhalten kann, werden die Pranas 

beruhigt und ausgeglichen und subtile men-

tale und energetische Zustände werden 

auftreten.  

Pratyahara – Um den größten Nutzen 

von deiner Asana-Praxis zu haben, musst du 

deine Sinnenorgane von äußeren Einflüssen 

zurückziehen und sie nach innen richten, 

damit du wahrzunehmen kannst, was gerade 

in dir geschieht – mit deinem Atem und 

deiner Energie sowie in deinem Geist und 

deinem Herzen.  

Prolongierte Haltungen – Ein Asana für 

längere Zeit zu halten, wird dir die notwen-

dige Zeit geben, das für die Reinigung er-

forderliche Feuer anzufachen. Dies ist eine 

Form von Tapas. Du kannst die Asana-

Praxis willentlich als Tapas einsetzen, um 

physische und psychosomatische Blocken 

und Giftstoffe aufzudecken und zu beseiti-

gen. Beginne langsam, die Zeitspanne zu 

steigern. Behalte die Asanas bequem und 

stabil mindestens drei Minuten lang bei. 

Arbeite darauf hin, sie fünf- oder zehn Mi-

nuten lang halten zu können, solange es für 

dich stabil und bequem bleibt… du dich 

zufrieden und ruhig fühlst. Ein längeres 

Beibehalten der Asanas wird dir ermögli-

chen, Zustände des Gleichgewichts und der 

Perfektion in der Haltung sowie von Atem 

und Geist zu erreichen, was dir Zugang zu 

dem erhellenden Licht deines Bewusstseins 

gewährt.  

Perfektion – Ein Zustand tiefster Ent-

spannung und gesteigerten Bewusstseins ist 

die Perfektion deiner Kriya Yoga Praxis. 

Um diesen Zustand zu erreichen, musst du 

bei den Asanas mithilfe all der Methoden, 

die wir besprochen haben, Fortschritte ma-

chen. Dies bedeutet nicht, dass du immer 

schwierigere oder komplexere Haltungen 

fehlerfrei ausführen musst, sondern dass du 

die Asanas perfektionierst, die du übst. Dies 

erfordert Zeit, um all das aufnehmen zu 

können, was ein Asana ist und was es be-

wirkt, um zu deblockieren, zu entlasten, zu 

beleben und dich mit dem feinstofflichen 

Prana zu verbinden. Perfektion ist der 

Schlüssel, der es dir ermöglicht, dich der 

Führung durch Prana Shakti hinzugeben. 

Perfektion erzeugt eine tiefe, innere At-

mung, welche Prana Shakti stimuliert, die 

deine Praxis lenkt und dein Leben beein-

flusst. Du wirst zunehmend feststellen, dass 

du bei allem, was du tust, effektiver wirst. 

Du arbeitest bewusster, tiefgründiger und 

teilnahmsvoller. Deine Praxis und dein 

Leben erscheinen leichter und anmutiger. 

Du mühst dich weniger ab und bist zufrie-

dener mit deinem Leben, so wie es ist.  

 

–R– 

Entspannung („relaxation“) – Das erste 

Ziel beim Kriya Hatha Yoga ist Entspan-

nung. Um bei der Asana-Praxis Fortschritte 

zu machen, musst du eine tiefe körperliche 

und geistige Entspannung herstellen. Das 

bedeutet, den für dich erforderlichen Raum 

zu erzeugen, um alles an Anstrengung abzu-

bauen, während du ausgerichtet, kraftvoll 

und stabil in harmonisch zusammenwirken-

der Balance verbleibst. Du profitierst am 

meisten von jedem Asana, wenn du ausge-

richtet und entspannt bist und nicht nur die 

oberflächliche, sondern auch die tiefe Mus-

kulatur benutzen kannst. Dies ermöglicht 

dir, Zugspannung in den Muskeln zu erzeu-

gen, den Muskeltonus und die Muskellänge 

zu steigern und gleichzeitig das Nervensys-

tem zu beruhigen und tiefste Entspannung 

einzuleiten. Äußerlich ist der Körper fest 

und straff gedehnt, innerlich ist er jedoch 

weich und fließend, in Bewegung. Weder 

das Herzkreislauf- noch das Atmungssystem 

werden belastet. Du erzeugst durch das 



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Asana Raum und die Bedingungen, um 

Prana zu steigern, ihn auszubreiten und für 

normale Aktivitäten zu speichern. Der Kör-

per wird leichter, beschwingt und erfüllt von 

Licht. 

Ruhe – Ruhephasen sind in die Praxis 

der 18 Asanas integriert. Jedes Asana ist ein 

Körper-Geist-Diagramm, das Energie durch 

den Körper zirkulieren lässt. Das Asana 

bewegt Blut, Lymphe, Prana und Abfall-

produkte durch den Körper. Während der 

Entspannung transportiert das Kreislaufsys-

tem die Abfallprodukte, die bei dem Asana 

freigesetzt worden sind, zu den Ausschei-

dungsorganen. Giftstoffe werden zur Haut, 

den Lungen und zum Dickdarm transpor-

tiert, wodurch eine Quelle für Erschöpfung 

beseitigt wird. Verbleibe mindestens 30 

Sekunden lang in Shavasana, um diesen 

Austauschvorgang integrieren zu können. 

Achte darauf, dass die Entspannung nach 

jeder Haltung ein echtes Shavasana ist, 

wobei der Körper vollkommen entspannt 

und der Geist friedlich und still ist.  

Ruhelosigkeit – Unsere Zielsetzung der 

Entspannung geht weit über das normale 

Konzept davon hinaus, denn unsere Absicht 

ist Bewegungslosigkeit und Stille. Um 

diesen Zustand der Bewegungslosigkeit zu 

erreichen, musst du alles an Ruhelosigkeit in 

deinem Körper beseitigen. Die Erfahrung 

bei der Asana-Praxis entspricht nicht einem 

Energiestillstand durch Trägheit, sondern 

einer Energiezunahme durch ein Einströmen 

und Zirkulieren von Kraft in bzw. durch 

einen ruhigen, entspannten und empfängli-

chen Körper und Geist. 

 

–S– 

Stille – Versuche deine Asanas mit ei-

nem stillen Geist, einem passiven Geist, frei 

von Beurteilung, Frustration oder Langewei-

le auszuführen. Der passive Geist wird sich 

ausweiten und leeren und anfangen, die 

Vorgänge im Körper als Zeuge zu beobach-

ten und letztendlich Frieden, Freude und 

Heiterkeit erfahren. Kriya Hatha Yoga 

beginnt mit einem Mantra-Ritual und dem 

Sonnengesang, um Entspannung und Stille 

gleich zu Beginn deiner Praxis zu fördern.

 

 



21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

5. News und Notizen 
 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath mit M. G. Satchidananda und 

Durga vom 20. September bis 08.Oktober 

2018. Begleite uns bei einer lebensverän-

dernden, unvergesslichen Pilgerreise zu dem 

Ort, an dem Babaji Soruba Samadhi erreicht 

hat, den höchsten Zustand der Erleuchtung. 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF

/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-

German.pdf 

 

Zweite Einweihungen mit M.G. Satchida-

nanda werden vom 15.-17. Juni 2018 und 

vom 19.-21. Oktober 2018 in Quebec statt-

finden.  

 

Eine dritte Einweihung wird von M. G. 

Satchidananda vom 05.-14. Juli 2018 in 

Quebec abgehalten werden. Weitere werden 

2018 auch von Satyananda in Deutschland, 

von Nityananda in Spanien, von Sita 

Siddhananda in Frankreich und von 

Ishvarananda in Estland angeboten werden. 

Erreiche das Ziel der Selbst-Verwirklichung 

mit kraftvollen Kriyas zur Erweckung der 

Chakras und trete in den atemlosen Zustand 

von Samadhi ein. 

 

„Erleuchtung ist anders, als du denkst“, 

unsere jüngste Veröffentlichung von Mars-

hall Govindan zeigt auf, wie du die Ego-

Perspektive – die gewohnheitsmäßige 

Identifizierung mit dem Körper, den Emoti-

onen und den Gedan-

ken – durch eine 

neue ersetzen kannst: 

den Zeugen, jener 

Sichtweise deiner 

Seele ... reinem 

Bewusstsein. Mit 

zwingender Logik, 

Übungen für jeden 

Tag und geführten 

Meditationen erklärt 

das Buch, wie du dich selbst vom Leiden 

befreien, inneren Frieden genießen und 

intuitive Führung finden kannst.  

„Erleuchtung ist anders, als du denkst ist 

eine Pflichtlektüre, da es praktisch, einfach 

und aussagekräftig ist ... Es ist ein maßgeb-

liches Werkzeug, das wir einsetzen können, 

um den Lebenzweck zu finden.“ – Pandit 

Rajmani Tigunait, Ph.D., spiritueller Leiter 

des Himalayan Institute. 

192 Seiten, Paperback; Preis 14,90 Euro 

 
 

 
Der neue Ashram in Badrinath 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/Enlightenment-9781987972085-lib.php


22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

zzgl. Versandkosten. Vorbestellungen der 

deutschen Ausgabe sind ab sofort über 

unsere Website möglich: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php 

 

 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare 
 

Basisseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)     31.05. – 03.06.2018 

Seminarhaus: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

Kontakt: satyananda@babaji.de 
 

Klagenfurt (Österreich)     20. – 22.07.2018 

Ort: Yogaschule Kärnten  

yogaschulekaernten.at 

Email: kontakt@yogaschulekaernten.at 

Telefon: +43/0 463240210 
 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE):   14. – 16.09.2018 

Veranstaltungsort: „Karuna" Yogazentrum 

Bretten [www.karuna-bretten.de] 

Kontakt: Manuela König, 

www.indrayoga.de 

Telefon: +49/(0)171-3011440 

 

mit Kailash 

Frauenfeld (Schweiz)         09. – 11.03.2018 

Stuttgart (DE)                    04. – 06.05.2018 

Frauenfeld (Schweiz)        02. – 04. 11.2018 

Wüstenrot – Neuhütten (DE)  23. – 25.11.2018 

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

Wang (AT)                          23. – 25.03.2017 

Altmünster/Traunsee (AT)   20. – 22.04.2017 

Attersee (AT)                      21. – 23.09.2018 

 

Email: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 
 

mit Satyananda 

Speicher (Schweiz, Bodensee, Dreiländer-

eck)                                 03.08. – 05.08.2018 

Seminarort: Ferienhotel am Schönenbühl  

www.amschoenenbuehl.ch 

 

Kontakt: satyananda@babaji.de 

 

Vertiefungsseminar 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          21. – 29.08.2018 

Seminarhaus: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 
 

Kontakt: satyananda@babaji.de 

 

Kriya Hatha Yoga Lehrer Aus-

bildung 

 

mit Kailash und Satyananda 

Frauenfeld (Schweiz)        06. – 21.07.2019 

Seminarort: Yogaschule Lichtblick, 

Balierestraße 29, CH-8500 Frauenfeld 

Kontakt: Kailash, info@babaji.ch; 

www.freemind4u.ch 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.alterpilgerhof.de/
http://yogaschulekaernten.at/
http://www.karuna-bretten.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.amschoenenbuehl.ch/
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.freemind4u.ch/freemind4u-main.html


23 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Yoga Workshops 

 

mit Satyananda und Manuela 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE):    geplant  

2018/19 

„Die Alchemie im Yoga. Authentisches Ha-

Tha-Yoga." 

Informationen auf www.indrayoga.de 

Anmeldung: Manuela König  

Veranstaltungsort: „Karuna" Yogazentrum 

Bretten [www.karuna-bretten.de] 

 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Orden der Acharyas. 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 

Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953 

diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden 

Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu 

einem bestimmten Thema mit praktischen 

Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals – falls noch nicht gesche-

hen - um die jährliche Zahlung von 12 

Euro auf das deutsche Konto von M.G. 

Satchidananda für das Abonnement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-

tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Quebec, 

JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-

schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse verfü-

gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen, 

an welche E-Mail Adresse das Journal ver-

schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr 

einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-

Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf 

die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird 

als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls du dein Abonnement 

nicht bis Ende März 2018 verlängerst, kann 

es sein, dass du die nächste Ausgabe nicht 

erhältst.

  

 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#workshops
http://www.indrayoga.de/
http://www.karuna-bretten.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net

