
In dieser Ausgabe 

 

1. Liebe ist Gott, Anbu Sivam  

von M. G. Satchidananda 

2. Absolute Freiheit in der posthumanistischen Welt  

von M. G. Satchidananda 

3. Acharya Sita Siddhananda Mayi Ma: Eine Kurzbiografie 

4. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von  

Babaji’s Kriya Hatha Yoga – Teil 7 

von Durga Ahlund 

5. News und Notizen  

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 
 

1. Liebe ist Gott, Anbu Sivam 

von M.G. Satchidananda 
 

Was ist meine Bestimmung? Warum leide 

ich? Wer bin ich? Jeder stellt sich irgend-

wann diese fundamentalen Fragen der Exis-

tenz. Yoga lehrt, dass diese Fragen jeden von 

uns motivieren können, sich von den Be-

grenzungen der menschlichen Natur zu 

Jahrgang 25 – Nr. 1             Frühjahr  2018 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

befreien. Antworten auf diese Fragen zu 

finden, ist Weisheit oder Jnana Yoga. Ein 

Yogaschüler oder Sadhak, d.h. jemand, der 

die Yoga-Disziplin praktiziert, wird von den 

Weisheitslehren der Yoga Siddhas profitie-

ren, welche die Begrenzungen der menschli-

chen Natur überwunden und ihre potentielle 

Perfektion, bekannt als Siddhi, verwirklicht 

haben. 

Die Siddhas lehren, dass unsere mensch-

liche Natur den drei Makeln oder Fesseln, 

die Malas genannt werden, unterworfen ist: 

erstens Unwissenheit unserer wahren Identi-

tät oder Egoismus, Anava Mala genannt; 

zweitens Maya, mentale Illusion; und drit-

tens Karma, die Konsequenzen unserer 

vergangenen Gedanken, Worte und Taten. 

Sie lehren uns, dass Yoga der Prozess der 

Reinigung von diesen drei Makeln ist. In-

dem wir dies tun, schwächen wir die Belas-

tungen ab, welche die Quelle unseres Lei-

dens sind und werden Selbst-verwirklicht. 

In seinen Yoga Sutras sagt uns Patanjali: 

Unwissenheit, Egoismus, Anhänglichkeit, 

Abneigung und Festhalten am Leben sind 

die fünf Belastungen. – Yoga Sutras, II.3 

Diese Belastungen werden in ihrer fein-

stofflichen Form zerstört, indem man ihre 

Ursachen zurückverfolgt bis zu ihrem Ur-

sprung. – Yoga Sutras, II.10 

Im aktiven Stadium werden diese Fluktu-

ationen, die im Bewusstsein entstehen, 

durch Meditation beseitigt. – Yoga Sutras, 

II.11 

 

Die fünf Belastungen erhalten unsere fal-

sche Identifikation und unsere Trennung 

vom Selbst aufrecht. Auf der feinstofflichen 

Ebene existieren sie als unterbewusste Ein-

drücke (Samskaras). Sie können nur besei-

tigt werden, indem man sich durch die ver-

schiedenen Ebenen des Samadhi (kognitive 

Versenkung) auf die Quelle zurückbesinnt, 

wobei man sich wiederholt mit dem wahren 

Selbst identifiziert. Das kleine „ich“ geht 

nach und nach im großen „Ich“ auf und 

dadurch lösen sich die unterbewussten Ein-

drücke auf. In Vers I.12 nennt uns Patanjali 

das Mittel dafür: ständiges Praktizieren von 

Loslassen. Frage dich: wer lässt nicht los? 

Wer leidet? Wer fühlt Abneigung? 

Patanjali belehrt uns anschließend über 

Karma. 

Das gespeicherte Karma, das in den Be-

lastungen verwurzelt ist, wird in der sichtba-

ren (gegenwärtigen) oder unsichtbaren 

(künftigen) Existenz erfahren. – Yoga 

Sutras, II.12 

Solange die Wurzeln vorhanden sind, so-

lange gibt es deren Früchte, nämlich Geburt, 

Leben und deren Erfahrungen. – Yoga 

Sutras, II.13 

Durch tugendhaftes und untugendhaftes 

Karma ergeben sich entsprechend angeneh-

me und leidvolle Erfahrungen. – Yoga 

Sutras, II.14 

 

In den Versen II.1-2 der Yoga Sutras de-

finiert er Kriya Yoga und erklärt uns seinen 

Zweck: 

Intensive Übungspraxis, Selbststudium 

und Hingabe an Gott – das ist Kriya Yoga. 

Sie dienen dem Zweck, die Belastungen 

zu verringern und sich in der kognitiven 

Versenkung zu üben. 

Um den Zustand der Erleuchtung, 

Asamprajnata Samadhi, zu erreichen, lehrt 

uns Pantanjali: 

Andere Yogins erreichen die nicht-

objekt-orientierte kognitive Versenkung 

durch tiefe Hingabe, innere Kraft, Achtsam-

keit, meditative Versenkung und Erkenntnis. 

– Yoga Sutras, I.20 

 

Für Kommentare zu diesen Versen siehe 

das erste und zweite Kapitel meines Buches 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Die Kriya Yoga Sutras des Patanjali und der 

Siddhas. 

 

Liebe ist das Mittel und das Ziel von 

Kriya Yoga 

Yogaschüler ohne Weisheit und ohne kla-

re Absicht werden leicht von den Werten 

unserer materialistischen Kultur gelenkt: 

Wettbewerb, Ruhm, Aussehen, Individua-

lismus, Gesundheit, Reichtum und Erfolg. 

Yoga wird sogar von manchen als ein Mittel 

zum Erreichen dieser materialistischen Ziele 

vermarktet. So einem Weg zu folgen, wird 

dich nicht von den Belastungen, den oben 

beschriebenen Makeln Egoismus, Illusion 

und Karma befreien. Richte deshalb deine 

Yoga-Praxis an ihrem wahren Ziel aus. 

Beginne, indem du dieses Ziel als Liebe an 

sich definierst. Wenn du das tust, wird die 

Liebe dich transformieren. Wenn Liebe dein 

Ziel ist, wird dein Verständnis von ihr wach-

sen. Sie wird bedingungslos werden. Liebe 

wird dein Mittel und dein Ziel sein. 

Liebe ist der göttliche Funke in der Seele 

jedes Wesens. Sie entfaltet sich in Form von 

Selbstlosigkeit, Gnade und Mitgefühl für 

alle Lebewesen. Wahre Liebe ist die Opfe-

rung des Egos. Sie ist das in die Seele ein-

gebettete Licht Gottes. Wenn die Seele dies 

erkennt, wird das „Ich“ von Liebe überwäl-

tigt. Tirumular lehrt uns „Anbu Sivam“, 

Liebe ist Shiva bzw. Gott: 

Die Unwissenden sagen, dass Liebe und 

Shiva zweierlei sind, 

Liebe ist Shiva, sie wissen es nicht; 

Liebe ist Shiva, sobald sie dies wissen; 

Verweilt Liebe als Shiva 

– Tirumandiram, Vers 270 

 

Gottes Gnade ist die höchste Form der 

Liebe, rein und frei von Makel. Ihr einziges 

Interesse gilt der Seele. Gottes Gnade macht 

alle weltlichen Dinge möglich, durch welche 

die Seele lernen, sich erlösen und die höchs-

te Liebe Gottes erfahren und mit ihr eins 

werden kann. Gott hat uns die Kraft der 

Liebe gegeben, durch die sich die Seele zu 

der Welt Shivas emporhebt. Liebe bringt uns 

näher zu Gott. Andere Religionen mögen 

sagen, dass Gott Liebe ist, aber Tirumular 

lehrt uns, dass Liebe Gott ist. Dieser heilige 

Vers ist tief mystisch und muss erfahren 

werden, um wirklich verstanden werden zu 

können. 

Liebe ist die Grundlage von Yoga in all 

seinen Hauptformen (Bhakti, Karma, Raja, 

Jnana) und von Tantra (Transformation 

unserer menschlichen Natur hin zum Göttli-

chen). In Yoga Sutra II.30 kommt Liebe im 

ersten Glied des Astanga Yoga, den Yamas, 

zum Ausdruck: Gewaltlosigkeit, Wahrheits-

liebe, Nicht-Stehlen, Enthaltsamkeit und 

Begierdelosigkeit. Diese fünf sozialen Ge-

bote regulieren und harmonisieren unser 

soziales Zusammenleben und bilden die 

Grundlage unseres Praktizierens. 

Liebe beginnt damit, sich selbst zu lie-

ben. Wenn du dich selbst nicht lieben 

kannst, wie kannst du dann andere lieben? 

Auf welche Weise kann man sich selbst 

lieben? Physisch, emotional, mental, intel-

lektuell und spirituell! 

 

Wie kannst du dich physisch lieben? 

Als Antwort auf diese Frage kann ich als 

besten Ratschlag geben, mehr und mehr 

darauf zu achten, welche Rolle die Nahrung 

in deinem Leben spielt und bewusst zu 

essen. Sei ein Zeuge. Sei bewusst während 

allen Aktivitäten, inklusive des Essens. 

Praktiziere Nityananda Kriya, ob du Nah-

rung zu dir nimmst oder nicht, ob sie gut 

schmeckt oder nicht. Kultiviere Gewahrsein 

und Gleichmut. Sei kein Sklave des Impul-

ses. Nimm an Kursen teil, lies Bücher und 

experimentiere mit einfachen vegetarischen 

Gerichten, die vollwertig, bekömmlich und 

lecker sind. Beobachte, wie du verdaust. 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wähle Nahrung, die dich mit Energie ver-

sorgt und dein vorherrschendes Dosha aus-

zugleichen hilft. 

Dich physisch selbst zu lieben, beinhaltet 

auch, dich auszuruhen, wenn du müde bist. 

Vermeide Müdigkeit, die ein Hindernis für 

Selbst-Gewahrsein ist. Gönne deinem Kör-

per ausreichend Bewegung, damit deine 

Drüsen genügend Endorphine ausschütten 

und die verschiedenen inneren Systeme 

gesund bleiben. Praktiziere den fünffachen 

Weg des Kriya Yoga, um die Auswirkungen 

von Stress zu kontrollieren. Regelmäßiges 

Üben der 18 Haltungen sowie von Pranaya-

ma und Meditation sollte dafür ausreichend 

sein, aber du kannst dies gerne durch andere 

Körperübungen ergänzen. 

 

Wie kannst du dich emotional lieben? 

Manche von uns behandeln ihre Emotio-

nen wie Moskitos, aber Emotionen sind 

Boten. Wir sollten eher versuchen, die Bot-

schaften, die sie enthalten, zu verstehen, als 

sie abtöten oder unterdrücken zu wollen. 

Frage dich „warum?“, wann immer du dich 

wütend, unruhig, ängstlich oder niederge-

schlagen fühlst. Wende die vierte Meditati-

onstechnik, Dhyana Kriya, an, um zu reflek-

tieren, warum die Emotion aufkommt und 

was sie dir sagen möchte. Wenn du die 

Emotionen fühlst, frage dich: „möchte ich 

kontrollieren oder möchte ich geliebt wer-

den?“ Dann frage: „wer möchte es?“ und 

„wer bin ich?“ Wenn die Liebe von Verhaf-

tung infiziert ist, wirst du leiden, sobald 

deine Erwartungen nicht erfüllt werden. 

Durch Nicht-Anhaftung, durch Loslassen 

deiner Erwartungen an andere kannst du 

Leiden vermeiden und bedingungslose Liebe 

frei von Egoismus erfahren. 

Du kannst die Energie, die mit negativen 

Emotionen verknüpft ist, durch Bhakti Yoga 

Praktiken wie z.B. Chanting, hingebungs-

volle Lieder, Zeremonien und Pilgerreisen in 

positive Emotionen transformieren. Wenn du 

z. B. niedergeschlagen bist, solltest du ge-

fühlvoll chanten. Dies wird nicht nur 

schwierige Emotionen abschwächen, son-

dern auch dein Herz durch Liebe und Hin-

gabe erheben. Das ist viel besser, als negati-

ve Gefühle mit übermäßigem Essen, Alko-

hol, Rauchen oder anderem Suchtverhalten 

zu kompensieren. Emotionen können dein 

Freund oder dein Feind sein. Es hängt davon 

ab, wie du sie nutzt. 

 

Wie kannst du dich mental lieben? 

Auf dieser Ebene befassen wir uns damit, 

was durch die fünf Sinne in unseren Geist 

dringt. Was nimmst du mit Augen, Ohren, 

Haut, Nase und Zunge auf? Suchst du nach 

Unterhaltungsformen, die dein Unterbe-

wusstsein mit Bildern der Gewalt, Lust, Wut 

und Angst füllen? Beschäftigst du dich mit 

Aktivitäten, die dich nur ablenken? Oder 

wählst du Bilder, die dich inspirieren und 

Aktivitäten, die dir helfen, Gleichmut und 

Selbst-Gewahrsein zu entwickeln? 

Wie sieht deine Wohnung oder dein Haus 

aus? Gibt es unordentliche Bereiche? Könn-

test du neuen Raum schaffen, indem du 

Dinge verschenkst, die du nicht länger benö-

tigst? Halte dein Zuhause sehr sauber und 

ordentlich. Sauberkeit kommt gleich nach 

Gottesfurcht. Halte es so sauber, wie du es 

gerne hättest, wenn Babaji dich an diesem 

Tag besuchen kommen würde. Verbrenne 

Weihrauch. Renoviere. Singe hingebungs-

volle Lieder. Höre oder mache selbst Musik, 

die deinen Geist und deine Seele erhebt. 

Reserviere einen Teil deines Zuhauses für 

deine Yoga-Praxis. Mache es zu deinem 

Ashram. Sei ein Yogi! 

Erlaube Gott, Seine Liebe durch deinen 

Geist auszudrücken, indem du Musik, Kunst 

und eine Umgebung schaffst, die anderen 

dient. 

 

 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wie kannst du dich intellektuell lieben? 

Was solltest du lesen? Erbaut dein Lese-

material dich, oder lenkt es dich nur ab? 

Lies jeden Tag inspirierende Literatur, die 

deine Gesundheit verbessert, deine Stim-

mung hebt, dich ermutigt, zu meditieren und 

deine persönliche Entwicklung fördert. Es 

gibt wundervolle Klassiker wie die 

Bhagavad Gita, die Kriya Yoga Sutras des 

Patanjali und der Siddhas, die Bibel und die 

Upanishaden. Studiere sie. Lies die vielen 

inspirierenden Geschichten der Heiligen. Sie 

werden dir helfen, deine Probleme zu über-

winden. 

Liebe geht mit Ausdehnung einher und 

der Intellekt erweitert sich, wenn ihm er-

laubt wird, neugierig zu sein, Fragen zu 

stellen, Antworten zu suchen und nachzu-

denken. Zu oft werden Menschen Teil einer 

spirituellen Gruppe oder Religion, deren 

Anführer die alleinige Wahrheit für sich 

beanspruchen. Diese schreiben ihren Anhä-

ngern vor, nichts anderes zu lesen oder, noch 

schlimmer, sie nicht in Frage zu stellen – 

und blind das zu akzeptieren, was sie sagen. 

Offen gesagt, ist dies das Problem mit den 

Religionen. Man missbraucht seinen gottge-

gebenen Intellekt, indem man ihn leugnet 

und dies ist das Gegenteil davon, ihn zu 

lieben. Wenn Gott gewollt hätte, dass du ein 

Schaf bist, hätte er dir kein menschliches 

Gehirn gegeben. Gehe wissenschaftlich vor. 

Stell‘ Fragen, suche Antworten, experimen-

tiere, schreibe deine Erfahrungen auf, unter-

suche dein Verhalten und deine Reaktionen 

und vergleiche sie mit anderen. Lerne von 

allen Quellen. Werde der Herr deiner selbst. 

Lass dich nicht von anderen beherrschen! 

Übergib deine Kraft keinem anderen. Entsa-

ge nicht deiner Fähigkeit, zu denken und zu 

reflektieren. Der Intellekt kann nicht alle 

Fragen beantworten, aber er kann viele 

Probleme lösen. Nutze ihn, um deine Erfah-

rungen mit dem zu vergleichen, was in 

heiligen Texten gelehrt wird. 

Nutze deinen Intellekt, um deine Liebe 

durch Sprache und klare Kommunikation 

auszudrücken. Gebrauche ihn zur Problem-

lösung in allen Bereichen des menschlichen 

Bemühens, die Welt zu verbessern. Erlaube 

dem Göttlichen, durch deinen Intellekt zu 

wirken, sodass Es dich führt und inspiriert. 

 

Wie kannst du dich spirituell lieben? 

Ursprünglich bezog sich das Wort spiri-

tuell auf die Liebe selbst. Heutzutage ist es 

jedoch zu einem mehrdeutigen Begriff 

geworden, der sich auf Dinge wie Kommu-

nikation mit den Toten, Mediumismus, 

übersinnliche Kräfte und Astralreisen bezie-

hen kann. Diese Dinge haben jedoch wenig 

mit wahrer spiritueller Liebe zu tun. Der 

beste Weg, Spiritualität zu entwickeln, ist, 

all deine Gedanken, Worte und Handlungen 

mit dem Nektar der Liebe zu tränken, sogar 

die kleinsten Gesten des täglichen Lebens. 

Behandle z. B. deine Freunde, Verwandten 

und auch Fremde mit Fürsorge und Liebe. 

Beobachte, wie du über andere denkst. 

Transformiere deine Gedanken. Versuche, 

das Gute und Großartige in jeder Person zu 

sehen. Wenn du schlecht über andere denkst, 

bekräftigst du nur die negativen Züge in 

ihnen und in dir! 

Sage nur, was hilfreich und aufbauend 

für andere ist; andernfalls schweige. 

Praktiziere regelmäßig Bhakti Yoga. 

Baue zu Hause einen Schrein auf und stelle 

Bilder des von dir am meisten verehrten 

Gottesaspekts darauf. Chante, singe, bete. 

Indem du so tust, als wäre dies deiner be-

dingungslosen Liebe würdig, wirst du diese 

Liebe erleben. Diese Erfahrung wird so 

wunderbar sein, dass du sie in all deine 

Beziehungen – ob zu Menschen, Tieren oder 

Objekten – einbringen wollen wirst. Wenn 

du dich zu Gruppen hingezogen fühlst, 

nimm an deren hingebungsvollen Aktivitä-

ten teil.  

 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Lass dich durch den Guru führen: werde 

zum Mitschöpfer Gottes 

Das Göttliche oder das Höchste Wesen, 

wie auch immer du es nennen magst, liebt 

dich. Es möchte dich durch den Guru und 

durch das, was Sri Aurobindo als das „psy-

chische Wesen“, die in der Natur befindliche 

Seele, bezeichnet hat, führen. Das Göttliche 

und sein menschliches Instrument, der Guru, 

lieben dich in deiner wahren Natur, dem 

höheren Selbst oder der Seele, mit Mitgefühl 

und Weisheit. Wenn das Göttliche und der 

Guru jedoch nur mitfühlend wären, könnten 

sie dich nicht aus der Illusion deines Lebens 

herausführen. Du würdest ihr Mitgefühl als 

Liebe dafür, wie du jetzt bist, missverstehen. 

Wenn das Göttliche und der Guru nur weise 

wären und kein Mitgefühl hätten, würdest 

du als Schüler höchstwahrscheinlich unter 

den Anforderungen der Selbst-

Transformation zusammenbrechen. Schüler 

sind anfällig für Missverständnisse, Projek-

tionen, Irrtümer und Illusionen, die sie von 

einer konstruktiven Beziehung mit dem 

Guru abhalten oder das Zustandekommen 

einer solchen verzögern. 

Auf einer bestimmten Stufe der liebenden 

Beziehung mit dem Göttlichen wirst du 

erkennen, dass du die Macht und Verantwor-

tung hast, dein Leben zu erschaffen. Du 

gehst über den gewöhnlichen Zustand des 

„Träumens mit offenen Augen“ hinaus in 

den eines Visionärs. Du wirst ein Visionär. 

Du bleibst deinen Träumen treu, den Träu-

men, von denen du weißt, dass sie mit dei-

nem Weg der Weisheit und Selbstverwirkli-

chung verbunden sind. Das Göttliche ist 

nicht länger fern und du fühlst dich als 

Mitschöpfer des Göttlichen. 

Das Göttliche ist gnädig. Das Göttliche 

inspiriert. Wenn du deine Absicht darauf 

lenkst, dass etwas geschieht, unterstützt dich 

das Universum dabei, es in Erfüllung gehen 

zu lassen. Du musst vielleicht hart arbeiten, 

um es zu vollbringen, aber du fühlst, dass du 

nicht der Handelnde bist, sondern nur das 

Instrument. Du wartest geduldig auf das 

Ergebnis und vertraust darauf, dass das 

Universum sich darum kümmern wird. Du 

lebst im gegenwärtigen Augenblick und die 

Dinge werden erledigt, während du tust, was 

notwendig ist. Du richtest dich mehr und 

mehr nach dem Willen des Göttlichen aus. 

Dies geschieht allerdings nur, wenn du das 

Ego von seinen Bedürfnissen und Vorlieben 

reinigst. Was immer das Ergebnis ist, du 

fühlst dich gesegnet. 

Referenzen: Die Kriya Yoga Sutras des 

Patanjali und der Siddhas; Tirumandiram; 

Kriya Yoga Erkenntnisse auf dem Weg; 

Erleuchtung ist anders, als du denkst. Alle 

erhältlich online in unserem Bücher-Shop 

unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php


7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

2. Absolute Freiheit in der posthumanistischen Welt 

von M.G. Satchidananda 
 

Die Transformation in eine andere Exis-

tenzform ist zurückzuführen auf die gewalti-

gen Möglichkeiten, die der Natur innewoh-

nen. 

– Patanjali, Yoga Sutras, IV.2 

 

Seid also vollkommen, wie euer himmli-

scher Vater vollkommen ist. 

– Jesus, Matthäus 5,48 

 

Ihr seid Götter und ihr alle seid Söhne 

des Höchsten. 

– Psalm 82,6, zitiert von Jesus, Johan-

nes 10,34 

 

Absolute Freiheit, die Patanjali als 

Kaivalya bezeichnet oder Sri Aurobino 

„absolute Einheit” nennt, ist das Ziel des 

klassischen Yoga. Im letzten Kapitel der 

Yoga Sutras erörtert Patanjali diese letzte 

Stufe der Selbsterkenntnis, die niemals 

„endgültig“ ist. Wie könnte man das, was 

unendlich ist – das Göttliche oder Seine 

Schöpfung – begrenzen? Absolute Freiheit 

erfordert zwangsläufig, dass die Zukunft 

noch geschrieben werden muss und zwar 

von uns allen. 

Die Welt verändert sich schneller als je 

zuvor. Wir werden nicht nur durch innere 

Kräfte angetrieben, die das Produkt unserer 

menschlichen Evolution sind, sondern auch 

von äußeren Kräften, wie z.B. Technologie, 

Wirtschaft, medialen und politischen Orga-

nisationen, Wissenschaft und der Umwelt. 

Der Versuch, auf die Flut von Ideen, Ver-

sprechungen und Bedrohungen, die von 

diesen Kräften und ihren Entwicklungen 

ausgehen, zu antworten, kann uns sogar 

noch verwirrter und inaktiver als vorher 

machen. Während die drängendsten Themen 

für viele Klimawandel, wachsende wirt-

schaftliche Ungleichheit, Störungen des 

Arbeitsmarktes und die Gefahr eines Krie-

ges sind, werden – wenn wir es von einer 

weiteren Perspektive aus betrachten – man-

che argumentieren, dass alle menschlichen 

Probleme von drei miteinander verbundenen 

Prozessen überschattet werden: 

„1. Die Wissenschaft ist sich in dem all-

umfassenden Dogma einig, welches besagt, 

dass Organismen Algorithmen sind und 

Leben einem Datenverarbeitungsprozess 

entspricht.  

2. Die Intelligenz entkoppelt sich vom 

Bewusstsein. 

3. Nicht-bewusste aber hoch intelligente 

Algorithmen könnten uns bald besser ken-

nen als wir uns selbst.”  

– Yuval Noah Harari, Homo Deus 

 

Die oben genannten Behauptungen wer-

den von führenden Wissenschaftlern auf den 

Gebieten der Bio-Technologie, Genetik, 

künstlichen Intelligenz und Informatik 

aufgestellt. Sie sind das Herzstück der Ent-

wicklungen, die von den größten Technolo-

gie-Unternehmen, wie Google, Facebook, 

Amazon und anderen vorangetrieben wer-

den, die Anwendungen entwickeln, indem 

sie Big Data, genetische Kodierungen, Na-

no-Robotertechnik und Biotechnologie 

einsetzen, um den Homo sapiens zu einer 

neuen Spezies mit gottähnlichen Kräften – 

sogar Unsterblichkeit – „upzugraden“. Die-

ser Evolutionssprung der Menschheit könnte 

eine neue elitäre Gesellschaftsklasse hervor-

bringen, die sich von dem modernen Homo 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

sapiens so stark unterscheiden würde, wie 

der Homo sapiens vom Neandertaler. 

Während dies Jahrzehnte oder sogar 100 

Jahre dauern mag, können wir alle jetzt 

schon die Auswirkungen der obigen Thesen 

in Form der technischen Produkte der Phar-

mazeutischen Industrie, „des Internets aller 

Dinge“, der Globalisierung oder durch 

Smartphones und Soziale Medien erfahren. 

Wir alle treffen für gewöhnlich standardmä-

ßige Entscheidungen, wie wir die neuen 

Technologien in unser Leben und das Leben 

unserer Kinder einbeziehen. 

Bevor man die möglichen zukünftigen 

Folgen der obigen drei Behauptungen und 

damit verbundene Entwicklungen diskutiert, 

ist es notwendig, die Begrenzungen der 

Wissenschaft, insbesondere hinsichtlich 

ihrer Auffassung des Bewusstseins, zu ver-

stehen. Folglich muss auch das Verhältnis 

zwischen Wissenschaft und Humanismus 

erörtert werden.  

 

Wissenschaft und Bewusstsein 

Die Wissenschaft bezieht sich auf einen 

Wissensfundus, der als Resultat der Anwen-

dung wissenschaftlicher Methoden und der 

Bildung eines Konsenses hinsichtlich jener 

Beobachtungen, angesammelt worden ist. 

Wie jeder, der wissenschaftlichen Unterricht 

erhalten hat, weiß, beinhaltet diese Methode 

vier Schritte. Erstens, das Aufstellen einer 

Hypothese, z.B. dass eine bakterielle Infek-

tion erfolgreich durch die Anwendung eines 

bestimmten Antibiotikums behandelt werden 

kann. Zweitens, die Überprüfung dieser 

Hypothese in einem kontrollierten Experi-

ment mit einer Stichprobengröße, die ausrei-

chend groß ist, um daraus statistisch signifi-

kante Schlüsse ziehen zu können. Drittens, 

die Aufzeichnung der Ergebnisse des Expe-

riments. Viertes, das Teilen dieser Resultate 

mit anderen Forschern, von denen manche 

dann versuchen, diese Ergebnisse in ihren 

eigenen Experimenten zu reproduzieren. 

Wenn eine hinreichende Anzahl Experimen-

te die gleichen oder vergleichbare Resultate 

geliefert hat, werden diese dem wissen-

schaftlichen Wissensfundus hinzugefügt. Im 

Gegensatz zur Philosophie ist dies ein empi-

risches Vorgehen, das auf dem experimentel-

len Überprüfen beobachtbarer Phänomene 

beruht. 

Bis vor ca. 100 Jahren war die Naturwis-

senschaft, wozu auch die Physik und die 

Chemie zählen, der Auffassung, dass Phä-

nomene gemäß mechanischer Naturgesetze 

wirken. Seither ist sukzessive bewiesen 

worden, dass dieses newtonsche Modell 

unzureichend ist, als jenes Gebiet der Phy-

sik, das als Quantenmechanik bezeichnet 

wird, zunächst theoretisch überlegt und dann 

experimentell gezeigt hat, dass Beobachtun-

gen manchmal durch den Beobachter beein-

flusst werden. Dies hat eine Debatte darüber 

angestoßen, wie dies geschieht und was die 

Natur des Bewusstseins ist. In dieser Debat-

te gibt es zwei hauptsächliche Meinungsla-

ger. 

Die eine Gruppe, vorwiegend die Neu-

rowissenschaften, behauptet, dass Bewusst-

sein eine Begleiterscheinung des Gehirns ist. 

Dies bedeutet im Wesentlichen, dass Be-

wusstsein durch elektrochemische Reaktio-

nen im Gehirn erzeugt wird und, dass men-

tale Erfahrungen bestimmte grundlegende 

Datenverarbeitungs-Funktionen erfüllen. 

Ohne das Gehirn, theoretisieren sie, könnte 

das Bewusstsein nicht existieren. Jedoch 

versteht niemand etwas davon, wie bioche-

mische Reaktionen und elektrische Ströme 

im Gehirn die Subjekt-Objekt Erfahrung von 

Schmerz, Wut oder Angst erzeugen. Wissen-

schaftler können mithilfe von Magnetreso-

nanztomographie (MRT) lediglich beobach-

ten, dass diese Ströme im Gehirn entstehen. 

Epiphänomenalismus ist die Überzeugung, 

dass mentale Erfahrungen von Wahl und 

freiem, willentlichen Handeln im Grunde 

Illusionen sind. Sie sind die zufälligen Be-

gleiterscheinungen rein physikalischer Vor-



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

gänge und können nicht der Ursprung ir-

gendeiner Handlung oder eines Ereignisses 

sein. Anders ausgedrückt, ich mag zwar 

glauben, dass ich mich dafür entscheide, 

diese Worte zu tippen, die gerade auf dem 

Bildschirm erscheinen, in Wahrheit aber, 

werden die Worte durch eine komplexe 

Reihe physikalischer/chemischer Reaktionen 

erzeugt – ich meine nur, dass ich die Freiheit 

hätte, zu schreiben, was ich will. Es wäre 

falsch, diese Sichtweise in erster Linie als 

wissenschaftlich zu bezeichnen, da sie ohne 

angemessene Erklärung eine große Daten-

menge verwirft, die mit unserer eigenen 

subjektiven Erfahrung als Vermittler menta-

len Erlebens verbunden ist, wie wir weiter 

unten verdeutlichen 

werden.  

Die andere große 

Schule verweist auf 

Experimente, die darauf 

hindeuten, dass das 

Bewusstsein vom Gehirn 

unabhängig ist. Diese 

Debatte ist besonders 

interessant für Wissen-

schaftler auf dem Gebiet 

der künstlichen Intelli-

genz und auch für jeden, 

der an Spiritualität, höherem Bewusstsein, 

Yoga oder Metaphysik interessiert ist.  

Was ist Bewusstsein? Diejenigen aus der 

zweiten, oben genannten Gruppe würden 

argumentieren, dass es ein Mysterium ist. 

Manche von ihnen würden behaupten, dass 

es grundsätzlich nicht begreifbar ist, da es 

alle beobachtbaren Phänomene transzen-

diert. Bewusstes Erkennen erfordert Be-

obachtung. Wie kann also der Beobachter 

sich selbst beobachten? Klassischer Yoga 

entgegnet darauf, dass dies im Zustand von 

Samadhi oder Selbst-Verwirklichung eintritt, 

in dem man sich dessen bewusst wird, was 

bewusst ist. Aber Samadhi ist für wissen-

schaftliche Messtechniken nicht zugänglich, 

außer hinsichtlich seiner physiologischen 

Kennzeichen und für neurologische 

Bildgebung.  

Nahezu alle Gehirnforscher beharren da-

rauf, dass Bewusstsein von den Funktionen 

des Gehirns herrührt. Sie räumen jedoch ein, 

dass sie nicht wissen, wie Bewusstsein 

entsteht und, dass sie keinen Beweis dafür 

haben, dass es dies überhaupt tut. Falls sie 

sich durchsetzen, wird die Bildungsschicht 

ihnen zustimmen, Beweis hin oder her. Da 

„Bewusstsein nichts weiter als ein Resultat 

der Gehirnaktivität ist“ und weil Bewusst-

sein letztlich ein Gegenstand der Physik ist, 

besteht die Gefahr, dass die Neurowissen-

schaft eines Tages für die Werte der techni-

schen Gesellschaft und politische Ziele 

benutzt wird. Wie wir im 

Folgenden noch viel 

genauer ausführen wer-

den, ist diese 

orwellianische, post-

humanistische Welt ihre 

letzte Grenze.  

Aber angenommen, 

dass alle ihre Grundaus-

sagen vollkommen 

falsch sind? Angenom-

men, dass sie niemals 

beweisen werden, dass 

das Bewusstsein vom Gehirn herrührt? 

Angenommen, dass alle ihre Bemühungen in 

dieser Richtung lediglich von Zirkelschlüs-

sen abhängig sind – d.h. davon auszugehen, 

was sie zu beweisen versuchen?  

„Das Bewusstsein muss eine Funktion 

der Gehirnaktivität sein, was sollte es denn 

sonst sein?“ 

Lasst uns mit einer sehr einfachen Versi-

on davon beginnen, was Bewusstsein bedeu-

tet, und im Verlauf werden wir einige der 

Grundgedanken der Gehirnforscher Stück 

für Stück widerlegen: 

Erstens: Jetzt in diesem Moment liest du 

die Worte auf dieser Seite. Du weißt, dass du 

diese Worte liest. Du nimmst wahr, dass du 

„Was ist Bewusstsein? 
Diejenigen aus der 

zweiten, oben genann-
ten Gruppe würden 

argumentieren, dass es 
ein Mysterium ist.“ 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

die Worte liest. Du bist dir dessen bewusst, 

dass du die Worte liest. Du „verfügst über 

jenes Bewusstsein“.  

Zweitens: Das Gehirn setzt sich laut der 

konventionellen Physik aus winzigen Teil-

chen zusammen. Das ist alles. Die Neurone 

und ihre Leitungsbahnen und die Synapsen 

und die Neurotransmitter bestehen im We-

sentlichen aus atomaren und subatomaren 

Teilchen. 

Drittens: Diese atomaren Teilchen sind 

die gleichen wie jene, die überall in der 

Natur vorkommen, ob in der Erde, im Was-

ser oder in der Luft, in unseren eigenen 

physischen Körpern oder in anderen Plane-

ten. Sie bewegen sich und interagieren 

miteinander gemäß den physikalischen 

Gesetzen. 

Viertens: Es gibt nichts in diesen Parti-

keln oder in irgendeiner Verbindung von 

ihnen, das auf bewusstes Erkennen hindeu-

tet. Es gibt kein bewusstes Erkennen. 

Fünftens: Aber irgendwie sorgen diese 

Partikel im Gehirn dafür, dass du weißt, dass 

du diese Worte genau in diesem Moment 

liest.  

Sechstens: Jene Aussage ist absurd, in 

Anbetracht von Punkt Nummer vier, dass es 

nichts in diesen Partikeln oder in irgendeiner 

Verbindung von ihnen gibt, das auf bewuss-

tes Erkennen hindeutet.  

Siebtens: Und doch weißt du es. Du 

weißt, dass du diese Worte liest. Du bist dir 

dessen bewusst.  

Fazit: Da du weißt, dass du diese Worte 

liest, kommt dieses Bewusstsein von woan-

ders her als dem Gehirn, das kein bewusstes 

Erkennen birgt. Das ist offensichtlich. 

Trotzdem weigern sich manche Gehirn-

forscher, dies zu akzeptieren. Sie führen eine 

zweite Absurdität ein: du bist dir der Tatsa-

che, dass du die Worte auf dieser Seite liest, 

nicht bewusst, das meinst du nur. So etwas 

wie Bewusstsein gibt es nicht. Bewusstsein 

ist eine bizarre Illusion, die vom Gehirn 

erzeugt wird. Daher ist es nicht erforderlich, 

Bewusstsein zu erklären. Es existiert nicht. 

Das hat es nie.  

Hier ist eine dritte Absurdität, die von 

diesen Gehirnforschern vorgebracht wird: Es 

gibt kein Du. Das „Du“ ist eine weitere 

Illusion. Das Individuum existiert nicht. Es 

gibt einen Gehirnvorgang, der zu der Illusi-

on einer individuellen Existenz führt.  

Gemäß dieser Argumentation bist du also 

nicht dort und ich bin nicht hier. Und sie 

dient dazu, von den blanken Tatsachen 

abzulenken, dass du und ich sehr wohl 

existieren und, dass wir genau in diesem 

Moment bewusst sind und, dass es nichts im 

Grundaufbau des Gehirns gibt, was das 

Bewusstsein nachwiesen kann. 

Solche Gehirnforscher versuchen, mas-

kiert in komplexer, technischer Sprache, alle 

Arten von Absurditäten einzuführen, um das 

zu widerlegen, was du und ich wissen und 

im Hier und Jetzt erfahren können. Aber wir 

sind keine biologischen Maschinen. Wir sind 

keine vom Gehirn projizierten Illusionen. 

Allerdings können sie sich ihrer eigenen 

Behauptung nicht entziehen, dass „alle 

Materie und Energie aus atomaren Partikeln 

zusammengesetzt ist, die über keinerlei 

Bewusstsein verfügen.“ Daher argumentie-

ren sie, dass das Gehirn aus den gleichen 

Partikeln besteht und es somit keinen Grund 

zu der Annahme gibt, dass das Gehirn Be-

wusstsein aufkommen lassen kann.  

Bewusstsein, das natürlich existiert, muss 

unabhängig von Materie und Energie sein. 

Forscher können diese Schlussfolgerung 

hassen, aber sie müssen damit umgehen 

lernen. Sie lehnen es ab, sich auf direkte Art 

und Weise damit zu befassen.  

 

Wissenschaft und Humanismus 

Während der letzten paar Hundert Jahre 

hat der Humanismus in der modernen Ge-



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

sellschaft mehr und mehr den Platz der 

Religion übernommen. Gemäß diesem 

neuen Glauben ist die höchste Quelle für 

Autorität und die Bedeutung des Lebens 

nicht länger Gott, wie es in der Schrift of-

fenbart wird, und auch nicht seine Gesand-

ten, Könige und Priester, sondern die eigene 

Erfahrung des Individuums. Die freien 

Entscheidungen einzelner Menschen sind 

die ultimative Quelle politischer und religiö-

ser Autorität. Folglich wurde die Macht der 

Könige, der Delegierten Gottes, durch die 

Macht der Versammlungen und Beamten 

ersetzt, die vom Volk gewählt werden. An-

statt sich auf das zu verlassen, was ein Pries-

ter oder die Schrift einem gebieten würde, 

zu tun oder zu glauben, verlangt der Huma-

nismus, dass man seinen 

eigenen Empfindungen 

vertraut, auf sich selbst 

hört, sich selbst treu ist, 

seinem Herzen folgt und 

das tut, was sich gut an-

fühlt. Somit hat morali-

scher Relativismus die 

absoluten ethischen Ver-

haltensregeln und die 

klassischen Tugenden 

ersetzt. In der Ästhetik gilt 

„Schönheit liegt im Auge des Betrachters“ 

und Musik und Kunst werden danach beur-

teilt, welche Gefühle sie bei uns auslösen 

und weniger nach irgendwelchen objektiven 

Standards. In der Wirtschaft bestimmt der 

freie Wille des Konsumenten anstatt der von 

Handwerkergilden, Fürsten und Ratsherren, 

was produziert werden soll. Die moderne 

humanistische Erziehung glaubt daran, die 

Schüler zu lehren, selbst zu denken, anstatt 

sie auswendig lernen zu lassen, wie altgrie-

chische oder biblische Autoritäten eine 

Frage beantwortet hätten. Auch der eigene 

Gottesglaube unterliegt nun der eigenen 

Entscheidung, zu glauben, je nachdem ob 

man Gottes Präsenz spüren kann und das 

eigene Herz einem sagt, dass er existiert. 

Falls meine innere Stimme mir sagt, dass es 

keinen Gott gibt, höre ich auf, an ihn zu 

glauben.  

Der Humanismus brachte auch eine neue 

Methode der wahren Wissensgewinnung 

hervor. Das war die wissenschaftliche Revo-

lution. Vorher hatte man wahres Wissen 

erlangt, indem man heilige Schriften las, 

dann mittels Logik ihre Bedeutung interpre-

tierte und sie auf alle Fragen anwandte. Die 

wissenschaftliche Methode, wie sie weiter 

oben erörtert wurde, erfordert das Sammeln 

relevanter, empirischer Daten und ihre Ana-

lyse durch Anwendung mathematischer 

Hilfsmittel wie beispielsweise Statistik und 

Wahrscheinlichkeitstheoremen. 

Aber die wissen-

schaftliche Vorge-

hensweise ist nicht 

für ethische Prob-

leme geeignet. Kein 

Datenbestand noch 

irgendeine mathe-

matische Modellie-

rung kann beweisen, 

dass es falsch ist, zu 

morden oder den 

eigenen Ehepartner 

zu belügen. Der 

Humanismus bot eine alternative zur bibli-

schen Autorität. Wenn wir die Antwort auf 

eine ethische Fragestellung wissen möchten, 

müssen wir unser inneres Erleben, also 

Empfindungen, Emotionen und Gedanken 

mit Feingefühl beobachten. Indem wir die-

sen Erfahrungen Aufmerksamkeit schenken 

und es zulassen, dass sie auf uns einwirken, 

werden wir – so besagt es der Humanismus 

– Feingefühl entwickeln. Der Humanismus 

instruiert uns, nach einer Vielzahl von Erfah-

rungen zu suchen, um solch ein ethisches 

Wissen zu erlangen. Er unterstützt auch die 

Suche des Einzelnen nach spiritueller Wahr-

heit. 

Die Gründerväter der amerikanischen 

Regierung – Franklin, Jefferson, Adams und 

„Der Humanismus instru-
iert uns, nach einer Viel-
zahl von Erfahrungen zu 

suchen, um solch ein 
ethisches Wissen zu er-

langen.“ 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 
Acharya Sita Siddhananda 
Mayi Ma 

Hamilton – übernahmen den Deismus, der 

bestrebt war, die Offenbarung durch Ver-

nunft zu ersetzen und die Vorstellung eines 

aktiven Gottes, der sich in die menschlichen 

Angelegenheiten einmischt, fallen ließ. 

Deisten bezweifeln die Existenz Gottes nicht 

und manche von ihnen blieben weiterhin 

dem Christentum als einem System der 

Moral und kosmischen Gerechtigkeit treu.  

Wie wir im zweiten Teil dieses Artikels 

sehen werden, wird die posthumanistische 

Welt, die uns die Technologie nun durch 

moderne Medien, Bio-Technologie und 

Gentechnik beschert, davon abhängen, ob 

wir das Mysterium des Bewusstseins an-

nehmen oder seine Existenz leugnen, und, 

falls wir es verleugnen, auch davon, was die 

von uns vorausgesetzte Wahlfreiheit, unsere 

Werte und die Freiheiten, welche die Entfal-

tung des menschlichen Potentials fördern, 

ersetzen wird. Im dritten Teil dieses Artikels 

werden wir die Entstehung des Techno-

Humanismus und auch eine alternative 

Vision, die Reform und Erneuerung eines 

liberalen Humanismus, der durch die Weis-

heit des Yoga und seine Praxis geprägt ist, 

diskutieren. (Fortsetzung folgt)

 

 

 

3. Kurzbiographie : Acharya Sita Siddhananda Mayi 

Ma 

Die alleinige 

und einzige exis-

tente Beziehung 

ist die mit Gott. 

Alle anderen sind 

nur Formen und 

Ausdruck dieser 

einen. Jede Situa-

tion enthüllt, 

versöhnt und gibt 

uns übergreifend 

die Möglichkeit, 

wieder zum 

Selbst zurückzu-

kehren. Die Welt 

ist kein Umstand 

der Entfernung, sondern dient der Erinne-

rung an die göttliche Essenz, die in allen 

Dingen gegenwärtig ist.  

Es brauchte einige Zeit, bis ich diese Bi-

ographie schreiben konnte, da ich die Be-

deutung davon, die Ereignisse in Worte zu 

fassen, die mich hierher gebracht haben, 

stark in Frage gestellt habe. Dann verstand 

ich, dass die Ereignisse an sich nicht der 

wahre Gegenstand dieses Zeugnisses sind, 

sondern vielmehr der Faden, der sie in Stille 

verwoben hat, seit dem ersten Atemzug und 

auch schon davor. Dies ist Das, vor dem ich 

mich verbeuge und dem ich mich voller 

Dankbarkeit widme. Ich erkenne die Ge-

genwart des Gurus, der mir seit jeher zur 

Seite steht. 

Ich wurde in eine Yoga praktizierende 

Familie hineingeboren und Dank meiner 

Mutter wuchs ich in einer Atmosphäre auf, 

die von den Büchern und Lehren großer 

Yogis und Mystiker gesegnet war, die mich 

tief inspirierten. Das Kind stand permanent 

in engem Kontakt mit dem Göttlichen, das 

ihm Gebete in die Ohren flüsterte und sein 

Haar im Wind streichelte. 

Im Alter von fünf Jahren, öffneten zwei 

einschneidende Erlebnisse meinen Geist. 

Das erste ereignete sich, als meine Familie 

und ich bei einer Party waren. Ich machte 

einen Spaziergang durch einen großen Gar-

ten, als sich mir ein holographisches Abbild 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

der göttlichen Mutter offenbarte. Sie er-

schien in der Krone eines Baumes, in wei-

ßen und blauen Farben mit goldenen Rosen 

zu ihren Füßen und sprach telepathisch mit 

mir. Ich erhielt die direkte und präzise In-

formation, dass meine kleine Schwester im 

Pool zu ertrinken drohte. Ohne dass ich 

versuchte, herauszufinden, was geschah, 

rannte ich hilfesuchend zu meiner älteren 

Schwester. Und das folgende Bild war das 

meines Vaters, wie er ausgehfein aus der 

Empfangshalle herauskam und zu dem Pool 

lief, um meine Schwester zu retten.  

Dieses bedeutende Erlebnis bereitete 

mich auf eine andere große Initiation vor, 

die sich ein paar Monate später ereignen 

sollte – der Tod meines Vaters durch einen 

Autounfall. Alle Einzelheiten dieses letzten 

gemeinsam mit ihm verbrachten Tages 

blieben mir präzise im Gedächtnis, und als 

ich sie mir später nochmals in Erinnerung 

rief, konnte ich einen mysteriösen Unterton 

des Abschieds in unseren Gesten und Inter-

aktionen erkennen.   

Durch sein Ableben verstand ich, dass 

der Tod nicht das Ende, sondern eine Tür zu 

einer anderen Welt ist, die ich durch ihre 

Verbindung mit dem Herzen erreichen konn-

te. Der Tod wurde für das Kind so nah wie 

ein Freund. Ich konnte ihn wahrnehmen, 

indem ich die Schönheit der Welt bezeugte 

und wenn ich damit in Kontakt war, wurde 

mein Wesen oft erfreut und beglückt.  

Yoganandas Buch war Teil unserer Haus-

bibliothek und ich chantete den Namen 

Babajis noch bevor ich ihn wirklich kannte. 

Mit knapp sieben Jahren war mein erster 

großer Traum, wegzugehen und in einem 

Kloster im Himalaya zu leben. Ein unwider-

stehlicher Ruf animierte mich. Ohne zu 

wissen, wie, hoffte ich, dass ich vor meinem 

Geburtstag dorthin gelangte, da ich tief im 

Inneren wusste, dass es danach für mich 

nicht mehr möglich sein würde. Ich war sehr 

enttäuscht, als klar wurde, dass ich in der 

Welt bleiben musste und mich vielleicht 

darin verlieren würde. Mit gebrochenem 

Herzen musste ich es akzeptieren.  

Ich fand Zuflucht in der Stille und in ei-

nigen meiner Lieblingsspiele. Ich liebte es, 

stundenlang meine stille Aufmerksamkeit 

auf extrem kleine Objekte, wie z.B. ein 

Sandkorn, zu richten, bis ich mich „selbst 

vergaß“ und in einen ekstatischen Zustand 

jenseits von Namen und Formen eintrat. 

Dieses Hin- und Herpendeln zwischen ver-

änderten Bewusstseinszuständen geschah 

regelmäßig, leicht und sehr einfach. Es war 

die Realität, in der ich lebte.  

Ich hatte auch Gefallen daran, meine 

Aufmerksamkeit auf Geräusche zu fokussie-

ren, in alle Richtungen, 360° um mich her-

um und dann allmählich den Klangraum zu 

erweitern, während sich der Höreindruck 

verdünnte. Irgendetwas im Inneren sagte 

mir, dass ich so die Stimme Gottes hören 

würde und dies erfüllte mich mit unaus-

sprechlicher Freude. Diese Spiele wurden 

auch auf andere Sinne gelenkt. Ich verbrach-

te den Großteil meiner Kindheit mit dieser 

Art von Erforschungen, da die äußere Welt 

mich sehr wenig interessierte. Ich erkannte 

später in den Kriya Yoga Techniken eine 

gewisse Ähnlichkeit mit diesen Spielen. Die 

höchste Präsenz des Gurus war bereits ge-

genwärtig, um mich zu führen. 

Die Jahre gingen ineinander über wie die 

Seiten eines Buches, wobei Lebensabschnit-

te aufeinander folgten, die sich radikal von-

einander unterschieden. Der Guru schenkte 

mir die Erfahrung vieler Leben kondensiert 

in nur einem einzigen und ließ nicht zu, dass 

ich mich in irgendeinem davon verfing. 

Immer wenn ich das Gefühl hatte, mich in 

eine Gewohnheit einzuleben, oder an etwas 

festhalten zu wollen, warf der Guru die 

Umstände bzw. die Szenerie um und bot mir 

eine vollkommen neue Erfahrung. So wie 

Babaji, der mit seinem Stock auf den Boden 

klopfte, um den Aufbruch zu einem Neube-

ginn anzuzeigen, behandelte mich das Le-

ben. 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Als Teenager war ich fest davon über-

zeugt, dass das Leben ein Kampf war und 

ich stark sein musste. Ich forderte mich 

damals selbst heraus. Immer wenn ich auf 

Widerstand in mir stieß, riss ich die Mauern 

ein und erlebte mich selbst in sehr unge-

wöhnlichen Umständen. Das war recht 

lehrreich und bis zu einem gewissen Grad 

auch nützlich; es war eine Form von Tapas. 

Aber als ich erkannte, dass diese oftmals 

extremen Erfahrungen von meiner ursprüng-

lichen Überzeugung herrührten, entschied 

ich mich dazu, sie aufzugeben. 

Mit 20 Jahren verließ ich Brasilien mit 

meinem ersten Kind auf dem einen Arm und 

einer kleinen Tasche in der anderen Hand. 

Der Guru lehrte mich Verhaftungslosigkeit. 

Wir gingen weg, um mit dem Vater meines 

Kindes und den Kindern, die noch geboren 

werden sollten, fünf Jahre auf einem Segel-

boot zu verbringen. Das Leben auf dem 

Wasser war sehr einfach: je weniger Besitz 

wir hatten, desto weiter kamen wir. Es war 

eine Welt ohne Papiere, Ausweise, Liege-

plätze, Adresse, Telefon und ohne Geld. Die 

Früchte des Waldes und des Meeres waren 

unsere Nahrung, Trinkwasser kam vom 

Himmel. Jeder Tag wurde vollkommen 

gelebt und war einzigartig. Dieser direkte 

Kontakt mit den Elementen wurde so stark, 

dass ich mich daran erinnern kann, wie ich 

nachts bei der geringsten Drehung der Wind-

richtung aufwachte. Ich spürte die Bewe-

gung der Wellen, die Tiefe des Ozeans und 

die Veränderung der Sternkonstellationen in 

mir.   

Ich lernte, dem Unvermeidlichen zu be-

gegnen, den Tod in aufkommenden Stürmen 

auf hoher See zu sehen und es zu genießen, 

die Küste, die abgetretenen Pfade und die 

„zivilisierte“ Welt zu verlassen. Der Guru 

war da. 

In meinen Dreißigern kehrte ich mit mei-

ner Ankunft in Frankreich auf den Boden 

der Realität zurück. Dort kam es zum Bau 

eines Hauses, der Arbeit an den Wurzeln, 

dem Gebären von Kindern, der Konsolidie-

rung des ersten Chakras, einem Interesse an 

Trommeln und indigenen Rhythmen. Ich 

erdete mich schrittweise in einem fremden 

Land, wobei ich die Jahreszeiten und eine 

vollkommen andere Welt entdeckte. Nach 

der fließenden und räumlichen Offenheit des 

jahrelangen Lebens auf dem Boot, ließ mich 

der Guru die Düfte der Erde kosten. Wie ein 

Samenkorn, kehrte ich in den Zustand des 

Reifens zurück. Ein neues Leben entfaltete 

sich in mir, während ich die Kinder erzog 

und begleitete, selber wuchs und bedin-

gungslose Liebe und Selbsthingabe erlernte. 

Eines Tages begann dann plötzlich, auf 

mysteriöse Weise der Name Babajis unab-

lässig in meinem Kopf widerzuhallen. Die-

ser Name stammte aus einer anderen Zeit, 

jenseits der Erinnerung, so fremd und doch 

vertraut, allerdings entsprang er nicht mei-

nen eigenen Gedanken. Er rief mich, indem 

er seinen Namen wiederholte. Die Zeit war 

gekommen. Ich begann, nach ihm zu suchen 

und erkannte, dass er schon immer in mei-

nem Leben präsent gewesen war. Je näher 

ich ihm kam, desto mehr löste sich der 

Schleier auf, wie ein Traum, der niemals 

wirklich existiert hatte. Ich entdeckte mich 

selbst, so wie ich ihn entdeckte. 

Dieser Name, Babaji, in meinem Kopf 

führte mich im Spätsommer 2004 nach 

Schottland, wo Satchidananda eine erste 

Einweihung in Babaji’s Kriya Yoga gab und 

ich auch Durga zum ersten Mal traf. Wäh-

rend der gesamten Weitergabe der Einwei-

hung war ich von einer immensen Freude 

erfüllt, begleitet von der inneren Überzeu-

gung, dass ich endlich das gefunden hatte, 

wonach ich so lange gesucht hatte.  

Eine unendliche Dankbarkeit überwältig-

te mich. Am Ende des Seminars bildeten alle 

Teilnehmer einen Kreis, Hand in Hand, um 

die Einweihung abzuschließen und in die-

sem unvergesslichen Moment durchströmte 

eine außergewöhnliche energetische Entla-

dung den Körper von oben bis unten. Diese 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Entladung war so intensiv, dass sie den 

Körper buchstäblich vibrieren ließ und so 

den Weg ebnete, der auf mich zukommen 

sollte.  

Ich bete dafür, dass jedem solch eine Be-

gegnung widerfahren und jeder dies auch 

erkennen möge, wenn es im eigenen Leben 

dazu kommt. Mögen wir die Kraft, die 

Demut und den Glauben haben, den Ruf zu 

erwidern. Mögen wir mit einem reinen und 

entschlossenen Herzen und einem gleichmü-

tigen Geist voranschreiten, getragen von der 

Unschuld eines Kindes und der Abgeklärt-

heit eines Weisen. Mögen wir von dem 

Höchsten geführt werden, verankert im 

Boden des Seins.  

Möge das Dharma erfüllt werden! 

Om Shanti Shanti Shanti 

Om Kriya Babaji Nama Aum

 

 

 

4. Das ABC zur Vertiefung deiner Praxis von Babaji’s 

Kriya Hatha Yoga – Teil 7 

von Durga Ahlund 
 

(Anmerkung 

der Redaktion: 

Sieh bitte auch 

in den vorange-

gangen Journa-

len nach, um 

mehr Informa-

tionen darüber 

zu erhalten, wie 

du alle der 

möglichen 

Vorteile bei 

deiner Praxis 

der 18 Asanas erreichen kannst. Erlerne 

diese Techniken von einem erfahrenen und 

autorisierten Lehrer.) 

Die 18 Haltungen bieten uns ein wunder-

volles System der körperlichen Betätigung. 

Um würdevoll zu altern, ist dies sicherlich 

eine Praxis, die wir kontinuierlich fortführen 

sollten. Schüler sagen oft, dass sie sich 

lieber auf Pranayama, Meditation oder 

Mantra konzentrieren und die Asanas weg-

lassen. Der Sinn dieser Journal-Artikel ist 

daher gewesen, zu betonen, dass Kriya 

Hatha Yoga ein integraler Bestandteil von 

Babaji’s Kriya Yoga und auch eine kraftvol-

le Form der Selbstbeobachtung, Reinigung 

und Wiedervereinigung ist. Führe deine 

Kriya Hatha Yoga Praxis in der Absicht aus, 

die körperlichen, geistigen und emotionalen 

Blockaden und Verunreinigungen aufzulö-

sen, die das Licht in dir verdunkeln. Fokus-

siere dich auf deine Ausrichtung sowie auf 

Bewusstheit, die Bandhas und die Wirbel-

säulenatmung und steigere die Dauer der 

einzelnen Haltungen, so können die Asanas 

das erforderliche Tapas erzeugen, um psy-

chosomatische Giftstoffe zu reduzieren und 

Energie und Licht zu steigern. Deine Hatha 

Yoga Praxis bildet die Grundlage deiner 

Selbst-Erforschung.  

(Anmerkung des Übersetzers: In der 

deutschen Fassung kann es zu Abweichun-

gen von der alphabetischen Reihenfolge 

kommen.) 

 

 

 

 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

– S – 

Shakti – der kreative Fluss des Lebens, 

ermächtigt in deinem Innersten. Die erweck-

te Pranashakti ist ein göttlicher Strahl 

Kundalinis, einer ewigen, omnipräsenten 

Energie. Sobald sie im Körper sanft erweckt 

worden ist, wird der gesamte Körper durch 

Energiewellen gestärkt. Dies kann als plötz-

licher Energieschub oder auch in Form von 

spiralförmigen Bewegungen bzw. feinem 

Flattern wahrgenommen werden, aber wenn 

es eintritt, wirst du anders zu fühlen, anders 

zu denken und mit einer neuen Sichtweise 

der Welt, deiner Selbst und den anderen 

darin zu handeln beginnen.  

Shavasana – Jedes Asana ist ein Körper-

Geist-Diagramm, das Energie durch den 

gesamten Körper zirkulieren lässt. Das 

Asana bewegt Blut, Lymphe, Prana und 

Abfallprodukte. Während der Entspan-

nungsphase transportiert das Kreislaufsys-

tem die Abfallprodukte, die durch das Asana 

freigesetzt worden sind, zu den Ausschei-

dungsorganen, wie der Haut, den Lungen 

und dem Dickdarm. Eine von Entspannung 

gefolgte Asana-Praxis kann die Ursache von 

Erschöpfung und letztlich die Quelle von 

Giftstoffen effektiver beseitigen. Bleibe 

nach jedem Asana mindestens 30 Sekunden 

lang in der Entspannung, um diesen Aus-

tauschprozess integrieren zu können. Zu-

sätzlich ist ein langes Shavasana am Ende 

deiner Asana-Praxis empfehlenswert. 

Wirbelsäule („spine“) – Achte auf die 

Position und die Geschmeidigkeit deiner 

Wirbelsäule und darauf, dass sie sich bei 

jeder Haltung durch den Atem und die Mus-

kulatur unterstützt anfühlt. Erzwinge keine 

der Haltungen. Versuche, dir deiner gesam-

ten Wirbelsäule genau bewusst zu werden, 

gewahr des Energieflusses in ihr. Probiere 

diese Übung aus: Richte deine Aufmerk-

samkeit bewusst auf die Wirbelsäule. Begin-

ne an der Stelle am Peri-

neum/Gebärmutterhals, wo du Muladhara 

Chakra zu verorten meinst. Lasse dein Be-

wusstsein beim Einatmen rasch die Wirbel-

säule entlang von Chakra zu Chakra nach 

oben steigen, von Muladhara zu 

Swadhistana (am Kreuzbein-Plexus), zu 

Manipura Chakra (am Solarplexus), zu 

Anahata Chakra (hinter dem Herzraum), zu 

Vishuddi Chakra (hinter der Kehle) und 

dann in das Zentrum das Schädels, zu Ajna 

Chakra, direkt hinter dem Augenbrauen-

Zentrum. Dein Bewusstsein bleibt, während 

du einatmest, innerhalb der Wirbelsäule. 

Lasse dann beim Ausatmen dein Bewusst-

sein die Wirbelsäule hinab wandern, von 

Ajna über Vishuddi, Anahata, Manipura, 

Swadhistana zurück zu Muladhara. Dein 

Bewusstsein sollte genau dann bei 

Muladhara ankommen, wenn deine Ausat-

mung beendet ist. Atme weiter durch die 

Wirbelsäule, wobei sich Atem und Bewusst-

sein zusammen bewegen.   

Wirbelsäulenatmung („spinal 

breathing“) bei den Asanas – Die Wirbel-

säulenatmung wird den Geist in dem Asana 

verwurzeln und den Pranafluss stimulieren. 

Vertiefe die Körper-Geist-Verbindung, 

indem du den Luftstrom beim Einatmen die 

Wirbelsäule entlang nach oben visualisierst 

und lenkst und so einen gesteigerten 

Pranafluss stimulierst. Anstatt bei einem 

Asana den Prana beim Ausatmen wieder die 

Wirbelsäule nach unten sinken zu lassen, 

solltest du ihn von der Wirbelsäule nach 

außen in den gesamten Körper hinein len-

ken, als ob du den Prana bewusst ausdehnen 

möchtest, um die Gewebe, die Zellen und 

die Organsysteme zu nähren. Bei manchen 

Asanas kannst du diese Ausdehnung in Ajna 

spüren. Solch ein innerer Fokus wird dir 

dabei helfen, loszulassen, zu entspannen und 

die Haltung zu stärken. Du wirst das Asana 

länger beibehalten und eine Brücke zwi-

schen Körper, Geist und Seele schlagen 

können, um sie miteinander zu verbinden.   

Hingabe („surrender) – Mentale und 

physische Hingabe ist für die Perfektion 

eines Asanas genauso wichtig wie Kraft, 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Beweglichkeit und Gelenkigkeit. Den Kör-

per auszurichten, kann dabei helfen, die Art 

von Entspannung zu erreichen, die zum Los- 

und Fallenlassen ins eigene Innere notwen-

dig ist. Entspannung ermöglicht der Energie 

des Prana frei zu fließen, auf ruhige und 

einheitliche Weise. Mentale und körperliche 

Entspannung löst die Widerstände und Ver-

krampfungen auf, die den Fluss der Lebens-

kraft blockieren. Hingabe erfordert, dass du 

egoistisches Leistungsdenken loslässt und 

eine Bereitschaft entwickelst, alle Erfahrun-

gen ohne Beurteilung anzunehmen. Sich der 

Energie in den Asanas hinzugeben, hilft dir 

in dem jeweiligen Moment, Balance und 

Entspannung aufrecht zu erhalten, wodurch 

sich der Strom der Lebenskraft ungehindert 

fortbewegen kann. Dies führt zu mühelosen 

Haltungen.  

Sushumna Nadi – Intensiviere das Be-

wusstsein für deine Wirbelsäule noch mehr 

und versuche, dir des feinstofflichen, über-

sinnlichen Abschnitts im Zentrum deines 

Rückenmarks gewahr zu werden. Richte 

deine bewusste Aufmerksamkeit auf das 

Rückenmark, auf den feinstofflichen Kanal, 

den heiligen Durchgang, Sushumna Nadi. 

Sei dir dieser Nadi bewusst, die von 

Muladhara Chakra zu Ajna Chakra an der 

Spitze der Wirbelsäule verläuft. Visualisiere 

Sushumna als eine lange, dünne, leuchtende 

Röhre, eine transparente, aus Lichtpartikeln 

bestehende Bahn. Versuche, in die Helligkeit 

Sushumna Nadis einzutauchen und die 

Bewegung der Lichtpartikel zu „fühlen“. 

Bewege dich in dieser Lichtröhre und visua-

lisiere dabei den Lotus von Muladhara, 

Swadhisthana, Manipura, Anahata, Vishuddi 

und Ajna.  

Halte einen Teil deines Bewusstseins auf 

Sushumna Nadi gerichtet, nimm aber noch 

den Atem hinzu. Ziehe beim Einatmen den 

Prana von Muladhara entlang dieser Lei-

tungsbahn zu Ajna hinauf. Halte beim Aus-

atmen dein Bewusstsein auf Ajna gerichtet 

und spüre die Ausdehnung des Pranas. Du 

kannst auf Ajna konzentriert bleiben, auch 

während ein Teil deines Bewusstseins die 

Energie nach oben führt. Ajna Dristhi er-

zeugt einen magnetischen Sog auf den Prana 

in Sushumna Nadi. Spüre, wie deine Wirbel-

säule auf diese spinale Atmung reagiert. Sie 

fühlt sich kräftiger und durch den Pranafluss 

stärker unterstützt an. Der Atem bewegt 

sich, das Bewusstsein bewegt sich, der Prana 

bewegt sich. Werde dir dessen bewusst, dass 

sich diese Kräfte innerhalb der leuchtenden 

Leitungsbahn bewegen. Achte auf das „Ge-

fühl“ des sich entlang Sushumna bewegen-

den Pranas. Gib dich hin und konzentriere 

dich ausschließlich auf das Aufsteigen und 

die Ausdehnung von Prana. 

 

– T – 

Tapas – eine Intensität von Selbstdiszip-

lin und Sadhana, die durch das Verbrennen 

von unbewussten mentalen Aktivitäten Hitze 

und Licht im Körper erzeugt. Tapas bearbei-

tet die Karmas und verursacht dabei Rei-

bung, Widerstand, Irritation, Selbstabwehr 

und den Wunsch, zu urteilen. Es bietet eine 

Möglichkeit, persönliche, vorprogrammierte 

Strukturen zu durchbrechen, karmische 

Muster zu lockern und sich konditionierten, 

unbewussten Denkens und Handelns be-

wusst zu werden. Tapas ist erforderlich, um 

unbewusste psychosomatische Blockaden zu 

transformieren.  

Gewebe („tissues“) im Körper – Fas-

zien sind ein Teil des Bindegewebes, das 

alles miteinander vernetzt und ein Ganzkör-

per-Kommunikationssystem darstellt. Auch 

von der wissenschaftlichen Forschung und 

medizinischen Fachrichtungen wird der 

menschliche Körper nicht länger nur in 

einzelne Systeme unterteilt, die getrennt 

voneinander betrachtet werden, da all diese 

Systeme durch das Nervensystem und das 

Bindegewebe miteinander vernetzt sind. 

Yoga behauptet, dass ein System von Nadis 

das Fasziensystem durchzieht und der Prana 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

sich durch sie bewegt. [Studien an der Uni-

versität von Vermont und dem College of 

Medicine, bei denen Hochfrequenz-

Ultraschallmikroskopie eingesetzt wurde, 

um die Meridiane (mit den Nadis vergleich-

bare energetische Strukturen) zu untersu-

chen, die in der Akupunktur verwendet 

werden, zeigten, dass diese dem selben 

Faszien-Netzwerk in tiefen Faszienschichten 

und zwischen den Organen folgen.] Ausge-

dehnte Haltungen können helfen, die Meri-

diane (Nadis) zu reinigen und es dem Prana 

so ermöglichen, sich frei durch resistente 

Bindegewebsstrukturen, Gelenke, Ligamen-

te, Sehnen und das Skelettsystem zu bewe-

gen.  

 

– U – 

Ujjayi – Verwende Ujjayi bei deiner 

Asana-Praxis. Ujjayi wird sich spontan 

einstellen, wenn sich deine Konzentration 

vertieft, setze es jedoch auch bewusst ein, 

um in Bereiche der Anspannung und Veren-

gung vorzudringen. Bewege dich beim 

Ausatmen mit dem sanften, entspannenden 

Ujjayi-Klang im Hintergrund. Bewusstheit 

dieser psychischen Atmung, des sanften 

Klanges in der Kehle, des gleichmäßigen 

und glatten Atemstromes wird dich immer 

weiter lockern, tiefer vordringen lassen und 

dich bei ausgedehnten Haltungen stärken. 

Dieser sanfte, rhythmische Fluss steigert die 

Bewusstheit und beruhigt und beschwichtigt 

den Geist. Dein ganzes Wesen bewegt sich 

mit dem Atem und das Asana entfaltet sich. 

Es wird mehr Energie in die Wirbelsäule 

freigesetzt, was zu Helligkeit, Beschwingt-

heit, Leichtigkeit und Mühelosigkeit führt. 

Die Haltung geht über in Balance und 

schließlich Freude.  

Uddiyana Bandha – Uddiyana bedeutet 

hochfliegen, aufsteigen; der große Vogel 

(Prana) hebt ab. Uddiyana Bandha beein-

flusst den Solar Plexus und erzeugt viel 

Energie im Bauch und in der Brust. Er toni-

siert das sympathische Nervensystem und ist 

sowohl auf physischer als auch auf psychi-

scher Ebene wichtig. Ziehe die Bauchmus-

keln ganz in Richtung Wirbelsäule zurück; 

jene beiden Muskelgruppen über und unter 

dem Nabel. Mulabandha, eine Kontraktion 

des Perineums, kann sich spontan einstellen, 

wenn du die Atemhilfsmuskulatur einsetzt. 

Diese Haltung bewirkt eine günstige Aus-

richtung, Gleichgewicht und dynamische 

Stille. 

 

– W – 

Willentliche Praxis – Praktiziere Asanas 

als eine regelmäßige Methode der Entspan-

nung und Pflege deines gesamten Wesens 

mit einem passiven Geist und einem gebän-

digtem Ego, aber dennoch bewusst und 

willentlich, für längere Zeit in den Haltun-

gen verweilend, konzentriert auf die Position 

der Wirbelsäule, auf den Atem und darauf, 

was im Körper geschieht. Wenn du ein 

Asana lang genug mit Balance und Harmo-

nie in Körper und Geist und unter Aufrecht-

erhaltung subtiler, durchdringender Be-

wusstheit beibehalten kannst, wird es wirk-

lich effektiv werden und Veränderungen im 

Bewusstsein werden auftreten. Sogar karmi-

sche Blockaden, die in den feinstofflichen 

Körpern festgehalten sind und physisch 

offenbar werden, können aufgelöst werden. 

Ein willentliches, ausgedehntes Beibehalten 

eines Asanas baut Spannung und Energie 

auf, resultiert dann aber in der tiefsten Ent-

spannung von Körper und Geist.  

 

– Y – 

Yamas – Es ist besonders wichtig, die 

yogischen Lehren der Selbstdisziplin, die 

fünf Yamas, zu verstehen, über sie nachzu-

denken und zu meditieren und sie ein Leben 

lang zu befolgen: Ahimsa, Satya, Asteya, 

Aparigraha, Brahmacharya. Festige dich in 

den Verhaltensweisen einer „richtigen Le-

bensart“, wozu Nicht-Schaden, Mitgefühl, 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Empathie, Wahrhaftigkeit, Nicht-Stehlen, 

Einfachheit, Begierdelosigkeit, Barmherzig-

keit, Nicht-Anhaftung, Mäßigung und Haus-

halten mit Energie gehören. Verinnerliche 

die ergänzende Einhaltung der Niyamas: 

Saucha, Santosha, Svadhya, Tapas, Ishvara 

Pranidhana. Verbreite dein Versprechen, 

Reinheit und Zufriedenheit zu erlangen, dich 

selbst in allen Situationen zu beobachten, 

aufrichtig und vollends zu praktizieren und 

offen zu bleiben, um das Heilige in allem zu 

ehren. 

Yoga – Yoga bedeutet zusammenschlie-

ßen, den Körper, den Verstand und den 

höheren Geist in ihrer Fülle als ein Teil des 

höheren Ganzen zu vereinen. Hatha Yoga 

stellt in seiner feinsten, höchsten und tiefs-

ten Philosophie eine Vorbereitung für die 

Erweckung des Kraftpotentials von Prana 

Shakti bzw. der Kundalini-Energie dar und 

fördert dies auch. Durch eine regelmäßige 

und aufrichtige Yogapraxis beginnst du, dich 

selbst als „Energie“ wahrzunehmen. Du 

erkennst, dass der physische Körper mit 

Energie und leerem Raum gefüllte Materie 

ist. Du wirst dir der fühlbaren Empfindun-

gen bewusst werden, winzigen Flimmerbe-

wegungen und Energiewellen, die durch die 

Nadis deines Körpers fließen. Du wirst 

bemerken, wie der Pranafluss sich auf deine 

Gedanken auswirkt. Du wirst dein Sein als 

reine Energie annehmen, wodurch du alle 

Aktivitäten des Geistes und der Sinne, die 

Gesamtheit aller Erfahrungen mit mehr 

Kreativität, Inspiration, dynamischer Kraft 

und Sinnhaftigkeit durchleben wirst.

 

 

 
 

5. News und Notizen 
 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath mit M. G. Satchidananda und 

Durga vom 20. September bis 08. Oktober 

2018. Begleite uns bei einer lebensverän-

dernden, unvergesslichen Pilgerreise zu dem 

Ort, an dem Babaji Soruba Samadhi erreicht 

hat, den höchsten Zustand der Erleuchtung. 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF

/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-

German.pdf 

 

Zweite Einweihungen mit M.G. Satchida-

nanda werden vom 15.-17. Juni 2018 und 

vom 19.-21. Oktober 2018 in Quebec statt-

finden. 

 

 

 
Der neue Ashram in Badrinath - Impressionen 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2018-German.pdf


20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Eine dritte Einweihung wird von M. G. 

Satchidananda vom 05.-14.Juli 2018 in 

Quebec abgehalten werden. Weitere werden 

2018 auch von Satyananda in Deutschland, 

von Nityananda in Spanien, von Sita 

Siddhananda in Frankreich und von 

Ishvarananda in Estland angeboten werden. 

Erreiche das Ziel der Selbst-Verwirklichung 

mit kraftvollen Kriyas zur Erweckung der 

Chakras und trete in den atemlosen Zustand 

von Samadhi ein. 

 

Feierlichkeit: Dieses Jahr begehen wir 

das 25-jährige Jubiläum des Ashrams in 

Quebec, der im August 1992 gegründet 

worden ist, und das 20-jährige Jubiläum 

des Babaji’s Kriya Yoga Orden der 

Acharyas (gegründet am 31.Mai 1997). 

 

Erleuchtung ist anders, als du denkst, 

unsere jüngste 

Veröffentlichung 

von Marshall 

Govindan zeigt 

auf, wie du die 

Ego-Perspektive 

– die gewohn-

heitsmäßige 

Identifizierung 

mit dem Körper, 

den Emotionen 

und den Gedan-

ken – durch eine 

neue ersetzen 

kannst: den 

Zeugen, jener Sichtweise deiner Seele ... 

reinem Bewusstsein. Mit zwingender Logik, 

Übungen für jeden Tag und geführten Medi-

tationen erklärt das Buch, wie du dich selbst 

vom Leiden befreien, inneren Frieden ge-

nießen und intuitive Führung finden kannst.  

Erleuchtung ist anders, als du denkst ist eine 

Pflichtlektüre, da es praktisch, einfach und 

aussagekräftig ist ... Es ist ein maßgebliches 

Werkzeug, das wir einsetzen können, um 

den Lebenzweck zu finden.“ – Pandit 

Rajmani Tigunait, Ph.D., spiritueller Leiter 

des Himalayan Institute. 

192 Seiten, Paperback; Preis 14,90 Euro 

zzgl. Versandkosten. Bestellungen der deut-

schen Ausgabe sind über unsere Website 

möglich: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php 

 

 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare  
 

Basisseminar 

 

mit Satyananda 

Klagenfurt (Österreich)     20. – 22.07.2018 

Ort: Yogaschule Kärnten  

yogaschulekaernten.at 

Kontakt: kontakt@yogaschulekaernten.at 

Telefon: +43/(0) 463-240210 
 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE):   14. – 16.09.2018 

Veranstaltungsort: „Karuna" Yogazentrum 

Bretten [www.karuna-bretten.de] 

Kontakt: Manuela König, 

www.indrayoga.de 

Telefon +49/(0)171-3011440 

 

mit Kailash 

Frauenfeld (Schweiz)         02. – 04.11.2018 

Wüstenrot–Neuhütten (DE)  23. – 25.11.2018 

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                      21. – 23.09.2018 

Wang (AT)                     30.11. – 02.12.2018 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://yogaschulekaernten.at/
http://www.karuna-bretten.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash


21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

München (DE)                   11. – 13.01.2019 

 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: +43/(0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 

 

mit Satyananda 

Speicher (Schweiz, Bodensee, Dreiländer-

eck)   03.08. – 05.08.2018 

Seminarort: Ferienhotel am Schönenbühl  

www.amschoenenbuehl.ch 

 

Kontakt: satyananda@babaji.de 

 

Vertiefungsseminar 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          21. – 29.08.2018 

Seminarhaus: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Kontakt: satyananda@babaji.de 

 

Kriya Hatha Yoga Lehrer Aus-

bildung 

 

mit Kailash und Satyananda 

Frauenfeld (Schweiz)        06. – 21.07.2019 

Seminarort: Yogazentrum Lichtblick, Haupt-

straße 2, CH-8512 Thundorf 

Kontakt: Kailash, info@babaji.ch 

 

 

 

Yoga Workshops 

 

mit Satyananda und Manuela 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE):       geplant 

2018/19 

"Die Alchemie im Yoga. Authentisches Ha-

Tha-Yoga." 

Informationen auf www.indrayoga.de 

Anmeldung: Manuela König , 

www.indrayoga.de 

Veranstaltungsort: „Karuna" Yogazentrum 

Bretten [www.karuna-bretten.de] 

 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um über VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Orden der Acharyas. 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 

Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953 

diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden 

Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu 

einem bestimmten Thema mit praktischen 

Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals – falls noch nicht gesche-

hen - um die jährliche Zahlung von 12 

http://www.amschoenenbuehl.ch/
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#workshops
http://www.indrayoga.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.karuna-bretten.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/


22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Euro auf das deutsche Konto von M.G. 

Satchidananda für das Abonnement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-

tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Quebec, 

JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-

schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse verfü-

gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen, 

an welche E-Mail Adresse das Journal ver-

schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr 

einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-

Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf 

die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird 

als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls Du dein Abonnement 

nicht bis Ende Juni 2018 verlängerst, kann 

es sein, dass Du die nächste Ausgabe nicht 

erhältst. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:info@babajiskriyayoga.net

