
In dieser Ausgabe 

 

1. Bist du ehrlich? Oder gar aufrichtig zu dir selbst?  

von M. G. Satchidananda 

2. Die Sicht Gottes 

von M. G. Satchidananda 

3. Schütze deine Gesundheit und unseren Planeten  

mit pflanzlichem Protein – Teil 2 

von M. G. Satchidananda 

4. Reise in die Stille 

von Kornelia Kirchweger 

5. News und Notizen  

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 

1. Bist du ehrlich? Oder gar aufrichtig zu dir selbst? 

von M. G. Satchidananda

Aufrichtigkeit bedeutet, das zu tun, von 

dem man sagt, dass man es tun wird. Mein 

Lehrer Yogi Ramaiah bemerkte oft, dass 

„Aufrichtigkeit die einzige Währung von 

wirklichem Wert in Babaji's Kriya Yoga 

ist.“ Darum verlangen wir von allen, die in 

Babaji’s Kriya Yoga eingeweiht werden 

wollen, dass sie eine Erklärung unterschrei-

Jahrgang 26 – Nr. 2               Sommer 2019 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

ben, in der sie versprechen, ihn tatsächlich 

zu praktizieren. Wir lassen darum auch nicht 

zu, dass die Geldfrage ein Hindernis für 

diejenigen wird, die aufrichtig nach einer 

Einweihung streben und nicht einfach nur 

neugierig sind. Hast du dein Versprechen 

gehalten? Bist du aufrichtig? 

Vor einem Monat schickte ich eine E-

Mail an alle Teilnehmer des 1. Einwei-

hungsseminars, welches ich sechs Wochen 

davor im Quebec-Ashram auf Französisch 

gehalten hatte. Ich lud sie dazu ein, mich 

ihre Fragen oder Schwierigkeiten wissen zu 

lassen, die ihnen bei der Kriya Yoga Praxis 

begegnen. Niemand antwortete. Wenngleich 

es möglich ist, dass keiner Fragen oder 

Schwierigkeiten hatte, so ist es doch wahr-

scheinlicher, dass Zweifel an der Praxis der 

Grund dafür waren, nicht weiterzumachen 

oder gar sich zu bemühen, sie in Form von 

Fragen auszudrücken. Es bleibt daher offen, 

ob die Empfänger meiner Anfrage es vorzo-

gen, deshalb nicht zu antworten, weil sie in 

Bezug auf ihre Zweifel, ihren Widerstand 

gegen die Yoga-Praxis und ihren Mangel an 

Aufrichtigkeit nicht ehrlich zu sich selbst 

waren. 

 

Sadhana 

Die Praxis von Babaji's Kriya Yoga wird 

als „Sadhana“ bezeichnet. Grob übersetzt 

bedeutet Sadhana „Disziplin“, in einem 

umfassenderen Sinn aber „alles, was du tust, 

um dich daran zu erinnern, wer du wirklich 

bist und alles, was du tust, um die Identifika-

tion mit dem, was du nicht bist, loszulas-

sen.“ Dazu gehört, dass du regelmäßig alles 

praktizierst, was du in den Einweihungsse-

minaren gelernt hast. Jemand, der einer 

Sadhana nachgeht, wird als „Sadhak“ oder 

Anhänger bzw. Schüler bezeichnet. Jeman-

den, der diese Disziplin perfektioniert oder 

in gewisser Weise gemeistert hat, nennt man 

„Siddha“. Wie zu Beginn der Einführungs-

vorträge vor der ersten Einweihung betont 

wird, haben die Siddhas zur Diagnose unse-

res menschlichen Zustands die Worte ge-

wählt, „wir träumen mit offenen Augen“ 

und haben wie „gute Ärzte für unsere See-

len“ (im Sinne von Psychiatern) folgendes 

Rezept dafür verschrieben: „die Menge an 

Glück im Leben ist proportional zur eigenen 

Sadhana.“ 

Weil sie eine Menge Erwartungen hin-

sichtlich ihrer Praxis mitbringen, sind viele 

Personen dann oft überrascht, wie stark ihre 

menschliche Natur Widerstand leistet. Die-

ser Widerstand nimmt die Form von neun 

Hindernissen an, die Patanjali folgenderma-

ßen bezeichnet: „Krankheit, Stumpfsinn, 

Zweifel, Nachlässigkeit, Faulheit, Genuss-

sucht, irrige Meinung, Haltlosigkeit und 

Wankelmütigkeit“ (Yoga Sutras I.30). Das 

ist normal. Mit ein wenig Ausdauer und 

Regelmäßigkeit wird die Sadhana oder 

Praxis jedoch befriedigende Ergebnisse mit 

sich bringen, und zwar in Form von besserer 

Gesundheit, mehr Energie, einem wachsen-

den Gefühl der Gelassenheit, Weisheit und 

schließlich der Erfahrung der Selbstverwirk-

lichung. Wenn die Praxis aber vernachläs-

sigt wird, können Hindernisse wie z.B. 

Zweifel sogar die Bereitschaft sich anzu-

strengen, aufheben. 

 

Zweifel machen deine Praxis zunichte 

Jeder hat Zweifel. Jeder erfährt den Wi-

derstand der menschlichen Natur. Ehrliche 

Schüler sind aber jene, die ihre Zweifel mit 

anderen teilen und sich bemühen, Antworten 

zu finden. Darum bestärken wir alle Schüler 

darin, ihre Zweifel in Form von Fragen 

niederzuschreiben und an jemanden zu 

senden, von dem sie glauben, dass er bzw. 

sie diese zufriedenstellend beantworten 

kann. Wir ermutigen unsere Schüler auch, 

Antworten in der klassischen Literatur der 

Yoga Siddhas, wie den Yoga-Sutras des 

Patanjali, zu suchen sowie in den Essays 

über sie, die wir geschrieben und als Bücher 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

und als Kriya-Yoga Journale veröffentlicht 

haben, letztere sind auch unter „Ressourcen“ 

 „Artikel“ auf unserer Website archiviert. 

Patanjali definiert Kriya Yoga als „inten-

sive Übungspraxis (Tapas), Selbst-Studium 

(Svadhyaya) und Hingabe der Ego-

Perspektive (Ishvara pranidhanava)“. (Yoga 

Sutras II.1) Er sagt uns in dem darauf fol-

genden Vers: „sie dienen dem Zweck, die 

Belastungen zu verringern und sich in der 

kognitiven Versenkung zu üben.“ 

Tapas, intensive Praxis, leitet sich von 

dem Sanskrit-Wort „tap“ ab, was so viel wie 

„erhitzen“ bedeutet. Es bezieht sich auf das 

Feuer oder die Hitze, das bzw. die in Form 

von Widerstand erzeugt wird, wenn du dich 

anstrengst, das Gegenteil von dem zu tun, zu 

dem die menschliche Natur dich oft zwingen 

will. Zum Beispiel, wach zu bleiben, wenn 

du die Augen zum Meditieren schließt, oder 

wenn du die Asanas vermeidest, die du nicht 

magst. Widerstand kommt auch auf, wenn 

du versuchst, die Yamas oder sozialen Be-

schränkungen des Yoga zu befolgen, d.h. 

„Verletzen und Lügen sowie das Kultivieren 

von Habsucht, Anhaftung oder Abneigung 

zu vermeiden“. 

Aus diesem Grund schließt Patanjalis De-

finition des Kriya Yoga „Selbst-Studium“ 

mit ein, was nicht nur die Lektüre heiliger 

Texte meint, die quasi als Leitfaden für 

deinen Fortschritt im Yoga dienen können, 

sondern auch die Beobachtung deines eige-

nen Verhaltens und der Psycho-Dynamik 

deines Denkens beinhaltet. Dies kann in 

Form von Aufzeichnungen deiner Erfahrun-

gen, besonders während der Meditation, in 

einem spirituellen Tagebuch geschehen, was 

dir ermöglicht, eine subjektive Erfahrung in 

eine objektive zu verwandeln. So wirst du 

zum Sehenden (Yoga Sutra 1.3). Nach und 

nach hörst du dann auf, dich mit deiner 

Persönlichkeit – der Summe der mentalen 

Bewegungen und gewohnheitsmäßigen 

Reaktionen – zu identifizieren. Selbst-

Studium führt zu Unterscheidungsvermögen 

und Selbstbeherrschung. Die Siddhas stre-

ben nicht einfach nur nach Transzendenz, 

sondern auch nach Transformation der 

niedrigeren menschlichen Natur. Es gibt 

kein schärferes Schwert als ein spirituelles 

Tagebuch, ein Meditationsprotokoll, um den 

„großen Dieb“ bzw. das Verstandesdenken 

zu entlarven, der bzw. das die „Perle des 

Selbst“ entwendet hat. Dieses Denken be-

schert uns so viele Sorgen und Täuschun-

gen. Sei nicht nachsichtig damit. Sei ständig 

auf der Hut. Die Niederschrift deiner Medi-

tationen gibt dir Gelegenheit, sowohl die 

täglichen Fehler zu korrigieren als auch 

Zweifel und Fragen aufzuzeichnen. 

Das Studium von heiligen oder Weis-

heits-Texten nährt uns und erinnert uns 

daran, was wir in Wirklichkeit sind und hilft 

uns, zu wachsen. Wir fangen an, die Täu-

schung, „das Träumen mit offenen Augen“ 

zu überwinden. 

 

Aufrichtig mit sich selbst sein 

Aufrichtigkeit, Satya, ist eines der Yamas 

oder sozialen Beschränkungen, die Patanjali 

als Mittel zum Vermeiden von Leiden be-

schreibt. Aufrichtigkeit meint nicht nur das 

Unterlassen von Lügen, sondern auch Über-

treibung, Betrug, Anmaßung, Ausreden, 

Gewitzel und Heuchelei zu vermeiden. 

Andernfalls täuschen wir uns selbst, verzö-

gern das Aufarbeiten von derzeitigem Kar-

ma und verstärken oder erschaffen neue 

karmische Konsequenzen. Wenn man alle 

Fiktion, alle imaginären bzw. unrealen 

Dinge in Gedanken, Sprache und Tat aus-

klammert, entdeckt man schnell, was Wahr-

heit, Sat, die absolute Realität, ist. 

Die Mutter des Sri Aurobindo Ashrams 

sagt, dass reine Existenz, Sat, außerhalb der 

Manifestation liegt. Das heißt, dass sie kein 

Phänomen oder Objekt innerhalb der Natur 

ist. Sie ist dem Wesen nach still, unbewegt, 

glückselig und selbstleuchtend und schenkt 

das Gefühl von Ewigkeit und Unendlichkeit. 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Die absolute Realität wird von den Weisen 

als „Sat-Chit-Ananda“ beschrieben, d.h. 

absolutes Sein, absolutes Bewusstsein und 

absolute Glückseligkeit. Von daher ist ihre 

Realisation im Samadhi-Zustand bzw. in der 

kognitiven Versenkung als das Ziel eines 

Yogis zu sehen. 

Aufrichtigkeit kann der Yogi zuerst da-

durch entwickeln, dass er in jeder Situation 

präsent ist. Um dies zu kultivieren, muss 

man sich zurücknehmen, tief durchatmen 

und sich dann vergegenwärtigen, wie sich 

alles in diesem Augenblick darstellt. Nur ein 

Ding auf einmal zu tun und dies in vollem 

Zeugenbewusstsein, kann einen ebenfalls in 

die Realisation von Sat bringen. Dadurch 

wird Frieden im Inneren kultiviert, an dem 

jeder teilhaben kann. 

Patanjali sagt uns: „Ein 

Mensch, dessen Basis 

die Wahrheit ist, be-

stimmt die Handlungen 

und deren Ergebnisse.“ 

Yoga-Sutras II.36. 

Wortgetreu heißt dies, 

wenn eine Person 

immer wahrhaftig ist, 

wird eine Zeit kom-

men, in der alles, was 

sie sagt, Wirklichkeit wird. Der Yogi erhält 

die Gabe, alles, was er anstrebt, automatisch 

anzuziehen, denn sobald man sich so vom 

Egoismus befreit hat, identifiziert man sich 

mit Ishvara, dem Herrn, „dem besonderen 

Selbst, unberührt von Belastungen, Hand-

lungen, deren Auswirkungen oder irgend-

welchen unterschwelligen Eindrücken von 

Wünschen.“ (Yoga-Sutras I.24) 

Achtsam zu sein, wird allerdings tief sit-

zende Gewohnheiten, Anhaftungen oder 

Abneigungen nicht automatisch auflösen, da 

es sich hierbei um energetische Blockaden 

im Vitalkörper handelt, auch Vasanas ge-

nannt. Darum empfiehlt Patanjali direktes 

Handeln. In Yoga-Sutra II.33 sagt er: „Wenn 

man durch negative Gedanken behindert 

wird, sollte man sich gegenteiliger (d.h. 

positiver) Gedanken befleißigen.“ Am effek-

tivsten macht man dies, indem man Auto-

suggestionen verfasst und wiederholt, d.h. 

positive Aussagen, die eine Veränderung der 

eigenen Gewohnheiten oder des eigenen 

Verhaltens zum Ziel haben und in der 1. 

Person und in der Gegenwart formuliert 

werden, wie es in der 2. Einweihung gelehrt 

wird. Am wichtigsten ist jedoch Patanjalis 

Hauptmethode: „Durch ständiges Üben und 

durch Loslassen kommt es zum Aufhören 

der Identifizierung mit den Fluktuationen 

des Bewusstseins.“ Yoga-Sutras I.12. Fange 

damit an, deine Meditationen regelmäßig 

aufzuschreiben und jede oder jede 2. Woche 

deine Aufschriebe durchzusehen im Hin-

blick auf sich wieder-

holende Muster in 

deinen Gedanken und 

Emotionen. Dies sind 

die Vasanas oder Blo-

ckaden, die durch 

Kultivieren von 

Vairagya oder Losge-

löstheit bzw. Objektivi-

tät entfernt werden 

müssen. 

 

Bist du aufrichtig? 

Bist du ehrlich zu dir selbst?  

Träumst du mit offenen Augen? 

Um dies herauszufinden, erneuere jetzt 

dein Versprechen, Babaji's Kriya-Yoga zu 

praktizieren, indem du intensive und regel-

mäßige Praxis und Selbst-Studium übst. 

Schreibe deine Meditationen nieder und 

achte auf die sich wiederholenden Muster. 

Kultiviere Losgelöstheit bzw. Objektivität 

und benutze Auto-Suggestionen, um Ge-

wohnheiten und Blockaden zu entfernen. 

Wenn du durch Meditation oder Lektüre 

keine Antworten auf deine Fragen finden 

kannst, wende dich an Acharyas und erfah-

„Das heißt, wenn eine 
Person immer wahrhaf-

tig ist, wird eine Zeit 
kommen, in der alles, 

was sie sagt, Wirklichkeit 
wird.“ 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

rene Sadhaks, entweder bei Satsangs oder 

schriftlich. 

 

 

 

 

Referenzen: 

Die Kriya Yoga Sutras des Patanjali und 

der Siddhas von M. Govindan 

Das Gegenteil tun: Die fünf Yogischen 

Schlüssel zu guten Beziehungen, E-Book 

von M. Govindan 

 

2. Die Sicht Gottes 

von M. G. Satchidananda

Kannst du die Welt auch nur für einen 

Moment mit den Augen Sivas oder eines 

erleuchteten Wesens sehen? Hier ist eine 

fortgeschrittene Übung, um deinen Geist 

umzuschulen, damit du aus der Perspektive 

Gottes sehen kannst. Indem du sie wieder-

holst, wirst du eine Art Muskelgedächtnis 

des erleuchteten Zustands entwickeln bzw. 

Eindrücke der Wahrheit säen. 

Übung: Schließe deine Augen für eine 

Minute und stell dir vor, dass dein Körper 

völlig leer ist. Es gibt nichts zu visualisieren. 

Betrachte einfach die Leere im Inneren. 

Wenn du deine Augen wieder öffnest und 

anfängst, dies erneut zu lesen, erkenne, dass 

alles, was du siehst oder erlebst, innerhalb 

deines Gewahrseins geschieht. Und weil das 

so ist, ist alles in dir und du bist in allem. 

Erlaube deinem Gewahrsein, sich immer 

mehr nach außen auszudehnen, und bleibe 

währenddessen bei dem Gedanken, „Alles 

ist in mir". 

Sobald du erkennst, dass du in allem bist, 

löst sich die Verhaftung an den Körper auf, 

Freude und Glückseligkeit entstehen. – 

Vijnanabhairava Tantra, Vers 104 

Erkenne, dass der Sehende, das Gesehene 

und der Akt des Sehens in dir existieren und 

damit alles Leben beginnt. Meditiere darü-

ber und werde alldurchdringend. 

Empfinde das Bewusstsein jedes Wesens 

als dein eigenes. – Vijnanabhairava Tantra, 

Vers 107 

Mit dieser Erkenntnis entsteht wahres 

Mitgefühl. Das ist nicht nur Empathie für 

das Erleben anderer. Du fühlst in deinem 

eigenen Bewusstsein, was andere fühlen. 

Dies entsteht aus der Identität mit dem „Ich-

bin“, der reinen Wesenheit, die keinen Be-

zug zu Erinnerungen, Worten oder einem 

Gesicht hat. 

Kontempliere über die unendliche Subti-

lität der absoluten Realität, Shiva. Denke an 

unendliches Gewahrsein überall, leuchtend, 

fähig, sich in alles zu verwandeln, alles zu 

wissen, alles zu tun, in vollkommener 

Glückseligkeit. Betrachte seine Kraft, zu 

erschaffen, zu bewahren, aufzulösen, zu 

verbergen und zu enthüllen. Untersuche, wie 

sich diese fünf zurückführbaren Kräfte auch 

in dir manifestieren. 

Shiva ist allgegenwärtig, allmächtig und 

allwissend. Da du die Eigenschaften Shivas 

besitzt, bist du ihm ähnlich. Erkenne das 

Göttliche in dir selbst. – Vijnanabhairava 

Tantra, Vers 109 

Erkenne, dass Shiva in dir als Du lebt. 

Beachte seine Präsenz überall, in allem, alles 

durchdringend, alles werdend, von Moment 

zu Moment. Stelle dich nun auf dein eigenes 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Gewahrsein von Sein und Werden ein. Das 

Ich, das jenseits des Egos und des Körpers 

existiert, ist Siva. Mein Geist ist eins mit 

dem großen Geist. Ich bin Das. Ich bin 

Shiva. 

So wie Wellen aus dem Ozean aufsteigen 

und sich darin auflösen, Flammen aus dem 

Feuer entstehen und dann verschwinden, 

Strahlen von der Sonne kommen und gehen, 

so entsteht alles, was im Universum exis-

tiert, in mir und löst sich in mir auf. – 

Vijnanabhairava Tantra, Vers 110 

Sieh dich um. Erlaube deinem 

Gewahrsein, alles zu fühlen, zu sehen, zu 

hören, zu berühren und zu riechen. Alles 

dies entsteht in dir als Siva. Bis jetzt hat 

deine neuronale Programmierung eine Tren-

nung zwischen dir und dem Universum 

erzeugt. Eines Tages wird Shakti den Schal-

ter umlegen und dir zeigen, dass das separa-

te Selbst eine Fiktion ist. Während du als 

einzigartiger Ausdruck dieses göttlichen 

Bewusstseins lebst, bist du dennoch das 

unbegrenzte Selbst und alles, was es er-

schafft, ist in dir. 

Wenn Gedanken zu einem Objekt hinge-

zogen werden, nutze diese Energie. Geh 

über das Objekt hinaus, und fixiere dort 

deine Gedanken auf diesen leeren und 

leuchtenden Raum. – Vijnanabhairava Tant-

ra, Vers 129 

Mache dies zuerst mit geschlossenen Au-

gen. Ziehe den Geist von allem weg, worauf 

er sich fixieren will, sei es eine Empfindung, 

ein Gedanke, der Atem oder eine Emotion. 

Lass weiter los. Unterstütze die Regungen 

des Geistes nicht weiter und nimm ihn als 

eine einzelne Energie wahr, die sich hierhin 

und dorthin bewegt, sich aber nie beruhigt. 

Lass deinen Geist frei sein. 

Bhairava ist eins mit deinem strahlenden 

Bewusstsein; singt man den Namen von 

Bhairava, wird man zu Shiva – 

Vijnanabhairava Tantra, Vers 130. 

Diese letzte Kontemplation beinhaltet die 

Konzentration auf die Energie oder „Shak-

ti", die alles in deiner Erfahrung manifes-

tiert. Ihre Schönheit liegt darin, das absolute 

Sein, das absolute Bewusstsein und die 

absolute Glückseligkeit zu erfahren, was die 

Quelle von allem ist. Indem man sich auf die 

Energie innerhalb der Erfahrung konzen-

triert und den Kontext loslässt, den der 

Verstand um sie herum schafft, wird jedes 

Objekt der Erfahrung zu einem Tor zur 

Verwirklichung des Göttlichen, das die 

Siddhas als „Shiva-Shakti" oder Bewusst-

seins-Energie bezeichnen. Auf diese Weise 

kannst du Gnade in Form von Verständnis, 

Freude und Dankbarkeit empfangen. Shiva-

Shaktis fünf Funktionen der Schöpfung, 

Erhaltung, Auflösung, Verschleierung und 

Gnade manifestieren sich kontinuierlich in 

dir in jeder Erfahrung. Verschleierung tritt 

z.B. auf, wenn du dich in den Dramen dei-

nes Lebens verlierst und Zweifel, Entmuti-

gung, Angst oder Verwirrung erlebst. Wenn 

du lernst, sie „loszulassen" oder dich von 

ihnen zu lösen, bzw. wenn du dich einfach 

auf die Energie hinter ihnen konzentrierst, 

wie in diesem letzten Vers empfohlen, fließt 

Gnade in dich hinein. 

 

Die neun Hindernisse für inneres 

Gewahrsein 

Die Entwicklung der Sicht Gottes oder 

der Perspektive der Erleuchtung erfordert 

die Anerkennung nicht nur dessen, was du 

bist, sondern auch dessen, was dich daran 

hindert, diese Perspektive zu bewahren. 

In Vers I.30 der Yoga-Sutren sagt uns 

Patanjali, dass es neun Hindernisse für das 

innere Gewahrsein gibt: 

Krankheit, Stumpfsinn, Zweifel, Nachläs-

sigkeit, Faulheit, Genusssucht, irrige Mei-

nung, Haltlosigkeit und Wankelmütigkeit. 

Krankheit ist sowohl körperlich als auch 

psychisch bedingt: sie entsteht dadurch, wie 

wir auf den Stress des Lebens reagieren; 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Stumpfsinn tritt auf, wenn nicht ausrei-

chend Energie vorhanden ist und wir kein 

kontinuierliches Gewahrsein aufrechterhal-

ten können. Wir dürfen keine Energie ver-

schwenden und müssen Ermüdung vermei-

den; 

Zweifel ist die Tendenz des Geistes, zu 

hinterfragen, und wenn er nicht von der 

Suche nach Antworten begleitet wird, kann 

er einen zynisch werden lassen und verhin-

dern, dass man sich weiter bemüht; 

Nachlässigkeit ist Unachtsamkeit, Zer-

streuung und ein gewohnheitsmäßiger Man-

gel an Konzentration; 

Faulheit ist eine Gewohnheit, die auf 

Entmutigung, mangelnde Begeisterung oder 

Inspiration zurückzuführen ist; 

Genusssucht oder sinnliche Abhängig-

keit tritt dort auf, wo Wünsche nicht losge-

lassen, sondern gefördert werden; 

Irrige Meinung bedeutet, die zugrunde 

liegende Realität nicht zu sehen; 

Nicht in der Lage zu sein, einen festen 

Halt zu finden, ist zurückzuführen auf 

einen Mangel an Geduld und Ausdauer; 

Wankelmütigkeit ist das Versagen, das 

Gleichgewicht während der Höhen und 

Tiefen des Lebens aufrechtzuerhalten, we-

gen mangelnder Beständigkeit in der eige-

nen Praxis und wenn man sich in der flüch-

tigen Show verliert. 

Patanjali sagt uns in Vers I.31 auch, dass 

sie vier Begleiterscheinungen haben: Zittern 

im Körper, unregelmäßige Atmung, Depres-

sion und Angst, deren körperliche und emo-

tionale Manifestation dazu dienen, uns zu 

warnen, wie weit wir in die Dramen der 

egoistischen Perspektive vertieft sind. 

In den Versen, die dem oben Gesagten 

folgen, empfiehlt Patanjali zwölf verschie-

dene Wege zur Kultivierung der Ruhe des 

Geistes, als Gegenmittel für diese Hinder-

nisse und ihre Begleiterscheinungen. 

 

Aufrechterhaltung der Selbstverwirkli-

chung in unseren sozialen Beziehungen 

Unter den zwölf verschiedenen Mitteln 

zur Kultivierung der Ruhe des Geistes ist es 

bezeichnend, dass Patanjali mit einem be-

ginnt, das unsere sozialen Beziehungen 

einbezieht. Als Menschen haben wir uns so 

entwickelt, dass wir für unsere körperlichen 

und emotionalen Bedürfnisse von sozialen 

Beziehungen abhängig sind. Sie sind jedoch 

oft unsere größte Quelle für Leid und 

menschliche Dramen. 

Indem man Freundlichkeit gegenüber 

den Glücklichen, Mitgefühl gegenüber den 

Unglücklichen, Freude gegenüber den Tu-

gendhaften und Gelassenheit gegenüber den 

Untugendhaften praktiziert, bewahrt das 

Bewusstsein seine ungestörte Ruhe. – I.33 

Auch wenn wir nicht nach spirituellen 

Zielen streben, wird die Befolgung dieses 

Ratschlags das Leben eines jeden zur Ruhe 

bringen. Der Geist tendiert allerdings 

manchmal in die entgegengesetzte Richtung. 

Gerade weil diese Einstellung gegenüber 

anderen oft der weniger entwickelten 

menschlichen Natur zuwiderläuft, führt 

Patanjali dieses Thema mit seiner Verord-

nung der Yamas, den fünf sozialen Be-

schränkungen, weiter aus: 

Gewaltlosigkeit, Wahrheitsliebe, Nicht-

Stehlen, Enthaltsamkeit und 

Begierdelosigkeit. – II.30 

Freundschaft oder Wohlwollen (Mettà) 

gegenüber den Glücklichen (Sukha): Es ist 

notwendig, dies zu kultivieren, weil wir 

manchmal eifersüchtig oder neidisch auf 

diejenigen sind, die glücklich sind und sie 

kritisieren. Wenn zum Beispiel jemand die 

Früchte seiner Arbeit auf der materiellen 

Ebene genießt, können wir eifersüchtig sein. 

Vielmehr sollten wir sagen: „Möge es ihnen 

weiterhin gut gehen.“ 

Mitgefühl (Karuna) gegenüber den Lei-

denden (Dukha): Auch wenn das, was wir 

durch unsere Gedanken oder unser Handeln 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

für andere tun können, nur wenig ist, werden 

unser eigener Geist und unsere Emotionen 

verwandelt, sobald wir uns dem Mitgefühl 

öffnen. Wir sollten es vermeiden, sie zu 

verurteilen, indem wir zum Beispiel sagen, 

dass sie wegen ihres schlechten Karmas 

leiden. 

Freude (Mudita) an den Tugendhaften 

(Punya): Nimm sie dir zum Vorbild und 

freue dich, dass es solche Personen gibt. 

Gleichmut (Upeksa) gegenüber den Un-

tugendhaften (Apunya): Erlaube nicht, dass 

dein Geist von solchen negativen Personen 

gefärbt wird. Verurteile andere nicht. Wir 

sollten diejenigen nicht missachten, die 

vielleicht leiden, sondern auch sie lieben. 

Wir können jemanden lieben, ohne sein 

Verhalten zu bewerten. 

Das Verurteilen anderer verstärkt in un-

serem eigenen Geist nur die negativen Ei-

genschaften, die wir selbst ablehnen. Wir 

verurteilen in der Regel in anderen, was wir 

in uns selbst tragen. Die Welt ist in uns. Um 

die Welt zu verändern, brauchen wir nur 

unsere Gedanken zu ändern. Sieh über die 

Fehler der anderen hinweg. Gehe nicht 

näher auf ihre Schwächen ein. Indem wir 

uns mit ihren Schwächen befassen, übertra-

gen wir auf sie Gedanken, die ihre Schwä-

chen nur verstärken. 

Durch die Kultivierung dieser Einstel-

lungen wird der Geist gereinigt und es ent-

steht eine fokussierte Gelassenheit. 

Übung: Meditiere über und kultiviere 

Freundlichkeit gegenüber den Glücklichen, 

Mitgefühl gegenüber den Unglücklichen, 

Freude an den Tugendhaften und Gelassen-

heit gegenüber den Untugendhaften. Nutze 

deine zwischenmenschlichen Beziehungen, 

um diese Qualitäten zu entwickeln und 

werde dir der daraus resultierenden Ruhe 

bewusst. 

 

Über die Erlangung vollkommenen Wis-

sens, Jnana 

Anbetung besteht nicht in Opfergaben, 

sondern in der Erkenntnis, dass das Herz 

das höchste Bewusstsein ist, frei vom duali-

sierenden Denken. In vollkommener In-

brunst lösen sich Shiva/Shakti im Selbst auf. 

– Vijnanabhairava Tantra, Vers 147 

 

Referenzen: 

Kriya Yoga Sutras von Patanjali und den 

Siddhas von Marshall Govindan; und das 

E-Book: Die Fünf Yogischen Schlüssel zu 

guten Beziehungen, von M. Govindan, beide 

erhältlich in unserem Web-Shop. 

  

 
3. Schütze deine Gesundheit und unseren Planeten 

mit pflanzlichem Protein – Teil 2 
 

von M. G. Satchidananda 
 

Vegetarismus und die Yamas des Yoga 

Eine pflanzenbasierte Ernährung zu 

übernehmen und einzuhalten, drückt dein 

Bekenntnis zu den yogischen Ethikprinzi-

pien, bekannt als die Yamas, des Nicht-

Schadens (Adhimsa), Nicht-Stehlens 

(Asteya) und der Wahrhaftigkeit (Satya) aus. 

Wenn du nicht-vegetarische Lebensmittel 

konsumierst, trägst du zu dem Leid von 

Millionen Tieren bei, die jedes Jahr in Mas-

sentierhaltungsbetrieben gezüchtet und 

geschlachtet werden. Du unterstützt durch 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

eine vegetarische Ernährung außerdem, dass 

zukünftige Generationen nicht um eine 

Zukunft beraubt werden, die nicht durch 

exzessive Treibhausgasemissionen der 

Fleischindustrie zerstört worden ist, wie im 

ersten Teil dieses Artikels erörtert wurde. 

Du hilfst auch, Widerstände gegen die Auf-

nahme einer pflanzenbasierten Ernährung 

abzubauen und bringst Wahrhaftigkeit ein, 

wenn du Freunde und Familie über die 

Tatsachen im Zusammenhang mit dieser 

Ernährungsform informierst. 

 

Die besten Proteinquellen für Veganer 

und Vegetarier 

Wie im ersten Teil dieses Artikels erklärt, 

ist eine Schwierigkeit dabei, andere von 

einer vegetarischen oder 

veganen Ernährungswei-

se zu überzeugen, die 

Sorge, dass sie unter 

einem Eiweißmangel 

leiden könnten. Jedoch 

sind sich viele Experten 

darin einig, dass eine gut 

geplante vegetarische 

oder vegane Ernährung 

alle erforderlichen Nähr-

stoffe liefern kann. Abgesehen davon enthal-

ten bestimmte pflanzliche Nahrungsmittel 

signifikant mehr Eiweiß als andere. Und 

eine eiweißreiche Ernährung kann sich auf 

die Muskelkraft und das Sättigungsgefühl 

positiv auswirken und eine Gewichtsreduk-

tion unterstützen.  

Wie viel Eiweiß ist in den typischen Por-

tionsgrößen der besten pflanzlichen Eiweiß-

quellen enthalten? 

Im Folgenden werden 14 pflanzliche Le-

bensmittel vorgestellt, die einen hohen 

Eiweißgehalt pro Portion aufweisen. 

1. Seitan, auch bekannt als Weizenprote-

in enthält pro 100 Gramm ca. 25 Gramm 

Eiweiß. Dies macht ihn zu dem eiweiß-

reichsten pflanzlichen Lebensmittel auf der 

Liste. Seitan ist außerdem eine gute Quelle 

für Selen und enthält geringe Mengen an 

Eisen, Calcium und Phosphor.  

2. Tofu, Tempeh und Edamame basie-

ren alle auf Sojabohnen. Sojabohnen wer-

den als vollwertige Proteinquelle angesehen. 

Dies bedeutet, dass sie den Körper mit allen 

essentiellen Aminosäuren, die er benötigt, 

versorgen. Diese drei Sojaprodukte enthal-

ten Eisen, Kalzium und 10-19 Gramm Ei-

weiß pro 100 Gramm. Edamame sind außer-

dem reich an Folsäure, Vitamin K und Bal-

laststoffen. Tempeh enthält eine gute Menge 

an Probiotika, B-Vitaminen und Mineralien 

wie Magnesium und Phosphor. 

3. Linsen enthalten pro gekochter Tasse 

(240ml) 18 Gramm Protein und sind eine 

großartige Eiweißquelle. Eine einzige Tasse 

(240ml) liefert ca. 50% 

der täglich empfohlenen 

Ballaststoffmenge. Es ist 

bewiesen worden, dass 

die in Linsen vorhande-

ne Art von Ballaststoffen 

den guten Bakterien in 

unserem Dickdarm als 

Nahrung dient und so für 

einen gesunden Darm-

trakt sorgt. Linsen können auch dazu beitra-

gen, das Risiko für Herzkrankheiten, Diabe-

tes, Übergewicht und manche Formen von 

Krebs zu verringern. Hinzu kommt, dass 

Linsen reich an Folsäure, Mangan und Eisen 

sind und eine gute Menge an Antioxidantien 

und anderen gesundheitsfördernden Pflan-

zenstoffen enthalten. 

4. Kichererbsen und die meisten Boh-

nensorten. Kidney-, Schwarze-, Pinto- und 

die meisten anderen Bohnensorten enthalten 

eine hohe Proteinmenge pro Portion. Ki-

chererbsen, auch bekannt als Felderbsen, 

sind eine weitere Hülsenfrucht mit einem 

hohen Proteingehalt. Sowohl Bohnen als 

auch Kichererbsen enthalten ca. 15 Gramm 

Protein pro gekochter Tasse (240ml). Sie 

sind außerdem hervorragende Quellen für 

„Eine gut geplante ve-
getarische oder vegane 

Ernährung kann alle 
erforderlichen Nähr-

stoffen liefern.“ 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

komplexe Kohlenhydrate, Ballaststoffe, 

Eisen, Folsäure, Phosphor, Kalium, Mangan 

und mehrere nützliche Pflanzenstoffe. Fer-

ner zeigen verschiedene Studien, dass eine 

bohnen- und hülsenfruchtreiche Ernährung 

den Cholesterinspiegel senken, die Kontrolle 

des Blutzuckerspiegels unterstützen, den 

Blutdruck reduzieren und sogar Bauchfett 

verringern kann. 

5. Nährhefe ist ein deaktivierter Stamm 

der Saccharomyces cerevisiae Hefe, die 

kommerziell als gelbes Pulver oder in Flo-

ckenform verkauft wird. Diese vollwertige 

pflanzliche Eiweißquelle versorgt den Kör-

per mit 14 Gramm Protein und 7 Gramm 

Ballaststoffen pro Unze (28 Gramm). Ent-

sprechend angereicherte Nährhefe ist außer-

dem eine hervorragende Quelle für Zink, 

Magnesium, Kupfer, Mangan und alle B-

Vitamine, einschließlich Vitamin B12. 

6. Grüne Erbsen. Die kleinen grünen 

Erbsen werden oft als Beilage serviert und 

liefern pro gekochter Tasse (240ml) 9 

Gramm Protein, d.h. etwas mehr als eine 

Tasse Milch. Außerdem deckt eine Portion 

grüne Erbsen mehr als 25% des täglichen 

Bedarfs an Ballaststoffen, den Vitaminen A, 

C, K, Thiamin, Folsäure und Mangan. Grüne 

Erbsen sind auch eine gute Quelle für Eisen, 

Magnesium, Phosphor, Zink, Kupfer und 

mehrere weitere B-Vitamine. 

7. Spirulina. Diese blau-grün Alge ist 

definitiv eine Nährstoffbombe. Zwei Essläu-

fel (30ml) versorgen dich mit 8 Gramm 

vollwertigem Protein und decken zusätzlich 

22% deines täglichen Bedarfs an Eisen und 

Thiamin (Vitamin B1) und 42% deines 

täglichen Kupferbedarfs. 

Spirulina enthält außerdem beträchtliche 

Mengen an Magnesium, Riboflavin (Vita-

min B2), Mangan, Kalium und kleine Men-

gen der meisten anderen Nährstoffe, die dein 

Körper benötigt, einschließlich essentieller 

Fettsäuren. Phycocyanin – ein natürliches 

Pigment, das in Spirulina gefunden wurde – 

scheint kraftvolle antioxidative, antientzünd-

liche und krebshemmende Eigenschaften zu 

besitzen. 

8. Amaranth und Quinoa wachsen nicht 

wie andere Getreidearten aus Gräsern, auch 

wenn sie oft als Ur- oder glutenfreie Getrei-

de bezeichnet werden. Aus diesem Grund 

gelten sie technisch gesehen als „Pseudo-

Getreide“. Dennoch können sie zu Mehlen 

verarbeitet bzw. gemahlen werden, die 

denen bekannterer Getreide ähnlich sind. 

Amaranth und Quinoa liefern pro ge-

kochter Tasse (240ml) 8-9 Gramm Protein 

und sind vollwertige Eiweißquellen, was 

unter Getreiden und Pseudo-Getreiden selten 

ist. 

Außerdem sind Amaranth und Quinoa 

gute Quellen für komplexe Kohlenhydrate, 

Ballaststoffe, Eisen, Mangan, Phosphor und 

Magnesium. 

9. Brote aus gekeimten, vollwertigen, 

biologisch angebauten Getreiden und 

Hülsenfrüchten, einschließlich Weizen, 

Hirse, Gerste und Dinkel, genauso wie 

Sojabohnen und Linsen, wie beispielsweise 

das Ezekiel-Brot. Zwei Scheiben davon 

enthalten ca. 8 Gramm Protein, sprich etwas 

mehr als durchschnittliches Brot. 

Das Keimen von Getreidekörnern und 

Hülsenfrüchten erhöht die Menge der in 

ihnen enthaltenen gesunden Nährstoffe und 

verringert gleichzeitig den Anteil an Anti-

Nährstoffen. Zusätzlich haben Studien ge-

zeigt, dass das Keimen ihren 

Aminosäuregehalt erhöht. Lysin ist die 

Aminosäure, die in vielen Pflanzen nur 

begrenzt vorkommt, und durch das Keimen 

wird der Lysingehalt gesteigert. Dies trägt 

dazu bei, die gesamte Proteinqualität zu 

erhöhen. Auch die Kombination von Getrei-

den mit Hülsenfrüchten kann das 

Aminosäureprofil eines Brotes weiter ver-

bessern. 

10. Sojamilch. Aus Sojabohnen herge-

stellte und mit Vitaminen und Mineralien 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

angereicherte Pflanzenmilch ist eine hervor-

ragende Alternative zu Kuhmilch. Sie ent-

hält nicht nur 7 Gramm Protein pro Tasse 

(240ml), sondern ist auch eine hervorragen-

de Quelle für Calcium, Vitamin D und bei 

entsprechender Anreicherung für Vitamin 

B12. 

11. Hafer. Eine halbe Tasse (120ml) ge-

trockneter Hafer versorgt dich mit durch-

schnittlich 6 Gramm Protein und 4 Gramm 

Ballaststoffen. Eine derartige Portion liefert 

auch gute Mengen an Magnesium, Zink, 

Phosphor und Folsäure. Auch wenn Hafer 

nicht alle essentiellen Aminosäuren enthält, 

verfügt er über hochwertigeres Protein als 

andere häufig konsumierte Getreidesorten 

wie Reis und Weizen.  

12. Wildreis enthält ca. 1,5 Mal mehr 

Protein als andere langkörnige Reissorten, 

wie z.B. brauner Reis und Basmati. Eine 

gekochte Tasse (240ml) liefert 7 Gramm 

Eiweiß und zusätzlich eine gute Menge an 

Ballaststoffen, Mangan, Magnesium, Kup-

fer, Phosphor und B-Vitaminen. Anders als 

bei weißem Reis wird bei Wildreis die Kleie 

nicht entfernt. Dies ist aus ernährungsphysi-

ologischer Sicht großartig, da die Reiskleie 

Ballaststoffe und eine Vielzahl von Vitami-

nen und Mineralien enthält. 

13. Nüsse, Nussbutter und andere Sa-

men und deren Produkte sind ausgezeichne-

te Proteinquellen. Eine Unze (28g) enthält je 

nach Nuss- bzw. Samenart 5-7 Gramm 

Protein. Nüsse und Samen sind außerdem 

ausgezeichnete Quellen für Ballaststoffe und 

gesunde Fette sowie zusätzlich für Eisen, 

Calcium, Magnesium, Selen, Phosphor, 

Vitamin E und bestimmte B-Vitamine. Sie 

enthalten auch Antioxidantien und weitere 

nützliche Pflanzenstoffe. 

14. Proteinreiches Obst und Gemüse. 
Alle Obst- und Gemüsesorten enthalten 

Protein, allerdings normalerweise in gerin-

gen Mengen. Manche beinhalten jedoch 

mehr als andere. Zu den proteinreichsten 

Gemüsen zählen Broccoli, Spinat, Spargel, 

Artischocken, Kartoffeln, Süßkartoffeln und 

Rosenkohl. Sie enthalten pro gekochter 

Tasse ca. 4-5 Gramm Protein. Auch wenn er 

eigentlich als Getreide angesehen wird, ist 

Zuckermais ein beliebtes Nahrungsmittel, 

das in etwa genau so viel Eiweiß liefert wie 

diese proteinreichen Gemüse. 

Frisches Obst hat generell einen niedrige-

ren Proteingehalt als Gemüse. Zu den prote-

inreichsten Früchten gehören u.a. Guaven, 

Cherimoyas, Maulbeeren, Brombeeren, 

Nektarinen und Bananen, die alle ca. 2-4 

Gramm Eiweiß pro Tasse liefern. 

 

Zusammenfassung 

Eine pflanzenbasierte Ernährung ist not-

wendig, um viele Krankheiten, u.a. Diabetes 

mellitus, Herzerkrankungen und Krebs, zu 

vermeiden und sie ist einer der wichtigsten 

Beiträge, den jeder leisten kann, um den 

Ausstoß von Treibhausgasen und die exis-

tentielle Bedrohung der globalen Klimaer-

wärmung zu verringern. Der Widerstand 

gegen die Aufnahme und Beibehaltung einer 

pflanzenbasierten Ernährung kann überwun-

den werden, wenn man darüber informiert 

wird, wie viel Eiweiß man aufgrund des 

eigenen Körpergewichts und Lebensstils zu 

sich nehmen muss, und welche die besten 

pflanzlichen Proteinquellen sind. 

Bezugnehmend auf die Erläuterungen im 

ersten Teil dieses Artikels im Frühjahr 

Journal 2019, ist eine Proteinzufuhr von 0,8 

– 1,3 Gramm pro Kilogramm Körpergewicht 

ein vernünftiger Richtwert, wenn man nor-

malgewichtig ist und kein Bodybuilding 

oder viel Sport betreibt. 

Dies ergibt: 

●56 – 91 Gramm Protein täglich für den 

Durchschnittsmann 

●46 – 75 Gramm Protein täglich für die 

Durchschnittsfrau 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Es sollte dir möglich sein, diese Mengen 

an Protein zu konsumieren, wenn dein tägli-

cher Speiseplan zumindest ein paar Portio-

nen der ersten vier der oben aufgeführten 

Proteinquellen und zusätzlich einige der 

anderen, insbesondere Nummer 10 und 11 

bzw. zur Abwechslung entweder 12 oder 13 

enthält. Bereite ein tägliches Menü zu und 

bestimme zur Übung, wie viel Eiweiß es 

entsprechend den genannten Referenzwerten 

enthält. 

Das Übernehmen und Einhalten einer 

pflanzenbasierten Ernährung drückt dein 

Bekenntnis zu den ethischen Prinzipien des 

Yoga, den Yamas, des Nicht-Schadens 

(Ahimsa), Nicht-Stehlens (Asteya) und der 

Wahrhaftigkeit (Satya) aus.

 

4. Reise in die Stille  

von Kornelia Kirchweger 

Namaste  

Vergangenen Herbst erhielt ich die zweite 

Einweihung für Babaji’s Kriya Yoga in der 

Schweiz durch Acharya Satyananda. Ab 

diesem Zeitpunkt wurde mein Wunsch, 

Babaji im Himalaya „zu besuchen“ und 

einige Zeit im Kriya-Yoga Ashram, in 

Badrinath, zu verbringen, immer größer. 

Also reiste ich im Mai 2019 für 3 Wochen 

nach Indien, wobei ich ab Mitte Mai eine 

Woche im Ashram in Badrinath verbrachte. 

Meine Reise führte mich von Delhi nach 

Rishikesh, dann nach Badrinath und über die 

Dunagiri Berge, Dwarahat, Raniketh, Chi-

liyanaula und Nainital wieder zurück nach 

Delhi. 

Für die Reise mietete ich bei einer Travel 

Agency in Delhi einen Suzuki Allrad mit 

Fahrer. Kosten für die gesamte Tour inklusi-

ve Benzin, Versicherungen und sonstige 

Gebühren: rund 1000 US-Dollar. Ich war 

damit an keine Bus- und Taxi-Abfahrtszeiten 

gebunden und konnte überall hinfahren, wo 

ich wollte. 

Die Fahrt von Rishikesh nach Badrinath, 

auf einer kurvenreichen, zweispurigen Stra-

ße hoch über den Flüssen Ganges und Ala-

kananda, dauerte rund 8 Stunden. In dichtem 

Verkehr, begleitet von einem Hupkonzert, 

ging es vorbei an Kühen, Motorrädern, 

Autos und schaukelnden Lastwägen. Mein 

Fahrer war routiniert und meisterte ruhig 

und besonnen jede Herausforderung. Gegen 

18.30 erreichten wir Badrinath, bei 5 Grad 

Celsius und Nieselregen. Der Pilgerort liegt 

auf 3.100 Meter Höhe. Im Winter ist er 

völlig eingeschneit, die Strom- und Wasser-

zufuhr werden abgeschaltet, Badrinath wird 

„zugesperrt“. Die Leute ziehen in ihre 

Zweitwohnsitze weiter im Süden. Von Mai 

bis Oktober kommen sie wieder zurück.  

 

Kraftplatz für die Seele: der Kriya-Yoga 

Ashram 

Bei unserer Ankunft in Badrinath erwartete 

uns bereits Narendra, der im Ashram arbei-

tet. Ich hatte davor den Manager des Ash-

rams, Rohit, telefonisch über meine Ankunft 

informiert. Am besten funktioniert dort die 

Telefonkommunikation mit dem Mobilfunk-

betreiber Airtel, obwohl diese Verbindung 

immer wieder abbricht. Internet ist in Badri-

nath nicht verfügbar, es sei denn, man hat 

Wifi, doch auch das funktioniert nur spora-

disch. Ein Träger half mit dem Gepäck und 

wir marschierten etwas mehr als einen Ki-

lometer auf einem bequemen Steinpfad und 

über Treppen den Hang zum Kriya Yoga 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Ashram hinauf. Von weitem sah man schon 

das große Ashram-Gebäude, das wir nach 

einem Fußmarsch von etwa 10 Minuten 

erreichten. 

 

Eine schöne Unterkunft 

Der Ashram-Manager, Rohit Naithani, 

begrüßte mich herzlich und brachte mich ins 

Obergeschoss zu meiner Unterkunft. Sie war 

eine von 13 kleinen Apartments, ausgestattet 

mit 2 Betten, geräumigem Schrank, einem 

Esstisch, einer Küchennische mit Spülbe-

cken und Kalt-Warm-Wasserhahn, einem 

Wasserkocher, einer Thermoskanne, Ge-

schirr und Besteck. Angeschlossen war ein 

geräumiges Badezimmer mit WC und es gab 

immer heißes Wasser Ein Heizgerät sorgte 

für gemütlich-warme Atmosphäre. Für 

europäische Stecker brauchte ich übrigens 

keinen Adapter. Der 

Ausblick vom Zim-

mer war grandios: 

als ich am nächsten 

Morgen vom Glo-

ckengeläut des 

großen Vishnu-

Tempels – bekannt 

als Sri Badrinaraya 

– erwachte, ging die 

Sonne gerade über 

den Bergen auf und 

tauchte die schnee-

bedeckten Gipfel in goldenes Licht. Die Luft 

war kristallklar und eine atemberaubende 

Landschaft lag vor mir. 

Ein paradiesischer Ort 

Der Ashram ist sehr großzügig angelegt. 

Auf zwei Ebenen befinden sich die Gäste-

räume. Auf der unteren Ebene zusätzlich 

Büro, Gemeinschaftsküche und Essraum 

sowie die Unterkünfte der im Ashram Be-

schäftigten. Im Untergeschoss befindet sich 

auch eine Meditationshalle mit wunderschö-

nem Altar, auf dem Babajis Photo gewürdigt 

wird. Von dort führt eine Treppe ins Oberge-

schoss, in die Yogahalle, die sich fast über 

den ganzen Komplex erstreckt und einen 

prächtigen Ausblick über Badrinath und 

seine Berge bietet. Dort fand ich alles, was 

ich brauchte, um zu meditieren und die 

Asanas zu praktizieren: Yogamatten, Decken 

und Pölster. Wenn die Sonne am Himmel 

stand und die Fenster geöffnet waren, atmete 

ich den Duft der Natur ein und fühlte mich 

wahrhaftig wie im Paradies.  

Vom Ashram aus führen viele Wander-

wege hinaus in die Natur. Auch Badrinath 

und Mana, das „letzte Dorf Indiens“, sind 

sehenswert.  

 

Hier folgen einige persönliche Eindrücke: 

Wandern im Geist der Berge 

Direkt oberhalb des Ashrams führt ein 

Weg hinauf in die 

Berge, Richtung Nil-

kantha, einem 6500 

Meter hohen Schnee-

gipfel, um den sich 

viele Mythen aus dem 

Mahabarata ranken. 

Der Wanderweg ist 

aus Stein angelegt und 

gut begehbar. Er führt 

durch ein langgezoge-

nes Hochtal, in dem 

im Mai stellenweise 

noch Schnee liegt. Mit 

guten Wanderschuhen und warmer Kleidung 

ist das aber auch zu dieser Zeit machbar. 

Juni oder September, vor und nach dem 

jährlichen Monsunregen, wären die optima-

len Besuchszeiten.  

Nach etwa drei Stunden Wanderung 

tauchte der Nilkantha-Gipfel in seiner gan-

zen Pracht vor mir auf. Am Rückweg luden 

mich einige Sadhus in ihre Behausungen 

ein, wo sie von Mai bis September leben. 

Wir tranken köstlichen Chai und unterhiel-

ten uns auf Englisch oder in einer anderen 

„intuitiven Sprache“.  

 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Badrinath: ein quirliges Dorf und ein 

heiliger Tempel 

Vom Ashram aus erreicht man bequem 

bergab in 10 Minuten das Dorf. Der Tempel 

von Badrinath ist einer von vier heiligen 

Pilger-Orten, die ein gläubiger Hindu in 

seinem Leben besuchen sollte. Er ist dem 

Gott Vishnu gewidmet. In den verwinkelten 

Gassen, nahe dem Tempel, findet man viele 

Marktstände, die alles bieten, was man 

braucht. Es gibt viele Restaurants mit gutem, 

preiswertem Essen und überall Teeküchen. 

Direkt unterhalb des Tempels befindet sich 

eine heiße Quelle, in der Pilger – in getrenn-

ten Abschnitten für Männer und Frauen – 

vor dem Besuch des Tempels ein Bad neh-

men. An kalten Tagen habe ich mich dort 

gerne in Gesellschaft gut gelaunter Inderin-

nen aufgewärmt. 

 

Mana: das letzte Dorf Indiens 

5 km von Badrinath und weniger als 30 

km von der chinesischen Grenze entfernt, 

liegt das malerische Dorf Mana – auch als 

„letztes Dorf von Indien“ bekannt. Kleine 

Steinhäuser schmiegen sich an den Hang des 

Berges, in einem Labyrinth von Straßen, das 

bergauf und bergab führt. Seine Bewohner 

sind Bhotia, Buddhisten tibetischer Her-

kunft. Sie tragen wunderschöne Trachten, 

kultivieren Kartoffelfelder, züchten Schafe 

und Ziegen und stellen Wollteppiche und 

Strickwaren her. Von Mana aus erreicht man 

nach 7 Kilometern, auf einem mit Steinen 

befestigten Pfad, den berühmten Vasudhara-

Wasserfall, der aus einem Felsloch, hoch in 

der Bergwand, in die Tiefe fällt. Sein Wasser 

wird von Hindus gesammelt und zu rituellen 

Zwecken nach Hause gebracht. 

 

Ich komme wieder... 

Der Aufenthalt in Badrinath, insbesonde-

re im Kriya Yoga Ashram, war für mich 

etwas ganz Besonderes. Der Ashram ist ein 

wunderbarer Platz der Kraft und Stille, der 

Klarheit und Weite in prachtvoller Natur. 

Dort täglich Kriya-Yoga zu praktizieren, war 

für mich die Krönung der spirituellen Praxis. 

Bald werde ich wieder an diesen magischen 

Ort zurückkehren, allerdings für eine längere 

Zeit im August oder September. Die Betreu-

ung durch die Mitarbeiter im Haus ist her-

vorragend. Rohit und Narendra sind gute 

Köche, sie lehrten mich auch, Roti – gebra-

tenen Weizenteig – zuzubereiten. Rohit ist 

außerdem ein ausgezeichneter Kenner der 

besten Reiserouten in Indien und gab mir 

wertvolle Tipps und Hinweise für meine 

Rückreise. 

Om Kriya Babaji Nama Aum. 

 

Über die Autorin: Kornelia lebt in Öster-

reich, sie ist freie Journalistin und prakti-

ziert seit vier Jahren Kriya-Yoga. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

5. News und Notizen

Dr. T.N. Ganapathy Ph.D. ist in Chennai 

(Indien) im Alter von 87 Jahren nach 

langer Krankheit verstorben. Als Direktor 

des Yoga Siddha Research Projekts von 

2000 bis 2013 verfassten er und sein Team 

aus Tamilischen Yoga Siddha Gelehrten die 

folgenden englischsprachigen Werke: 

1. The Yoga of Boganathar, Band 1, 2003; 

2. The Yoga of Siddha Avvai, 2005; 

3. The Yoga of Boganathar, Band 2, 2005; 

4. The Yoga of the 18 Siddhas: An Anthol-

ogy, 2005; 

5. The Yoga of Tirumular: Essays on the 

Tirumandiram, 2006, 2012; 

6. The Tirumandiram in 10 Bänden, 2010, 

2013; 

7. Monistic Theism in the Tirumandiram 

and Kashmir Shaivism; 2012 

8. The Treasure Trove of Siddha Manu-

scripts (in Tamil); 2014. 

Ihre Arbeit wurde von dem Babaji’s 

Kriya Yoga Orden der Acharyas, einer in 

Kanada eingetragenen gemeinnützigen 

Bildungsorganisation, gesponsert und in 

Indien durch den Babaji’s Kriya Yoga Trust 

(Bangalore) veröffentlicht. Nähere Informa-

tionen über das Projekt und Fotos der Betei-

ligten sind unter folgenden Links zu finden: 

www.babajiskriyayoga.net/english/siddha-

research-center.htm und 

www.babajiskriyayoga.net/english/photosfla

sh/yogasiddharesearch/index.html sowie in 

dem Artikel, „A Mystical Masterpiece is 

Unearthed” (erschienen im Juli 2010 in der 

Zeitschrift „The Hinduism Today“) über Dr. 

Ganapathy und die oben genannte neue 

Veröffentlichung des Tirumunadirams: 

www.hinduismtoday.com/modules/smartsec

tion/item.php?itemid=5105 

Dr. Ganapathy war vormals ein 

Postgraduate-Professor und Leiter der Philo-

sophischen Fakultät am RKM Vivekananda 

College Chennai. Nachfolgend war er Gast-

Professor am Sathya Sai Institute of Higher 

Learning (Deemed University) in Prasanthi 

Nilayam, Andhra Pradesh. Er hat an einer 

Reihe von nationalen und internationalen 

Seminaren und Konferenzen teilgenommen. 

Zu seinen Veröffentlichungen gehören u.a.: 

Perspectives of Theism and Absolutism in 

Indian Philosophy (Hrsg. 1978), 

Mahavakyas (1982), Bertrand Russell's 

Philosophy of Sense-Data (1984), The Phi-

losophy of the Tamil Siddhas (1993). 

 

Neues Video Interview mit M. G. Satchi-

dananda, geführt von Kelly Blaser (43 

Minuten in englischer Sprache). Dieses 

Interview behandelt eine breite Palette an 

Themen, u.a. die Lehren der Siddhas, Sri 

Aurobindos Begriff des „psychischen We-

sens“, Tantra, Nicht-Dualität, das 

Tirumandiram und M. G. Satchidanandas 

erste Erfahrung der Selbsterkenntnis. 

www.babajiskriyayoga.net/english/videos/vi

deos/v45.html 

 

Neue Audioaufnahme. Hört euch dieses 

sehr interessante 70 Minuten lange Inter-

view mit M. G. Satchidananda an, das am 

14. Februar im Radio in Quebec (Kanada) 

aufgezeichnet wurde (in englischer Spra-

che). Darin werden viele unterschiedliche 

Themen im Zusammenhang mit Kriya Yoga, 

den Lehren Babajis und der Siddhas und wie 

man den Herausforderungen des modernen 

Lebens begegnet, aufgegriffen. Eine Version 

mit 108 seltenen Archivaufnahmen ist unter 

folgendem Link verfügbar: 

www.babajiskriyayoga.net/english/videos/vi

deos/v34.html 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/siddha-research-center.htm
http://www.babajiskriyayoga.net/english/siddha-research-center.htm
http://www.babajiskriyayoga.net/english/photosflash/yogasiddharesearch/index.html
http://www.babajiskriyayoga.net/english/photosflash/yogasiddharesearch/index.html
http://www.hinduismtoday.com/modules/smartsection/item.php?itemid=5105
http://www.hinduismtoday.com/modules/smartsection/item.php?itemid=5105
https://www.babajiskriyayoga.net/english/videos/videos/v45.html
https://www.babajiskriyayoga.net/english/videos/videos/v45.html
https://www.babajiskriyayoga.net/english/videos/videos/v34.html
https://www.babajiskriyayoga.net/english/videos/videos/v34.html


16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Neue Veröffentlichung (in englischer 

Sprache): The Recognition of Our Own 

Heart: Ponderings on the 

Pratyabhijnahrydayam, ein wichtiger Text 

aus dem 

Kashmirischen 

Shivaismus 

übersetzt mit 

Kommentar 

von der ver-

storbenen Joan 

Ruvinsky, mit 

phantastischen 

photographi-

schen Illustrati-

onen. Details 

unter: 

www.babajiskri

yayoga.net/english/bookstore.htm#recogniti

on_heart_book 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath mit den Acharyas 

Brahmananda und Kailash vom 20. Sep-

tember – 07.Oktober 2019. Begleite uns bei 

einer lebensverändernden, unvergesslichen 

Pilgerreise zu dem Ort, an dem Babaji 

Soruba Samadhi erreicht hat, den höchsten 

Zustand der Erleuchtung. 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF

/India-Pilgrimage-Badrinath-2019-

German.pdf 

 

Pilgerreise nach Südindien, vom 03. – 20 

Januar 2021 mit Acharya Satyananda. 

Weitere Informationen unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrima

ges.php#s%C3%BCdindien 

 

Eine zweite Einweihung mit M. G. Satchi-

dananda wird vom 11.-13. Oktober 2019 in 

Quebec stattfinden. 

 

Eine dritte Einweihung wurde von M. G. 

Satchidananda vom 19.-28. Juli 2019 in 

Quebec abgehalten. Weitere werden zukünf-

tig auch von Satyananda in Deutschland, 

von Nityananda in Spanien, von Sita 

Siddhananda in Frankreich und von 

Ishvarananda in Estland angeboten werden. 

Erreiche das Ziel der Selbst-Verwirklichung 

mit kraftvollen Kriyas zur Erweckung der 

Chakras und trete in den atemlosen Zustand 

von Samadhi ein. 

 

 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare  
 

Basisseminar 

 

mit Satyananda 

Bretten (DE nahe Karlsruhe) 03. – 06.10.2019 

Veranstaltungsort: Indra Yoga Bretten, 

www.indra-yoga.com 

Information und Anmeldung: Manuela 

König  

 

Horn-Bad Meinberg (DE) 08. – 10.11.2019 

Veranstaltungsort: Seminarhaus Shanti von 

Yoga Vidya e.V. 

 

Bad Griesbach (DE)          04. – 07.06.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit Kailash 

Thundorf (CH)              23. – 25.08.2019 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2019-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2019-German.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2019-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#s%C3%BCdindien
https://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#s%C3%BCdindien
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.indra-yoga.com/
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash


17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                      15. – 17.11.2019 

Homburg (DE)                   22. – 24.11.2019 

München (DE)              31.01. – 02.02.2020 

 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 

 

mit Satyananda 

Bad Homburg (DE)      13.09. – 15.09.2019 

Veranstaltungsort: Naturheilpraxis Abt, 

www.hp-abt.de 

 

Bad Griesbach (DE)     11.06. – 14.06.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Kontakt: info@babaji.de  

 

Vertiefungsseminar 

 

Bad Griesbach (DE)     31.07. – 09.08.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

 

 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Orden der Acharyas. 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 

Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953 

diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden 

Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu 

einem bestimmten Thema mit praktischen 

Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals – falls noch nicht gesche-

hen – um die jährliche Zahlung von 12 

Euro auf das deutsche Konto von M.G. 

Satchidananda für das Abonnement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-

tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-

bec, JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-

schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

https://www.hp-abt.de/
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/


18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse verfü-

gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen, 

an welche E-Mail Adresse das Journal ver-

schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr 

einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-

Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf 

die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird 

als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls Du dein Abonnement 

nicht bis zum 30. September 2019 verlän-

gerst, kann es sein, dass Du die nächste 

Ausgabe nicht erhältst.

 

 

mailto:info@babajiskriyayoga.net

