
In dieser Ausgabe 

 

1. Das seelische Wesen: Unsere Öffnung für das Göttliche  

von M. G. Satchidananda 

2. Gott Muruga: Die Umwandlung in ein neues Bewusstsein 

von Acharya Nityananda 

3. Ushuaia – eine Einweihung am Ende der Welt 

von Acharya Annapurna 

4. Acharya Dharmadas: ein neues Mitglied des 

Orden der Acharyas 

5. Orden der Acharyas: Update zu unserem jährlichen Spendenaufruf 

6. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

Jahrgang 26 – Nr. 4             Winter 2019/20 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

1. Das seelische Wesen: Unsere Öffnung für das Göttli-

che (Teil 2) 

von M. G. Satchidananda 

Unter welchen Bedingungen wird das 

vollständig geöffnete seelische Wesen die 

supramentale Transformation durch die 

Praxis von Sri Aurobindos Integralem Yoga 

bewirken? Dieser Beitrag wird versuchen, 

diese Frage zu beantworten. Er wurde auf 

der Sri Aurobindo Konferenz in Florida am 

3. Mai 2017 vorgestellt. 

Teil 1 (Kriya Yoga 

Journal Herbst 2019) 

begann mit: „Ein klares 

Verständnis des von Sri 

Aurobindo verwendeten 

Begriffs psychisches bzw. 

seelisches Wesen (engl. 

„psychic being“) ist für 

den Praktizierenden des 

Integralen Yoga unerläss-

lich. Er findet sich überall 

in seinen Schriften wieder 

und ist ein Unterschei-

dungsmerkmal seines 

Yoga. Wie wir sehen 

werden, kann er nicht mit 

den englischen Wörtern 

soul oder Self oder mit den 

indischen Begriffen Atman, Jivatman oder 

Purusha gleichgesetzt werden. Obwohl das 

seelische Wesen im Herzen eines jeden 

Menschen vorhanden ist, ist es fast immer 

verborgen, und seine Tätigkeiten vermi-

schen sich mit den Bewegungen des Geistes 

und des Vitalkörpers. Bis es im Vordergrund 

des Bewusstseins auftaucht, bleiben die 

individuellen Bemühungen in der yogischen 

Sadhana (Disziplin) unbeständig und durch 

diese Bewegungen begrenzt. Die Praxis von 

Sri Aurobindos Integralem Yoga –

zusammengefasst in den Worten Streben, 

Abkehr und Hingabe – schreitet so weit fort, 

dass das seelische Wesen in den Vorder-

grund des eigenen Bewusstseins tritt. Dies 

geschieht in vier Stufen.“ 

 

Hingabe 

Die Selbsthingabe an 

das Göttliche, zu jeder Zeit 

und unter allen Umstän-

den, ist der Schlüssel zur 

Sadhana des Integralen 

Yoga sowie zum Kriya 

Yoga von Patanjali, der in 

den Yoga-Sutras I.23 

sagte: Ishvara-

pranidhanad-va, „Oder 

man erreicht die kognitive 

Versenkung durch die 

Hingabe an Gott.“ 

(Govindan 2012: 17).  

„Mein Gott und mein 

ganzes Leben", fasst das 

dabei im Herzen Empfun-

dene zusammen. An dem 

Tag, an dem sich ein 

Sadhak dem Göttlichen hingibt, greift das 

Göttliche selbst in das Leben des Adepten 

ein und hilft, alle Schwierigkeiten und 

Schwächen zu beseitigen und bringt durch 

seine Gegenwart Freude ins Bewusstsein. 

Die Voraussetzungen dafür, dass dies ge-

schieht, sind: (1) der Sadhak muss die Unzu-

länglichkeit seiner eigenen Kraft spüren; (2) 

er muss von ganzem Herzen glauben, dass 

es etwas gibt, das als Göttlich bezeichnet 

wird, das wirklich existiert, ihn liebt und die 

Allmacht hat, alles nach der göttlichen 

Weisheit zu tun; (3) der Sadhak muss sich 

 
Sri Aurobindo 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

ausschließlich zum Göttlichen hinwenden 

als seine einzige und endgültige Zuflucht.“ 

(Mukherjee 2003: 87). 

Im Bewusstseinszustand der Hingabe 

wird alles, was man tut oder fühlt, jede 

Bewegung als Opfer für das Höchste Wesen 

dargebracht, wobei man sich im absoluten 

Vertrauen von der Verantwortung für sich 

selbst befreit und dem Göttlichen all seine 

Last übergibt. 

Es gibt viele Widerstände und Blockaden 

im gewöhnlichen Bewusstsein und der Natur 

des Sadhaks, die dieser Hingabe entgegen-

wirken. Man muss sich vorbehaltlos in die 

alleinige Führung des Göttlichen begeben. 

Wie kann man wissen, ob man das getan 

hat? Sri Aurobindo hat die innere Gemütsla-

ge eines wirklich ergebenen Sadhaks aus-

führlich beschrieben: 

„Ich will das Göttliche und nichts ande-

res. Ich möchte mich ganz ihm hingeben, 

und da meine Seele das will, kann es nicht 

anders sein, als dass ich ihm begegnen und 

es verwirklichen werde. Nur dies erbitte ich 

und, dass seine geheimen oder offenen, 

verschleierten oder manifesten Handlungen 

in mir mich zu ihm bringen mögen. Ich 

bestehe nicht darauf, das wann und wie zu 

bestimmen; sondern lasse es alles in seinem 

eigenen Tempo und auf seine Weise tun; ich 

werde an es glauben, seinen Willen anneh-

men, ständig nach seinem Licht und seiner 

Gegenwart und Freude streben, alle Schwie-

rigkeiten und Verzögerungen durchlaufen, 

mich auf es verlassen und niemals aufge-

ben... Alles für das Göttliche und mich für 

dafür. Was auch immer passiert, ich werde 

mich an dieses Streben und diese Hingabe 

halten und in perfektem Vertrauen darauf, 

dass es vollbracht werden wird, weiterma-

chen." (Aurobindo 1972: 587). 

Folglich ist es das Göttliche selbst, das 

den gesamten Verlauf der Sadhana des 

Sadhaks übernimmt. „Alles kann vom Gött-

lichen getan werden – das Herz und die 

Natur gereinigt, das innere Bewusstsein 

erweckt, die Schleier entfernt, – wenn man 

sich dem Göttlichen mit Vertrauen und 

Zuversicht hingibt, selbst falls man dies 

nicht sofort voll und ganz tun kann. Aber je 

mehr man es tut, desto mehr wächst die 

innere Hilfe und Führung und die Erfahrung 

des Göttlichen im Inneren. Wenn der fra-

gende Geist passiver und demütig wird und 

der Wille zur Hingabe wächst, sollte dies auf 

jeden Fall möglich sein." (Aurobindo 1972: 

586-88). 

Wenn also die Kraft der Selbsthingabe so 

ein großes Potential hat, warum tut der 

Mensch es dann nicht? „Warum wird es 

nicht getan? Man denkt nicht daran, man 

vergisst es, die alten Gewohnheiten kehren 

zurück. Und vor allem gibt es irgendwo im 

Unbewussten oder sogar im Unterbewussten 

verborgen diesen heimtückischen Zweifel, 

der dir ins Ohr flüstert... und du bist so, so 

töricht, so benebelt, so dumm, dass du zu-

hörst und anfängst, dir selbst Aufmerksam-

keit zu schenken, und alles ist ruiniert." (Die 

Mutter 2004: 257). 

Hört die Eigeninitiative dann auf? Nein, 

das gewöhnliche Bewusstsein und der Wille 

des Sadhaks sind weit davon entfernt, mit 

dem Bewusstsein und dem Willen des Gött-

lichen vereint zu sein, wie im Falle eines 

Siddha Yogis, und deshalb lebt man immer 

noch im trennenden Ich-Bewusstsein mit all 

seinen Vorlieben und Abneigungen, so dass 

das wesentliche Prinzip, dem man folgen 

muss, darin besteht, die Früchte bzw. Er-

gebnisse seiner Handlungen dem Göttlichen 

zu übergeben, ansonsten handelt man nur 

zur Zufriedenstellung des Egos. Man muss, 

mit den Worten Sri Aurobindos, bei allen 

Handlungen die folgende Haltung beibehal-

ten: 

„Das Göttliche ist meine einzige Zu-

flucht; ich vertraue auf Es und vertraue Ihm 

bei allem und Ihm allein. Ich bin Seinem 

Willen völlig ergeben. Ich werde dafür 

sorgen, dass mich weder ein Hindernis auf 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

dem Weg noch eine dunkle Stimmung der 

Verzweiflung dazu bringt, von meinem 

absoluten Vertrauen in das Göttliche abzu-

weichen." (Mukherjee 2003: 93). 

Dies sollte den Sadhak jedoch nicht 

selbstgefällig werden lassen. Man sollte 

nicht meinen, dass es keiner Anstrengung 

seitens des Sadhaks bedarf, dass das Göttli-

che alles für ihn tun wird. Sri Aurobindos 

Worte machen dies sehr deutlich: „Aber die 

höchste Gnade wird nur unter den Bedin-

gungen des Lichts und der Wahrheit han-

deln; sie wird nicht unter den Bedingungen 

handeln, die ihr von der Falschheit und der 

Unwissenheit auferlegt werden. Denn wenn 

sie sich den Forderungen der Falschheit 

unterwerfen würde, würde sie ihren eigenen 

Zweck verfehlen." (Die Mutter 1972: 1,3). 

„Es gibt Bedingungen für alles. Wenn sich 

jemand weigert, die Bedingungen des Yoga 

zu erfüllen, nützt es nichts, um göttliche 

Intervention zu bitten." (Nirodbaran 1983: 

197). 

Auch wenn eine wirkungsvolle Hingabe 

den Sadhak nicht unbedingt gegen alle 

zukünftigen Stürme und Belastungen absi-

chert, gewährleistet sie die absolute Sicher-

heit der spirituellen Gesundheit des Sadhaks 

inmitten solcher Zeiten. Es wird nicht ver-

sprochen, dass der Weg sonnenbeschienenen 

und voller Rosenblätter sein wird; was 

zugesichert wird, ist, dass Gott den hinge-

bungsvollen Sadhak durch jedes mögliche 

Unglück im Leben zu seinem ersehnten 

spirituellen Ziel führen wird. Der ergebene 

Sadhak weiß auch, dass Unglücksfälle und 

Leiden nicht vergeblich sind, sondern vom 

Göttlichen zugelassen werden, um einen 

notwendigen spirituellen Zweck zu erfüllen, 

dessen Bedeutung sich mit der Zeit offenba-

ren wird. Der ergebene Sadhak weiß und 

fühlt, dass das Göttliche während seines 

Leidens nicht weit weg oder abwesend ist, 

sondern sich im Herzen seiner größten 

Schwierigkeit befindet und von dort aus den 

Lauf der Umstände lenkt, um den Sadhak 

zur Vereinigung mit dem Göttlichen zu 

führen. Der ergebene Sadhak weiß auch, 

dass jede Schwierigkeit, der man mit Mut, 

Geduld und der richtigen Einstellung in 

einem Geist der Hingabe begegnet, einen 

großen spirituellen Nutzen bringt. Außer-

dem weiß der ergebene Sadhak, dass es 

einen zugrunde liegenden Zweck gibt, der 

zu einem zukünftigen spirituellen Nutzen 

führt. Sein Mantra bleibt: „Dein Wille ge-

schehe immer und überall." (Mukherjee 

2003: 100). 

 

Die vier Stufen der Öffnung des seeli-

schen Wesens 

Nachdem wir Sri Aurobindos Beschrei-

bungen des seelischen Wesens im ersten Teil 

und die drei Elemente seines Integralen 

Yoga im zweiten Teil dieses Beitrages be-

handelt haben, können wir nun untersuchen, 

wie diese drei Elemente, nämlich Streben, 

Abkehr und Hingabe, zur Öffnung des seeli-

schen Wesens in vier progressiven Phasen 

beitragen. 

Die erste Stufe: Das seelische Wesen 

bleibt hinter dem Schleier des inneren We-

sens, den Bewegungen des Geistes und des 

Vitalkörpers. Die unteren Anteile unseres 

Wesens kümmern sich nicht darum, was die 

Seele will. Sie reagieren gewohnheitsmäßig 

auf Wünsche und Emotionen, auf das Be-

dürfnis nach körperlichem Komfort und auf 

kleine Vorlieben und Abneigungen. Nur 

gelegentlich wird sich der Einfluss des 

seelischen Wesens zeigen: wenn es eine 

Hinwendung zum spirituellen Leben, zu 

Liebe und Hingabe an das Göttliche, eine 

Sehnsucht nach dem Unbeschreiblichen, 

dem Wahren, dem Guten, dem Schönen, 

eine Erfahrung bedingungsloser Liebe, 

Freundlichkeit, Mitgefühl, Ananda, Bhakti 

gibt. 

Die zweite Stufe: Wenn das innere We-

sen, der verstandesmäßige Geist und der 

Vitalkörper „sich um das seelische Wesen 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

kümmern und ihm gehorchen, ist dies ihre 

Bekehrung – sie beginnen, die psychische 

oder göttliche Natur zu übernehmen.“ 

(Mukherjee 2003: 112). Wie oben beschrie-

ben, entwickelt sich das Streben in Etappen 

und das Göttliche antwortet mit Gnade. Man 

wendet sich nach innen und verliert nach 

und nach das Interesse an den Objekten der 

äußeren sinnlichen Anziehung. Die Praxis 

des „Strebens, der Abkehr und der Hingabe" 

ermöglicht zunehmend den Einfluss des 

seelischen Wesens. Immer stärker spürt man 

dessen Kraft, Begehren, Wut, alte schlechte 

Gewohnheiten und andere Manifestationen 

des Egos zu überwinden. Man lässt die 

Vergangenheit hinter sich und hört auf, über 

das Geschehene nachzugrübeln. Man wird 

intuitiv dazu angeleitet, das Richtige zu tun, 

nicht wegen einer moralischen Unterord-

nung oder Konvention oder aufgrund von 

Erwartungen von Familie oder Kollegen, 

sondern weil man innerlich weiß, was wahr 

und gut ist. Man lehnt ab, was sich wider-

setzt, was Schaden anrichten kann, was 

unwahr oder übertrieben ist. Der eigene 

Seinszustand wird von bedingungsloser 

Liebe, Freundlichkeit, Leichtigkeit und 

Glückseligkeit erfüllt. Aber man kann in alte 

Gedanken- und Gefühlsmuster zurückfallen. 

Der positive Seinszustand wird immer wie-

der durch die Bewegungen des inneren 

Wesens verschleiert. Man muss sich andau-

ernd bemühen, das Zeugenbewusstsein 

aufrechtzuerhalten, um nicht die alten ge-

wohnten inneren Bewegungen zu manifes-

tieren. 

Die dritte Stufe: Das seelische Wesen 

tritt hinter dem Schleier des inneren Ver-

standes hervor und bleibt im Vordergrund. 

Es leitet kontinuierlich die Sadhana des 

Strebens, der Abkehr und der Hingabe. Es 

zeigt einem, was transformiert, losgelassen 

und gereinigt werden muss. Man fühlt sich 

durchgehend unterstützt und geführt. Glück-

seligkeit und die bedingungslose Liebe des 

Göttlichen färben die eigene Wahrnehmung, 

selbst wenn das Karma einem verfaulte 

Tomaten vor die Haustür liefert. Man ver-

weilt in strahlendem Selbst-Gewahrsein, als 

Meister der eigenen Werkzeuge auf der 

mentalen, vitalen und physischen Ebene. 

Man erkennt die Manifestationen des Egos 

einschließlich Begierden und Ängsten in 

tieferen Schichten des inneren Wesens und 

lässt diese los. Man fühlt sich, als wäre man 

ein Instrument in den Händen des Göttli-

chen, das Operationen durchführt, um alles 

zu entfernen, was sich widersetzt, alles, was 

Unwissenheit gegenüber der eigenen Gött-

lichkeit ausdrückt. Man wird zum Mit-

Schöpfer. Wunder geschehen im täglichen 

Leben. Man erfährt das Leben als immer 

neue Freude.  

In dieser Phase wird die Loyalität des 

Mental-, Vital- und sogar des physischen 

Körpers gegenüber dem Ego durch eine 

neue Treue zum Göttlichen im Inneren 

ersetzt. Man strebt nach Perfektion. Siddhi. 

Perfektion in einem kranken Körper oder in 

einem neurotischen Geist ist keine Perfekti-

on. Mit scharfsinniger Weisheit verwandelt 

das seelische Wesen diese niederen Instru-

mente, so dass sie den Willen des Göttlichen 

zum Ausdruck bringen. Man entwickelt eine 

Begeisterung für den Prozess der Selbst-

transformation. Während dieses Prozesses 

entdeckt man, was verborgen gewesen ist. 

Man experimentiert mit Methoden der 

Transformation. 

Die vierte Stufe: In diesem fortgeschrit-

tenen Stadium verwandelt das seelische 

Wesen die zellulären und unterbewussten 

Ebenen. Von 1926 bis 1940 experimentier-

ten er und die Mutter mit Fasten, Schlaf, 

Nahrung, Naturgesetzen und Gewohnheiten, 

um ihre eigenen Körper auf unterbewusster 

und zellulärer Ebene zu untersuchen. Es war 

ein Wettlauf gegen die Zeit, nicht anders als 

das, was die Siddhas bei der Verwendung 

von Kaya-Kalpa-Kräutern beschrieben 

hatten, um das Leben lang genug zu verlän-

gern, damit die subtileren spirituellen Kräfte 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

die Vergöttlichung abschließen können. 

„Grundsätzlich", sagte die Mutter, „geht es 

darum, in diesem Wettlauf um die Transfor-

mation zu wissen, welcher von den beiden 

Anteilen zuerst sein Ziel erreichen wird, 

derjenige, der den Körper nach dem Vorbild 

der göttlichen Wahrheit transformieren will, 

oder der andere Anteil, der die alte Ge-

wohnheit der allmählichen Zersetzung zum 

Ziel hat.“ (Satprem 1975: 330). 

Die Arbeit ging auf einer Ebene weiter, 

die Aurobindo „den zellulären Verstand" 

nannte... „ein verborgener Verstand des 

Körpers, der einzelnen Zellen, Moleküle, 

Atome"... „dieser Verstand ist eine sehr 

greifbare Wahrheit; wegen seiner Verbor-

genheit und seines mechanischen Festhal-

tens an vergangenen Bewegungen und dem 

einfachen Vergessen und Ablehnen des 

Neuen finden wir in ihm eines der Haupt-

hindernisse für die Durchdringung mit der 

überverstandesmäßigen Kraft und der 

Transformation der Körperfunktionen. 

Andererseits wird er nach seiner effektiven 

Umwandlung eines der wertvollsten Instru-

mente zur Stabilisierung des supramentalen 

Lichts und der supramentalen Kraft in der 

materiellen Natur sein." (Aurobindo 1969: 

346). 

Um die Zellen vorzubereiten, waren 

mentale Stille, emotionaler Frieden und 

kosmisches Bewusstsein Voraussetzungen, 

damit sich das physische und zelluläre Be-

wusstsein erweitern und universalisieren 

konnten. Aber dann wurde klar, dass „der 

Körper überall ist", und dass man gar nichts 

verwandeln konnte, ohne alles zu verwan-

deln.  

„Ich habe tief und lang gegraben 

mitten in einem Grauen aus Dreck und 

Schlamm 

ein Bett für das Lied des Goldflusses 

ein Zuhause für das unsterbliche Feuer... 

Meine klaffenden Wunden sind tausend 

und eine an der Zahl..." (Aurobindo 

1952: 6). 

Aurobindo und die Mutter fanden heraus, 

dass vollständige Transformation für den 

Einzelnen erst möglich ist, wenn es eine 

minimale Transformation von allen gibt. 

„Um der Menschheit zu helfen", bemerk-

te Aurobindo, „war es nicht genug, dass ein 

Individuum, wie groß auch immer, eine 

ultimative Lösung individuell fand, (denn) 

selbst wenn das Licht bereit ist, herabzustei-

gen, kann es nicht bleiben, bis auch die 

untere Ebene bereit ist, den Druck des Ab-

stiegs zu ertragen." (Roy 1952: 251). 

„Wenn man die Aufgabe alleine bewälti-

gen will", sagte die Mutter, „ist es absolut 

unmöglich, sie ganz zu verrichten, denn 

jedes physische Wesen, so vollständig es 

auch sein mag, auch wenn es von einer ganz 

und gar überlegenen Art ist, auch wenn es 

für ein ganz besonderes Werk geschaffen ist, 

ist immer nur unvollständig und begrenzt. 

Es repräsentiert nur eine Wahrheit, ein 

Gesetz – und die volle Transformation kann 

nicht allein durch es verwirklicht werden, 

durch einen einzigen Körper... so dass, wenn 

man eine allgemeine Veränderung erreichen 

will, zumindest eine minimale Anzahl von 

physischen Wesen notwendig ist.“ (Satprem 

1975: 390). 

Mit dieser Erkenntnis endete 1940 die 

Zeit der individuellen Arbeit und Sri 

Aurobindo und die Mutter begannen die 

dritte Phase ihres Transformationswerks. In 

dieser Phase erfolgte die Ausrichtung auf 

eine globale Transformation. „Dieser Ash-

ram wurde … nicht für die Entsagung der 

Welt geschaffen, sondern als Zentrum und 

Entwicklungsfeld einer anderen Art und 

Form des Lebens." (Aurobindo 1969: 823). 

Er wurde so organisiert, dass er offen ist 

für jederlei Aktivitäten kreativer Natur 

sowie für alle Arten von Individuen, Män-

ner, Frauen und Kinder aller sozialen 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Schichten. Aktives Tun in der Welt war ein 

primäres Instrument: „Das spirituelle Leben 

findet seinen stärksten Ausdruck in dem 

Mann, der das gewöhnliche Leben der Men-

schen in der Kraft des Yoga lebt... Durch 

eine solche Vereinigung von innerem und 

äußerem Leben wird die Menschheit 

schließlich erhoben und mächtig und gött-

lich werden.“ (Aurobindo 1950: 10). 

 

Das Dilemma der evolutionären Führer 

und der „atmosphärischen Kluft" 

Diese dritte Phase, die 1940 begann, ent-

stand aus einem Dilemma, das Sri 

Aurobindo und die Mutter am Ende der 

zweiten Phase zu lösen versuchten. Ange-

sichts des kollektiven Widerstandes des 

Unterbewusstseins und des Unbewussten 

stellten sie sich die Frage, ob sie eine indivi-

duelle Selbsttransformation isoliert von 

anderen erarbeiten und dann später der 

Menschheit wieder als deren evolutionäre 

Führer helfen sollten. Sie entschieden sich 

gegen diese Strategie, denn nach den Wor-

ten Aurobindos würde sie zu einer „atmo-

sphärischen Kluft" zwischen ihnen und 

ihren Mitmenschen führen. (Aurobindo 

1935: 414). Ungeachtet ihrer Meinung, dass 

eine solche Strategie nicht durchführbar sei, 

äußerte Aurobindo auch eine etwas wider-

sprüchliche Ansicht, als er sagte: „Es kann 

durchaus sein, dass das (supramentale) 

Bemühen, einmal begonnen, nicht einmal in 

seine erste entscheidende Phase voran-

schreiten kann; es kann sein, dass es lange 

Jahrhunderte dauern wird, bis es zu einer 

Art dauerhaften Niederkunft kommt. Aber 

das ist nicht ganz unvermeidlich, denn das 

Prinzip solcher Veränderungen in der Natur 

scheint einer langen, undurchsichtigen 

Vorbereitung zu entsprechen, gefolgt von 

einem raschen Sammeln und Niederschlagen 

der Elemente in die neue Geburt, einer 

schnellen Umwandlung, einer Transformati-

on, die in ihrem leuchtenden Moment wie 

ein Wunder wirkt. Selbst wenn die erste 

entscheidende Veränderung erreicht ist, ist 

es sicher, dass nicht die gesamte Menschheit 

in der Lage sein wird, auf diese Ebene zu 

gelangen. Es muss eine Trennung geben 

zwischen denjenigen, die in der Lage sind, 

auf der spirituellen Ebene zu leben, und 

denjenigen, die nur in dem Licht leben 

können, das von ihr in die mentale Ebene 

hinabsteigt. Und auch unter diesen könnte 

es noch eine große Masse geben, die von 

oben beeinflusst, aber noch nicht bereit für 

das Licht sein wird. Doch selbst das wäre 

eine Transformation und ein Anfang weit 

über das bisher Erreichte hinaus." 

(Aurobindo 1949: 332). 

Gibt es einen signifikanten Unterschied 

zwischen einer so unvermeidlichen „Spal-

tung" und der „atmosphärischen Kluft"? 

Wenn nicht, dann war das nicht der Grund, 

warum Sri Aurobindo und die Mutter das 

„Supramentale" nicht in ihre eigenen Körper 

herab geleitet und dort fixiert haben. Könnte 

außerdem nicht vielleicht die Erlangung des 

„goldenen Körpers", durch die Achtzehn 

Siddhas, durch Ramalinga Swami und durch 

den chinesischen Taoisten „Ta Lo Chin 

Hsien" (Goldene Unsterbliche) die Frühpha-

se einer langen kollektiven Transformation 

der gesamten Menschheit sein? (Govindan 

2012: 140-170, Da Lieu 1979: 135). 

In dem Bestreben, diese Probleme zu lö-

sen, besuchte dieser Autor Pondicherry und 

Vadalur, als sein Buch kurz vor der Fertig-

stellung stand. Er erinnerte sich an ein Zitat, 

das er viele Jahre zuvor gesehen hatte, in 

dem die Mutter und/oder Aurobindo im 

Prinzip sagten, dass das, was sie zu errei-

chen versuchten, bereits vor knapp 100 

Jahren von Ramalinga Swami erreicht wor-

den war. Bei früheren Besuchen im 

Aurobindo-Ashram im September 1972 und 

März 1973 hatte der Autor versucht, sich mit 

der Mutter zu treffen, um ihr ein Buch über 

die Achtzehn Siddhas zu präsentieren und 

Antworten auf Fragen über das Verhältnis 

zwischen Aurobindos „supramentaler Trans-



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

formation" und jener der 18 Siddhas zu 

finden. Die Mutter befand sich zur Zeit 

dieser Besuche in Abgeschiedenheit, sodass 

die Fragen offen blieben. 

Ähnliche Fragen wurden von T.R. 

Thulasiram, seit 1969 Bewohner des 

Aurobindo-Ashrams und dessen langjähriger 

öffentlicher Auditor und Buchhalter, ge-

stellt, ohne dass der Autor davon wusste. 

Am 4. und 5. Juli 1990 traf sich der Autor 

mit T.R. Thulasiram in Pondicherry und 

erfuhr, dass er 1980 ein zweibändiges Werk 

veröffentlicht hatte, das seinen Austausch 

mit der Mutter zum Thema Ramalinga 

dokumentiert, sowie alles, was Aurobindo 

über Ramalinga geschrieben hatte. In seiner 

umfassenden Studie bemerkte Thulasiram: 

„Sri Aurobindo glaubte im späteren Teil 

seines Lebens, dass einige Yogis eine sup-

ramentale Transformation als persönliches 

Siddhi erreicht hatten, als Yoga-Siddhi und 

nicht als Dharma der Natur.“ (Thulasiram 

1980: Bd. 1, xi). 

Am 11. Juli 1970 las die Mutter einen 

Brief von Thulasiram, der ihr durch 

Satprem, ihren Sekretär, überbracht wurde. 

Dem Brief von Thulasiram war ein Auszug 

aus Ramalingas Schriften beigefügt, in dem 

er die Verwandlung seines physischen Kör-

pers in einen Lichtkörper beschrieb. Laut 

Satprem „hatte Sie keinen Zweifel an der 

Authentizität seiner Erfahrungen. Sie moch-

te besonders, wie der Swami dieses Licht 

„Das Gnadenlicht" nannte und sagte, dass 

dies ihrer eigenen Erfahrung entspricht. 

Genaugenommen sagte die Mutter, dass das 

Gnadenlicht nicht das supramentale Licht 

ist, sondern ein Aspekt davon, oder vielmehr 

eine Aktivität des Supramentalen. Sie sagte, 

dass es ziemlich wahrscheinlich ist, dass 

eine Reihe von Individuen, ob bekannt oder 

unbekannt, im Laufe der Jahrhunderte und 

bis heute ähnliche Erfahrungen gemacht 

haben. Der einzige Unterschied besteht 

darin, dass es jetzt statt einer individuellen 

eine kollektive Möglichkeit ist – das ist 

genau das Werk von Sri Aurobindo und der 

Mutter, das supramentale Bewusstsein als 

irdische Tatsache und Möglichkeit für alle 

zu etablieren." (28-7-70; wie in „Arul", 

einem tamilischen Journal des Sri 

Aurobindo Ashrams in seiner Ausgabe vom 

August 1970 veröffentlicht; Thulasiram 

1980: 900). Thulasiram konnte von der 

Mutter keine weitere Klärung der zahlrei-

chen in seinem Brief aufgeworfenen Fragen 

erhalten. Er hat auch geschrieben, dass 

„Satprem seine (Ramalingas) 

Dematerialisierung mit dem Tod verwech-

selt und gegenüber der Mutter diese falsche 

Bezeichnung verwendet hat.“ (Thulasiram 

1989). Auch die Mutter verließ ihren Körper 

bzw. zog sich aus diesem im November 

1973 zurück, bevor diese Fragen beantwor-

tet werden konnten. Thulasirams faszinie-

rende Studie liefert jedoch viele überzeu-

gende Beweise dafür, dass die transformati-

ven Erfahrungen von Ramalinga, 

Aurobindo, der Mutter und dem tamilischen 

Siddhar, Tirumular, alle von gleicher Natur 

waren. Der „goldene Farbton", den 

Aurobindo beim Hinübergehen manifestier-

te, glich dem „goldenen Körper" der Un-

sterblichkeit, auf den Ramalinga, Tirumular 

in seinem Tirumandiram (Ganapathy 2010), 

und die literarischen Werke der achtzehn 

tamilischen Yoga-Siddhas (Govindan 2012: 

45) Bezug nahmen. 

 

Schlussfolgerung 

Daher scheint es, dass evolutionäre Füh-

rer wie diese Isolation benötigen, um die 

vierte Phase der Transformation der 

menschlichen Natur in das Bild der göttli-

chen Wahrheit auf allen Ebenen abzuschlie-

ßen. Ob dies nur individuell geschieht, wie 

im Falle der Siddhas, oder wie von Sri 

Aurobindo vorhergesehen als kollektiver 

evolutionärer Sprung in der Menschheitsge-

schichte als Ergebnis der Herabkunft des 

Supramentalen, bleibt eine offene Frage. 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Verwandte Themen, die einer zukünfti-

gen Forschung bedürfen 

Das Scheitern von Sri Aurobindo und der 

Mutter, das Supramentale in die Menschheit 

zu bringen, wirft viele damit verbundene 

Fragen auf. War seine Vision eines spirituell 

evolutionären Prozesses für die Menschheit 

weitgehend ein Produkt der Zeit, unter dem 

Einfluss von Charles Darwins „On the Ori-

gins of Species” (dt. über die Entstehung der 

Arten), der Grundlage der Evolutionsbiolo-

gie und der modernen Biowissenschaften? 

Wie wertvoll ist die Anwendung des Integ-

ralen Yoga ohne diesen Aspekt? Wie effek-

tiv ist Streben, Abkehr und Hingabe, d. h. 

die Methode des Integralen Yoga? Wenn sie 

effektiv ist, warum wird sie dann nicht 

systematisch von mehr Vertretern des Integ-

ralen Yoga gelehrt? Inwieweit wenden 

Sadhaks von Sri Aurobindos Integralem 

Yoga regelmäßig diese Methode an, wie sie 

in diesem Artikel beschrieben ist? 

Wie kann die Entdeckung und Öffnung 

des seelischen Wesens das Mittel zur Lö-

sung der Unvollkommenheiten der mensch-

lichen Natur werden? 

 

Referenzen: 

Aurobindo, Sri, Letters on Yoga, Complete 

Works of Sri Aurobindo, vol. 28, Sri 

Aurobindo Ashram Press, 2012. 

Aurobindo, Sri, The Synthesis of Yoga, Sri 

Aurobindo Ashram Press, 1935. 

Aurobindo, Sri, The Human Cycle, Sri 

Aurobindo Ashram Press, 1949. 

Aurobindo, Sri, The Ideal of the 

Karmayogin, Sri Aurobindo Ashram Press, 

1950. 

Aurobindo, Sri, Last Poems 1938-40, Sri 

Aurobindo Ashram Press, 1952. 

Aurobindo, Sri, On Yoga I, Tome I, Sri 

Aurobindo Ashram Press, 1969. 

Aurobindo, Sri, Letters on Yoga, Centenary 

Edition, Sri Aurobindo Ashram Press, 1972. 

Da Lieu, The Tao and Chinese Culture, 

Schoken Books, 1979. 

Ganapathy, T.N. and Anand, Geeta, “Mo-

nistic Theism in the Tirumandiram and Kash-

mir Saivism,” in The Yoga of Tirumular: 

Essays on the Tirumandiram, 439-471, 

Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2012. 

Ganapathy, T.N. et al. Tirumandiarm, 

Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2010. 

Govindan, Marshall, Babaji and the 18 

Siddha Kriya Yoga Tradition, 9th edition, 

Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2012. 

Govindan, Marshall, The Kriya Yoga Su-

tras of Patanjali and the Siddhas, 2nd edition, 

Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2000. 

Mother, The, Mother’s Collected Works, 

vol. 3, Sri Aurobindo Ashram Press, 2004. 

Mother, The, The Mother, With Letters on 

the Mother and translations of prayers and 

meditations, SABCL, Sri Aurobindo Birth 

Centenary Library, volume 25, Sri Aurobindo 

Ashram Press, 1972. 

Mukherjee, J.K., The Practice of the Inte-

gral Yoga, Sri Aurobindo Ashram Press, 2003. 

Nirodbaran, Correspondence with Sri 

Aurobindo, vol. 1, Sri Aurobindo Ashram 

Press, 1983. 

Roy, Dilip K., Sri Aurobindo Came to Me, 

Sri Aurobindo Ashram Press, 1952. 

Satprem, The Adventure of Consciousness, 

Sri Aurobindo Ashram Press, 1975. 

Thulasiram, T.R., Arut Perum Jothi and 

Deathless Body, Madras University Press, 

1980. 

Thulasiram, T.R., The Supramental Har-

mony Power Settles in the Ashram, 1989, 

unveröffentlichter Text, der dem Autor von 

T.R. Thulisiram in Pondicherry ausgehändigt 

wurde.

  



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

2. Gott Muruga: Die Umwandlung in ein neues Be-
wusstsein 

von Acharya Nityananda

Kartikeya oder Muruga, der Sohn Shivas, 

ist eine sehr verehrte Gottheit in Südindien. 

Siddha Boganathar selbst widmete Muruga 

die Tempel von Palani in Tamil Nadu und 

Katirgama in Sri Lanka. Das Bildnis von 

Muruga transportiert – wie die meisten der 

Hindu-Symbole – verschiedene spirituelle 

Bedeu-

tungen 

auf un-

terschiedl

ichen 

Ver-

ständnise

benen, 

und seine 

Ikonog-

raphie 

vermittelt 

Lehren, 

die in 

Verbin-

dung mit 

dem Weg 

der 

Siddhas 

stehen. 

Ein anderer Name Murugas ist Skanda, 

was „vergieße nicht“ bedeutet. T.N. 

Ganapathy schreibt dazu in seinem Buch 

„Die Philosophie der Tamilischen Siddhas“: 

„Skanda wird nur geboren, wenn die Sa-

menflüssigkeit sublimiert wird und das 

Sahasrara-Chakra erreicht. Man sagt, Gott 

Muruga residiere nur auf Berggipfeln (d.h. 

in der Sahasrara-Region). Den Berg zu 

erklimmen, um Gott Muruga zu erreichen, 

ist ein Symbol für das Erwecken der 

Kundalini und das Erreichen ihres Höhe-

punktes im Sahasrara. Die sechs Adharas 

(Chakras) stellen die sechs Berge in der 

Tamilischen Siddha-Literatur dar, und die 

sechs Gesichter von Gott Muruga eben-

falls.“
1 

Muruga wird als Junge, manchmal auch 

als Teenager dargestellt. Es heißt, dass ihm – 

ähnlich wie dem Erzengel Michael im Chris-

tentum – die Armee der himmlischen Mäch-

te unterstellt ist. Er besitzt einen Speer, Vel 

genannt, mit dem er die Finsternis bekämpft. 

Die Legende besagt, dass es Parvati, die 

Göttliche Shakti war, die ihm den Speer gab, 

um die negativen Kräfte besser besiegen zu 

können. Damit bezwang Muruga einen 

Dämon, der die Welt bedrohte, den er aber 

nicht vernichtete, sondern in einen Pfau 

verwandelte, der daraufhin sein Reittier 

wurde. In den Darstellungen Murugas er-

scheint oft ein Pfau, der auf einer Schlange 

steht. Auch ein Hahn, das Tier welches das 

Licht der Morgendämmerung ankündigt, ist 

auf dem Banner Murugas zu sehen. 

Murugas Speer stellt die Verwandlung 

von sexueller und vitaler Energie in spiritu-

elle Energie dar, und somit das Erwachen 

der Kundalini-Energie. Diese Umwandlung 

ist ein fundamentales Merkmal des Siddha-

Weges, auch durch das Bild von dem auf der 

Schlange stehenden Pfau symbolisiert – der 

Dämon, der nicht vernichtet, sondern in 

Murugas Reittier verwandelt wurde. Die 

Siddha-Texte sprechen von der Umwand-

lung von Bindu (Samenflüssigkeit, Vital-

Energie) in Ojas, (spirituelle Energie). 

Indem die vitale Energie von den unteren 

psychoenergetischen Zentren bzw. Chakren 

in höhere Zentren angehoben wird, kommt 

Licht in sie hinein, symbolisiert durch den 

 
Gott Muruga 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Hahn, der das Licht des neuen Tages ankün-

digt. Diese Energie kehrt nicht nur zur phy-

sischen Ebene zurück, sondern auch zur 

vitalen und dann zur mentalen Ebene, wobei 

sie diese Körper erhöht und spiritualisiert. 

Muruga, der ursprünglich sechs Gesichter 

hatte, bekämpft die Dämonen in sechs Ber-

gen, den sechs Chakren. (Das 7. Chakra, 

Sahasrara, wird nicht als ein Chakra angese-

hen, sondern als der Wohnsitz des Selbst). 

Vel, Murugas Speer, repräsentiert auch die 

Unterscheidungskraft, das erwachte Zeu-

genbewusstsein. Durch die Verwandlung der 

Vital-Energie dazu ermächtigt, bringt er das 

Licht des Bewusstseins zu den Bergen der 

sechs Chakren. 

Yogi Ramaiah sagt über Murugas Be-

wusstsein: 

„Wenn du den Gott Krishna verehrst, er-

langst du Krishna-Bewusstsein, wenn du 

Muruga oder Kartikeya verehrst, erlangst 

du Kartikeya-Bewusstsein, in welchem die 

sechs Chakren erweckt werden. In Kartikeya 

findest du sechs Gesichter, die den sechs 

Chakren entsprechen, und das siebte ist im 

Inneren verborgen. So deuten die sechs 

Gesichter Kartikeyas an, dass die sechs 

Chakren erweckt worden sind. Das ist genau 

die Bedeutung von Kartikeya.“
2 

Den Legenden nach wurde Muruga aus 

dem Licht von Shivas drittem Auge geboren. 

Nachdem er herangewachsen war, verließ er 

den Berg Kailash in Tibet und ging zum 

Berg Palani in Tamil Nadu. Dort ließ er sich 

nieder und heiratete ein Mädchen aus einem 

ansässigen Stamm. In Muruga sehen wir 

auch den Archetypus der Herabkunft von 

Gnade von den höheren zu niedrigeren 

Chakren, um sie zu transformieren. Die 

Legenden besagen, dass der Samen Shivas, 

der Muruga bildete, glühend heiß und 

schwer zu halten war. Dies lässt uns an das 

supramentale Bewusstsein denken, von dem 

Sri Aurobindo sprach und dessen 

Herabkunft sogar den physischen Körper 

verwandeln kann. Ein Bewusstsein, das zu 

mächtig ist, um von einem gewöhnlichen 

Menschen verkraftet zu werden und daher 

vom Sadhak eine völlige Verwandlung und 

Hingabe an Gott erfordert. 

Mit Blick auf unsere Sadhana lehrt uns 

Muruga die Bedeutung der Umwandlung 

von sexueller und vitaler Energie in spiritu-

elle Energie als ein grundlegendes Werkzeug 

zur Transformation. Der Taoismus und die 

Schriften des Siddhas Boganathar bestehen 

auf dieser Idee. Diese Umwandlung – kor-

rekt ausgeführt – ist der Schlüssel zur Öff-

nung der oberen Chakren. Sie bewirkt eben-

so eine Erweiterung des Bewusstseins, die 

uns wiederum erlaubt, unsere Samskaras 

oder inneren Verhaltensmuster zu erkennen 

und loszulassen. Die Umwandlung unserer 

Energie setzt auch das Licht in unserem 

inneren Raum frei und schließlich ebnet die 

Beschwörung der Herabkunft des Göttlichen 

und seiner Gnade in diesem Licht den Weg 

des Sadhaks in Richtung Transformation 

seiner subtilen und dichten Körper in das 

Göttliche – also dem Ziel der Siddhas. 

 

Referenzen: 

1 – T.N. Ganapathy, The philosophy of 

the Tamil Siddhas, Indian Council of Philo-

sophical Research, 1993, Seite 23 

2 – Konferenz mit Yogi Ramaiah, ver-

fügbar unter: 

www.babajiskriyayogalecturesofyogisaaram

aiah.simplecast.fm/13c0f6f1 

  

  

https://babajiskriyayogalecturesofyogisaaramaiah.simplecast.fm/13c0f6f1
https://babajiskriyayogalecturesofyogisaaramaiah.simplecast.fm/13c0f6f1


12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

3. Ushuaia – Eine Einweihung am Ende der Welt 
von Acharya Annapurna 

 

Ich hatte nie gedacht, dass Ganapati und 

ich eines Tages nach Ushuaia reisen würden. 

Ushuaia ist ein Ferienort in Argentinien, der 

auf dem Archipel „Tierra del Fuego“ (Feuer-

land) liegt, der sich an der südlichsten Spitze 

von Südamerika befindet, d.h. buchstäblich 

am „Ende der Welt“.  

Aber Babaji sorgt immer für Überra-

schungen! Und die Verbindungen ergeben 

sich bei Babaji’s Kriya Yoga auf mysteriöse 

Weise. Eine kurze Unterhaltung mit Vera 

Claudia 

Saraswati 

vor einem 

Jahr führte 

zu einem 

Kennen-

lernen von 

und einer 

Einwei-

hung in 

Ushuaia. 

Ich er-

innerte 

mich an 

meine 

erste Reise 

nach Südindien. Sobald ich mich dazu ent-

schlossen hatte, diese erste Pilgerreise mit 

Satchidananda und Durga anzutreten, über-

kam mein Herz eine plötzliche Freude. 

Liebe erfasste und erweiterte mich. Ich 

spürte, dass ich immer wieder nach Indien 

zurückkehren würde! Ich durchsuchte 

Googlemaps, weil ich die Orte visualisieren 

wollte, die wir bereisen würden, aber es 

gelang mir nicht. Das Phänomen, mir nicht 

vorstellen zu können, was mich erwartete, 

war neu für mich. Also gab ich es auf. Ich 

entschied, dass es wichtig ist, sich darauf 

einzulassen, nicht zu wissen, wohin ich 

ging, nicht zu wissen, was passieren wird, 

nicht zu wissen, was zu tun ist. Ich öffnete 

mich vollkommen für das Mysterium, das 

mich erwartete und meine Liebe für Indien 

war und ist immer noch unmittelbar. Ich 

machte die gleiche Erfahrung in Ushuaia. 

Ich hatte nicht daran gedacht, dorthin zu 

gehen, aber ich spürte, das Potential, wel-

ches darin lag. Selbst jetzt, während ich 

diesen Artikel drei Wochen nach meiner 

Rückkehr schreibe, habe ich das Gefühl, 

dass ich noch nicht alles verstanden habe. 

Babaji zeigt sich mir weiterhin auf überra-

schende Weise.  

Ich bin Brasilianerin und die Tropen sind 

Teil meiner Seele! Kokosnusswasser, Hitze 

und Açaí haben einen starken Einfluss auf 

mich. Mir war es so wichtig, dass wir eine 

Kokosnuss für die Puja vor der Einweihung 

hatten, dass ich zwei Stück in meinem Ge-

bäck mitnahm, nur für den Fall. Selbstver-

ständlich wurden sie mir später bei meiner 

Ankunft in Argentinien abgenommen. Ich 

versuchte dem Zoll zu erklären, warum ich 

sie unbedingt brauchte, aber mein lateiname-

rikanischer Landsmann lächelte und sagte: 

„Wir haben Kokosnüsse in Buenos Aires.“ 

„Und in Ushuaia? “, fragte ich. Worauf er 

antwortete: „Kaufen sie lieber hier welche!” 

Es war Nacht, der Flug nach Ushuaia ging 

sehr früh am nächsten Morgen und es gab 

keine Möglichkeit, eine Kokosnuss in der 

verbleibenden Zeit zu kaufen. Also, dachte 

ich …Babaji es liegt an Dir! Und selbstver-

ständlich, obwohl alle Nahrungsmittel in 

Ushuaia eingeführt werden und tiefgekühlt 

sind, gab es eine Kokosnuss für die Einwei-

hung in Ushuaia.   

Die Landung in Ushuaia war überwälti-

gend. Ich werde mich immer an diese Lan-

debahn inmitten des Meeres erinnern, die 

schneebedeckten Anden, in der Mitte durch 

den Beagle Kanal geteilt, auf der einen Seite 

 
Acharyas Annapurna und Ganapati 

in Tierra del Fuego 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Chile und auf der anderen Argentinien. Es 

war weiß, es war blau, es war wunderschön. 

Die intensive Kälte ließ mich nach innen 

gehen, meditieren, um für diesen ganz ande-

ren Ort vorbereitet, anzukommen.  

Das Ende der Welt war so still. Und Feu-

erland (Tierra del Fuego) war eigentlich viel 

mehr „Wasserland“ (Tierra del Agua). Kein 

Feuer, sondern Wasser und alle Hilfsmittel 

und qualitativen Voraussetzungen, die not-

wendig sind, um zu kommunizieren und 

entfernte und unzugängliche Orte zu errei-

chen und zu versorgen. Ich verstand, dass in 

Ushuaia auch für Babaji’s Kriya Yoga ein 

Kommunikationsportal weit offen stand. 

Das Ende der Welt könnte, abhängig von 

der eigenen Perspektive, auch der Anfang 

der Welt sein. Dort enden die Anden, aber 

könnte es nicht auch sein, dass sie dort 

beginnen? In der Sierra Nevada in Kolumbi-

en beginnt oder endet die eine Hälfte dieser 

großen Bergkette. Wie dem auch sei und 

von beiden Perspektiven aus werden beide 

von ihren Bewohnern als große Kraftorte 

betrachtet. Die Ureinwohner, die immer 

noch in der Sierra Nevada leben, behaupten, 

dass ihre Heimat das Herz der Welt sei. 

Offensichtlich haben jene indigenen Völker 

Ushuaias, die inzwischen ausgestorben sind, 

gesagt, dass Ushuaia der Anfang von allem 

wäre. 

Während des Einführungsvortrages am 

ersten Abend der Eiweihung war ich begeis-

tert von dem Funkeln in den Augen derer, 

die zusammengekommen waren, um zuzu-

hören und wurde durch die tiefe Stille und 

das konzentrierte Bewusstsein bei der kur-

zen gemeinsamen Meditationspraxis inspi-

riert. Dies bestätigte Babajis Gegenwart. Die 

Qualität dieser Präsenz brachte mich dazu, 

eine Parallele zu einer sehr besonderen 

Pflanze in Ushuaia zu ziehen, die nur einen 

Millimeter pro Jahr wächst. Sie kann nur an 

Orten gedeihen, an denen die Bedingungen 

sehr widrig sind. Aber nach vielen Jahren 

langsamen Wachstums ist sie kräftig genug, 

um andere Pflanzen zu unterstützen, auf ihr 

zu gedeihen. So wie bei dieser Pflanze, gibt 

es eine Größe und eine Tiefe in der Aufga-

be, Kriya Yoga allmählich an weit entfern-

ten Orten weiterzugeben. Mit der Zeit kann 

es durch Babaji 

überall zu einem Erblühen kommen. 

Von allen Einweihungsgruppen, die ich 

unter der Großzügigkeit und im Dienst 

Babajis angeleitet habe, fand ich in Ushuaia 

die am besten vorbereiteten und konzentrier-

testen Schüler. Die meisten von ihnen waren 

bereits Yogaschüler und kannten daher die 

Begrifflichkeiten und einige fundamentale 

Konzepte. Ihre Fragen waren entsprechend 

sachbezogen und es baute sich während der 

zwei Tage, die wir zusammen verbrachten, 

eine liebliche Energie auf. Und genauso wie 

bei meiner ersten Indienreise, wurde zwi-

schen uns sanft eine starke Verbindung und 

Freude gewoben. 

 
Mount Olivia, Argentinien 

 
Beagle Kanal, Argentinien 

 
5000 Jahre alte Pflanze in Tierra del 

Fuego 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

So wie viele der Schüler, die Einheimi-

schen der letzten Stadt Südamerikas, nie-

mals zuvor in ihrem Leben eine Kokosnuss 

gesehen hatten, kannten sie auch Babaji oder 

Seinen Kriya Yoga nicht. Aber durch diese 

Einweihung begannen sie, die Kokosnuss 

um ihr reines und perfektes Inneres Willen 

zu erfassen und die wertvollen Werkzeuge 

zu schätzen, die ihnen gegeben wurden, um 

einen täglichen Weg zu ihrer eigenen Rein-

heit und Vollkommenheit zu begründen. 

Nun kultivieren 30 Menschen Babaji be-

wusst jeden Morgen und Abend in ihrem 

Zuhause, in ihrem Geist und in ihren Her-

zen, als ein Mittel, um Freiheit und Fülle 

aufzubauen und das zu erreichen, was wirk-

lich zählt. 

Ushuaia ist ein Ort bedeutender Verbin-

dungen. In der Region Feuerlands gibt es 

drei Kanäle, welche die Energie zweier 

großer Weltmeere – des Atlantiks und des 

Pazifiks – verbinden und im Norden befin-

det sich die Magellan-Straße, durch welche 

die Europäer in die Region gelangten. Im 

zentralsten Teil Ushuaias liegt der Beagle 

Kanal und im Süden das Kap Hoorn, eine 

stürmische Passage zur Antarktis. Der Bea-

gle Kanal war in früher Vorzeit ein großer 

Gletscher. Dessen Spuren findet man noch 

auf den permanent schneebedeckten Bergen, 

die wie eine Kette der weißesten Perlen 

seine Gewässer umrahmen. Die Berge, über 

die sich der Gletscher hinweg bewegt hat, 

haben abgerundete Gipfel. Dort, wo der 

Gletscher sich nicht entlang bewegt hat, sind 

die Berge ziemlich spitz, und einer von 

ihnen ganz besonders, der höchste der Regi-

on, der Mount Olivia genannt wird. Mount 

Olivia strahlt etwas Mystisches aus. Die 

Lichtqualität in Ushuaia ist gleißend und das 

Wasser des Kanals, durch den wir gefahren 

sind, war absolut glasklar. Es gibt eine 

Vielzahl von Meereslebewesen und der 

Kanal ist voller Inseln, welche die Entwick-

lung vieler Vogel- und Säugetierarten för-

dern.  

Babaji ist die Manifestation der Fülle, die 

in dieser Region zu sehen ist. An einem 

freien Tag erkundeten Ganapati und ich den 

Ort ein wenig. Die Kälte war so intensiv – 

zumindest für uns, die wir aus den Tropen 

kamen – und zusammen mit dem Wind des 

Kanals, kann ich sagen, dass dies bis jetzt 

bei weitestem die größte Kälte war, die mein 

Körper je erfahren hatte. Aber die Schönheit 

der Region verblüffte uns. Als Ganapati und 

ich alleine außerhalb des Schiffes standen, 

mit dem wir reisten, erlebten wir einen jener 

Momente, die für gewöhnlich nur einsamen 

Seglern vorbehalten sind … ein Kondor flog 

über das Schiff mit einer immensen Flügel-

spannweite von drei Metern im Durchmes-

ser! Während der Wintermonate kommen 

sie von dem schneebedeckten Gebirge her-

ab, um auf dem Meer nach Nahrung zu 

suchen. Und wenn du sehr viel Glück hast, 

siehst du einen von ihnen. Babaji ist der 

Herr der Überraschungen! 

Seit unserer Rückkehr, mache ich durch 

unsere Erfahrung am Ende der Welt in 

meinen täglichen Meditationen immer neue 

Entdeckungen. Ich bin dabei, zu verstehen, 

dass der menschliche Zustand immer über-

wunden werden muss. Ushuaia ist definitiv 

ein extremer Ort. Man muss die harten 

Umgebungsbedingungen dort meistern, aber 

es gibt dort auch so viel Schönheit, so viel 

irdische und spirituelle Energie. Es gibt so 

viel zu bewältigen, aber die wichtigste und 

schwierigste Überwindung findet im Inneren 

statt.  

Das Ende der Welt brachte mir ein besse-

res Verständnis meiner sich stets weiterent-

wickelnden Freude an Babaji und auch 

dessen, was Sein Kriya Yoga und meine 

Hingabe daran ist.



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

4. Acharya Dharmadas, ein neues Mitglied des Orden 
der Acharyas 

 

Wir freuen uns, unseren Lesern ein neues 

Mitglied des Babaji’s Kriya Yoga Orden der 

Acharyas vorzustellen, das am Sonntag, 

13.10.2019, bei einer Zeremonie in den 

Orden aufgenommen wurde, bei der seine 

Erfüllung der Mitgliedschaftsvoraussetzun-

gen und seine öffentliche Verpflichtung, der 

Allgemeinheit durch die Weitergabe der 

Lehren Babajis und Seines Kriya Yoga zu 

dienen, gefeiert wurde.  

Dr. Dan Streeby, D.D.S., erhielt den Na-

men Dharmadas. Er praktiziert Babaji’s 

Kriya Yoga seit 2013. Er 

ist ein liebevoller Ehemann 

und Vater. Er und seine 

Ehefrau Allison, auch eine 

Babaji’s Kriya Hatha Yoga 

Lehrerin, sind Eltern von 

vier Kindern. Er arbeitet 

seit 1999 als Kinderzahn-

arzt in Boise (Idaho, 

USA). 

Glücklicherweise ertrug 

er in seinen frühen Lebens-

jahren genug Leid, sodass 

dies ihn zu einem entschlossenen und auf-

richtigen Sucher machte. Nach dem jahre-

langen Versuch, dem Glück durch Sport, 

Wissenschaft und Sammeln von Titeln und 

Abschlüssen nachzujagen, war er immer 

noch unzufrieden. Während der Rehabilita-

tion nach einem Fahrradunfall entdeckte 

Dharmadas eine Hatha Yoga Praxis, die 

nicht nur seine körperliche Genesung unter-

stütze, sondern gleichzeitig auch den Sucher 

in ihm weckte und so begann er einen Weg 

der Erforschung der Geschichte und Her-

kunft des Yoga, der ihn unvermeidlich zu 

Babaji führte. Die reiche Vielfalt an Techni-

ken, die Authentizität der Lehren und der 

synergistische Ansatz dieses integralen 

Yoga inspirierten ihn, diesem Weg zu fol-

gen. Nachdem er die ersten beiden Einwei-

hungen empfangen hatte, wusste er, dass er 

zu Hause war. Seine Praxis intensivierte sich 

unter der Anleitung von M.G. Satchidanan-

da noch weiter, als er an der dritten Einwei-

hung, der Kriya Hatha 

Yoga Lehrer Ausbildung 

und einer Pilgerreise nach 

Badrinath teilnahm. 

Wenn man ihn fragt, 

was sich durch Babaji’s 

Kriya Yoga verändert hat, 

erwidert er: „das Leben ist 

leichter und freudvoller. 

Andere bemerkten die 

Veränderung an mir 

schneller als ich selbst. Es 

gibt nun ein Gefühl der 

Verbundenheit, eine Leich-

tigkeit gegenüber dem Leben.“ In tiefer 

Wertschätzung für all das, was Babaji’s 

Kriya Yoga dazu beigetragen hat, sein Le-

ben zu transformieren, teilt er diese Lehren 

nun leidenschaftlich mit anderen. Er hat eine 

einzigartige Begabung, die Techniken auf 

eine Art und Weise zu vermitteln, dass 

jeder, der nur etwas Mut und Streben mit-

bringt, ein besseres Leben für sich gestalten 

und manifestieren kann. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Acharya Dharmadas 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

5. Update zu unserem jährlichen Spendenaufruf
 

Die letzte Ausgabe des Journals (Herbst 

2019) beinhaltete detaillierte Informationen 

über unsere Leistungen während des ver-

gangenen Jahres bis 30. September 2019 

sowie hinsichtlich unserer Pläne für die 

nächsten 12 Monate.  

 

Für das Jahr 2019-2020 hat der Orden 

folgende Pläne: 

* Einweihungsseminare in mehr als 20 

Ländern stattfinden zu lassen und auch zum 

ersten Mal in China und Polen. 

* Kostenlose öffentliche Yoga- und Me-

ditationskurse in unseren Ashrams in Que-

bec, Bangalore (Indien) und in Sri Lanka 

vierzehntäglich anzubieten. 

* Das Buch „Babaji und die 18 Siddhas“ 

auf Polnisch, Malayalam und Kannada und 

das Buch „Die Stimme Babaji’s“ auf Portu-

giesisch und Kannada zu veröffentlichen. 

* Die Ausbildung zweier Acharyas abzu-

schließen. 

 

Update: Instandhaltung des Ashrams in 

Badrinath 

Ich möchte unsere Leser darüber infor-

mieren, dass unserer Manager Rohit 

Naithani ein Team von Maurern und Arbei-

tern angestellt hatte, die innerhalb von 25 

Tagen in den Monaten Oktober und Novem-

ber 2019 alle Platten des Fußwegs im Ober-

geschoss des Badrinath Ashrams entfernt 

und durch mehr als 1200 qm wasserdichtes 

Material bestehend aus Granitsplitt und 

Zement ersetzt haben. Zusammen mit der 

Installation von Abläufen, wird es so keine 

Schäden mehr an den darunter liegenden 

Bauteilen durch Regenwasser, Eis und 

Schnee geben. Die Gesamtkosten dafür 

 
Bau des wasserdichten Weges        Neuer Fußweg                          Rohit Naithani vor dem Ashram,                                                                                                                                                

Nov. 2019 

 
Aussicht vom Fußweg, Badrinath Ashram, 4. Nov. 
2019 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

beliefen sich auf 11,500 US Dollar. Im Mai 

2020 soll der gesamte Ashram für knapp 

6000 US Dollar nochmals gestrichen wer-

den, um seinen darunter liegenden Putz vor 

Schäden durch das Winterwetter zu schüt-

zen. Eure Spende an den Orden der 

Acharyas wird uns dabei helfen, für diese 

Kosten aufzukommen. 

Die 32 ehrenamtlichen Acharyas des Or-

dens und viele andere freiwillige Organisa-

toren brauchen Eure Unterstützung, um 

dieses Programm für 2019-2020 umsetzen 

zu können. Euer Beitrag kann in Kanada und 

den USA von der Steuer abgesetzt werden. 

Nutzt wenn möglich eine Kreditkarte. 

Unsere Arbeit wird ausschließlich 

durch Eure Spenden finanziert. Es warten 

viele Menschen auf der ganzen Welt darauf, 

eingeweiht zu werden. Wir werden Acharyas 

dorthin schicken, sobald uns die Mittel zur 

Verfügung stehen, um für deren Reisekosten 

aufzukommen. 

 

 

 

 

 

 

6. News und Notizen 

Neu: Persönliche Retreats im Ashram in 

Quebec sind nun mit vorheriger Reser-

vierung möglich. Wir freuen uns, bekannt 

zu geben, dass Jivani Johanne Abran und ihr 

Ehemann Dhanyam Daniel Lacroix in ihr 

neu gebautes Haus 100m von dem Quebec 

Ashram entfernt eingezogen sind. Und dass 

Jivani sich während der Wintermonate und 

im zeitigen Frühjahr dazu bereit erklärt hat, 

Mahlzeiten für Besucher zuzubereiten, die 

ein persönliches Retreat im Ashram machen 

möchten. Von Ende April bis Ende August 

können entsprechende Mahlzeiten auch von 

Vajra Ira Davis angeboten werden. Für 

weitere Informationen: info@babaji.ca 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath mit M. G. Satchidananda und 

Durga Ahlund vom 17. September – 05. 

Oktober 2020. Begleite uns bei einer le-

bensverändernden, unvergesslichen Pilger-

reise zu dem Ort, an dem Babaji Soruba 

Samadhi erreicht hat, den höchsten Zustand 

der Erleuchtung. 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF

/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-

German.pdf 

 

Zweite Einweihungen werden von M. G. 

Satchidananda in Quebec vom 12.-14. Juni 

und vom 16.-18. Oktober 2020 auf Englisch 

sowie vom 21.-23. August und vom 23.-

25.Oktober 2020 auf Französisch angeboten 

werden. 

 

Eine dritte Einweihung wird von M. G. 

Satchidananda vom 17.-26. Juli 2020 in 

Quebec abgehalten werden. Weitere werden 

2020 auch von Satyananda in Deutschland, 

von Nityananda in Spanien, von Sita 

Siddhananda in Frankreich und von 

Ishvarananda in Estland angeboten werden. 

Erreiche das Ziel der Selbst-Verwirklichung 

mit kraftvollen Kriyas zur Erweckung der 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf


18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Chakren und trete in den atemlosen Zustand 

von Samadhi ein. 

 

The Practice of Integral Yoga (in engli-

scher Sprache), von J.K. Mukherjee wird 

nun von Kriya Yoga Publications vertrieben:  

www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor

e.htm#integral_yoga_book 

Sri Aurobindo Ashram veröffentlicht 

2003. 366 Seiten. Preis: USD$18.50, 

CAD$18.90 in Kanada (inkl. Waren- und 

Dienstleistungssteuer). ISBN 81-7058-732-

8. Softcover. 15,24 x 22,86 cm. 

Wenn du von der Brillanz der Schriften 

Sri Aurobindos inspiriert oder von der Mut-

ter im Herzen berührt wirst und du gerne 

kurz und bündig verstehen möchtest, wie 

man ihren Integralen Yoga praktiziert, ist 

dieses Buch genau das Richtige für dich. 

Wenn du in deinem Körper und Geist er-

fahren möchtest, was es bedeutet, „Gnade” 

in dein Leben „herabzurufen“, ist dieses 

Buch genau das Richtige für dich. 

Wenn du ein klares und gegenwärtiges 

Verständnis davon entwickeln willst, wann 

der göttliche Wille in deinem Leben ein-

greift, ist dieses Buch genau das Richtige für 

dich. 

„Wir haben dieses Buch immens genos-

sen. Wir haben Professor Mukherjee, 

Sadhak des Integralen Yoga seit mehr als 50 

Jahren und ehemaliger Direktor des Interna-

tional Center of Education, im Januar 2006 

im Sri Aurobindo Ashram in Pondicherry 

getroffen. Wir waren von seiner klaren 

Botschaft bezaubert, dass ein göttliches 

Leben zu führen, bedeutet, unermüdlich bei 

sich selbst nach Schwächen und Fehlern zu 

suchen und zweifellos und äußerst ent-

schlossen zu sein, diese Lücke zwischen 

dem Punkt, an dem man gerade ist, und 

dem, an dem man sein möchte, zu überbrü-

cken … und dabei wenn immer nötig das 

Göttliche anzurufen. Er gibt uns in seinem 

Buch „The Practice of Integral Yoga“ die 

Mittel dafür.“ 

 

Neue Veröffentlichung (in englischer 

Sprache): The 

Recognition of 

Our Own Heart: 

Ponderings on 

the 

Pratyabhijnahry

dayam, ein wich-

tiger Text aus 

dem 

Kashmirischen 

Shivaismus 

übersetzt mit 

Kommentar von 

der verstorbenen 

Joan Ruvinsky, mit phantastischen photog-

raphischen Illustrationen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor

e.htm#recognition_heart_book 

 

 

 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare 
 

Basisseminar 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          04. – 07.06.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE)  01. – 04.10.2020 

Informationen und Anmeldung: Manuela 

König , www.indrayoga.de 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.indrayoga.de/


19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

mit M. G. Satchidananda und Satyananda 

Bad Meinberg (DE)         22.11.-25.11.2020 

Veranstaltungsort: Yoga Vidya 

Für weitere Details bitte hier klicken. 

 

mit Kailash 

Stuttgart (DE)                21.02.– 23.02.2020 

Thundorf (CH)              17.04. – 19.04.2020 

Thundorf (CH)              21.08. – 23.08.2020 

Thundorf (CH)              27.11. – 29.11.2020 

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                      20. – 22.03.2020 

Klagenfurt (AT)                 03. – 05.07.2020 

 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 

 

Bad Griesbach (DE)     11.06. – 14.06.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Vertiefungsseminar 

 

Bad Griesbach (DE)     31.07. – 09.08.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Kontakt: info@babaji.de 

Kriya Hatha Yoga Lehrer Aus-

bildung 

 

mit Kailash und Satyananda 

Thundorf (Schweiz)           13. – 28.07.2021 

Seminarort: Yogaschule Lichtblick, Haupt-

straße 2, CH-8512 Thundorf 

Kontakt: Kailash, info@babaji.ch;  

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/training.

php 

 

 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Orden der Acharyas. 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 

Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953 

diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden 

Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu 

einem bestimmten Thema mit praktischen 

Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2020-Satchidananda-Satyananda-YV-Program.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/


20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals – falls noch nicht gesche-

hen – um die jährliche Zahlung von 13 

Euro auf das deutsche Konto von M.G. 

Satchidananda für das Abonnement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-

tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-

bec, JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-

schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse verfü-

gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen, 

an welche E-Mail Adresse das Journal ver-

schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr 

einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-

Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf 

die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird 

als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls Du dein Abonnement 

nicht bis zum 31. März 2020 verlängerst, 

kann es sein, dass Du die nächste Ausgabe 

nicht erhältst. 

mailto:info@babajiskriyayoga.net

