Jahrgang 26 — Nr. 4 Winter 2019/20

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe
I n dleser AUSgabe erscheint einmal pro Quartal
. .. . Herausgeber:
1. Das seelische Wesen: Unsere Offnung flr das Gottliche Babaji's Kriya Yoga
. and Publications, Inc.
von M. G. Satchidananda 196 Mountain Road -P.0.Box 90
Eastman Quebec Canada JOE | PO
2. Gott Muruga: Die Umwandlung in ein neues Bewusstsein Tel +1-888-252-0642
. oder +1-450-297-0258
von Acharya Nityananda Fax +1-450-297-3957

www.babaji.ca- journal@babaji.ca
3. Ushuaia — eine Einweihung am Ende der Welt ,
Deutsche Ausgabe:

von Acharya Annapurna Babaji's Kriya Yoga Deutschland
www.babaii.de - info@babaii.de

4. Acharya Dharmadas: ein neues Mitglied des
Orden der Acharyas

5. Orden der Acharyas: Update zu unserem jahrlichen Spendenaufruf

6. News und Notizen



http://www.babaji.ca/

1. Das seelische Wesen: Unsere Offnung fiir das Gottli-
che (Teil 2)

von M. G. Satchidananda

Unter welchen Bedingungen wird das
vollstandig geoffnete seelische Wesen die
supramentale Transformation durch die
Praxis von Sri Aurobindos Integralem Yoga
bewirken? Dieser Beitrag wird versuchen,
diese Frage zu beantworten. Er wurde auf
der Sri Aurobindo Konferenz in Florida am
3. Mai 2017 vorgestellt. o

Teil 1 (Kriya Yoga
Journal  Herbst  2019)
begann mit: ,,Ein klares
Verstandnis des von Sri
Aurobindo  verwendeten
Begriffs psychisches bzw.
seelisches Wesen (engl.
,psychic being*) ist fur
den Praktizierenden des
Integralen Yoga unerléss-
lich. Er findet sich tberall
in seinen Schriften wieder
und ist ein Unterschei-
dungsmerkmal seines
Yoga. Wie wir sehen
werden, kann er nicht mit
den englischen Wortern
soul oder Self oder mit den
indischen Begriffen Atman, Jivatman oder
Purusha gleichgesetzt werden. Obwohl das
seelische Wesen im Herzen eines jeden
Menschen vorhanden ist, ist es fast immer
verborgen, und seine Tatigkeiten vermi-
schen sich mit den Bewegungen des Geistes
und des Vitalkorpers. Bis es im Vordergrund
des Bewusstseins auftaucht, bleiben die
individuellen Bemuihungen in der yogischen
Sadhana (Disziplin) unbestandig und durch
diese Bewegungen begrenzt. Die Praxis von
Sri Aurobindos Integralem Yoga -
zusammengefasst in den Worten Streben,

Sri A urob/'no

Abkehr und Hingabe — schreitet so weit fort,
dass das seelische Wesen in den Vorder-
grund des eigenen Bewusstseins tritt. Dies
geschieht in vier Stufen.*

Hingabe

Die Selbsthingabe an
das Gottliche, zu jeder Zeit
und unter allen Umstén-
den, ist der Schlussel zur
Sadhana des Integralen
Yoga sowie zum Kriya
Yoga von Patanjali, der in
den  Yoga-Sutras 1.23
sagte: Ishvara-
pranidhanad-va, ,, Oder
man erreicht die kognitive
Versenkung durch die
Hingabe an Gott. «
(Govindan 2012: 17).

., Mein Gott und mein
ganzes Leben", fasst das
dabei im Herzen Empfun-
dene zusammen. An dem
Tag, an dem sich ein
Sadhak dem Gottlichen hingibt, greift das
Gottliche selbst in das Leben des Adepten
ein und hilft, alle Schwierigkeiten und
Schwachen zu beseitigen und bringt durch
seine Gegenwart Freude ins Bewusstsein.

Die Voraussetzungen dafur, dass dies ge-
schieht, sind: (1) der Sadhak muss die Unzu-
langlichkeit seiner eigenen Kraft spuren; (2)
er muss von ganzem Herzen glauben, dass
es etwas gibt, das als Gottlich bezeichnet
wird, das wirklich existiert, ihn liebt und die
Allmacht hat, alles nach der go6ttlichen
Weisheit zu tun; (3) der Sadhak muss sich

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



ausschliellich zum Goéttlichen hinwenden
als seine einzige und endgiiltige Zuflucht.
(Mukherjee 2003: 87).

Im Bewusstseinszustand der Hingabe
wird alles, was man tut oder fihlt, jede
Bewegung als Opfer flr das Hochste Wesen
dargebracht, wobei man sich im absoluten
Vertrauen von der Verantwortung fur sich
selbst befreit und dem Gottlichen all seine
Last Ubergibt.

Es gibt viele Widerstdnde und Blockaden
im gewohnlichen Bewusstsein und der Natur
des Sadhaks, die dieser Hingabe entgegen-
wirken. Man muss sich vorbehaltlos in die
alleinige Flihrung des Gottlichen begeben.
Wie kann man wissen, ob man das getan
hat? Sri Aurobindo hat die innere Gemutsla-
ge eines wirklich ergebenen Sadhaks aus-
fuhrlich beschrieben:

Ich will das Gottliche und nichts ande-
res. Ich méchte mich ganz ihm hingeben,
und da meine Seele das will, kann es nicht
anders sein, als dass ich ihm begegnen und
es verwirklichen werde. Nur dies erbitte ich
und, dass seine geheimen oder offenen,
verschleierten oder manifesten Handlungen
in. mir mich zu ihm bringen mogen. Ich
bestehe nicht darauf, das wann und wie zu
bestimmen; sondern lasse es alles in seinem
eigenen Tempo und auf seine Weise tun; ich
werde an es glauben, seinen Willen anneh-
men, standig nach seinem Licht und seiner
Gegenwart und Freude streben, alle Schwie-
rigkeiten und Verzogerungen durchlaufen,
mich auf es verlassen und niemals aufge-
ben... Alles fur das Géttliche und mich fir
daflir. Was auch immer passiert, ich werde
mich an dieses Streben und diese Hingabe
halten und in perfektem Vertrauen darauf,
dass es vollbracht werden wird, weiterma-
chen.” (Aurobindo 1972: 587).

Folglich ist es das Gottliche selbst, das
den gesamten Verlauf der Sadhana des
Sadhaks Ubernimmt. ,, Alles kann vom Gott-
lichen getan werden — das Herz und die

Natur gereinigt, das innere Bewusstsein
erweckt, die Schleier entfernt, — wenn man
sich dem Gottlichen mit Vertrauen und
Zuversicht hingibt, selbst falls man dies
nicht sofort voll und ganz tun kann. Aber je
mehr man es tut, desto mehr wéachst die
innere Hilfe und Fuhrung und die Erfahrung
des Gottlichen im Inneren. Wenn der fra-
gende Geist passiver und demitig wird und
der Wille zur Hingabe wéchst, sollte dies auf
jeden Fall moglich sein." (Aurobindo 1972:
586-88).

Wenn also die Kraft der Selbsthingabe so
ein grofles Potential hat, warum tut der
Mensch es dann nicht? , Warum wird es
nicht getan? Man denkt nicht daran, man
vergisst es, die alten Gewohnheiten kehren
zuruck. Und vor allem gibt es irgendwo im
Unbewussten oder sogar im Unterbewussten
verborgen diesen heimtuckischen Zweifel,
der dir ins Ohr flustert... und du bist so, so
toricht, so benebelt, so dumm, dass du zu-
horst und anfangst, dir selbst Aufmerksam-
keit zu schenken, und alles ist ruiniert." (Die
Mutter 2004: 257).

Hort die Eigeninitiative dann auf? Nein,
das gewohnliche Bewusstsein und der Wille
des Sadhaks sind weit davon entfernt, mit
dem Bewusstsein und dem Willen des Gott-
lichen vereint zu sein, wie im Falle eines
Siddha Yogis, und deshalb lebt man immer
noch im trennenden Ich-Bewusstsein mit all
seinen Vorlieben und Abneigungen, so dass
das wesentliche Prinzip, dem man folgen
muss, darin besteht, die Friichte bzw. Er-
gebnisse seiner Handlungen dem Goéttlichen
zu Ubergeben, ansonsten handelt man nur
zur Zufriedenstellung des Egos. Man muss,
mit den Worten Sri Aurobindos, bei allen
Handlungen die folgende Haltung beibehal-
ten:

,Das Gottliche ist meine einzige ZU-
flucht; ich vertraue auf Es und vertraue Ihm
bei allem und Ihm allein. Ich bin Seinem
Willen vollig ergeben. Ich werde dafir
sorgen, dass mich weder ein Hindernis auf

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



dem Weg noch eine dunkle Stimmung der
Verzweiflung dazu bringt, von meinem
absoluten Vertrauen in das Gottliche abzu-
weichen." (Mukherjee 2003: 93).

Dies sollte den Sadhak jedoch nicht
selbstgefallig werden lassen. Man sollte
nicht meinen, dass es keiner Anstrengung
seitens des Sadhaks bedarf, dass das Gottli-
che alles fur ihn tun wird. Sri Aurobindos
Worte machen dies sehr deutlich: ,, Aber die
hdchste Gnade wird nur unter den Bedin-
gungen des Lichts und der Wahrheit han-
deln; sie wird nicht unter den Bedingungen
handeln, die ihr von der Falschheit und der
Unwissenheit auferlegt werden. Denn wenn
sie sich den Forderungen der Falschheit
unterwerfen wiirde, wirde sie ihren eigenen
Zweck verfehlen." (Die Mutter 1972: 1,3).
., Es gibt Bedingungen fiir alles. Wenn sich
jemand weigert, die Bedingungen des Yoga
zu erfillen, nitzt es nichts, um gottliche
Intervention zu bitten.” (Nirodbaran 1983:
197).

Auch wenn eine wirkungsvolle Hingabe
den Sadhak nicht unbedingt gegen alle
zukinftigen Stirme und Belastungen absi-
chert, gewdhrleistet sie die absolute Sicher-
heit der spirituellen Gesundheit des Sadhaks
inmitten solcher Zeiten. Es wird nicht ver-
sprochen, dass der Weg sonnenbeschienenen
und voller Rosenblatter sein wird; was
zugesichert wird, ist, dass Gott den hinge-
bungsvollen Sadhak durch jedes mdogliche
Unglick im Leben zu seinem ersehnten
spirituellen Ziel fihren wird. Der ergebene
Sadhak weil} auch, dass Unglucksfélle und
Leiden nicht vergeblich sind, sondern vom
Gottlichen zugelassen werden, um einen
notwendigen spirituellen Zweck zu erftllen,
dessen Bedeutung sich mit der Zeit offenba-
ren wird. Der ergebene Sadhak weil} und
fuhlt, dass das Gottliche wahrend seines
Leidens nicht weit weg oder abwesend ist,
sondern sich im Herzen seiner grofRten
Schwierigkeit befindet und von dort aus den
Lauf der Umstdnde lenkt, um den Sadhak

zur Vereinigung mit dem Gottlichen zu
fihren. Der ergebene Sadhak weif3 auch,
dass jede Schwierigkeit, der man mit Mut,
Geduld und der richtigen Einstellung in
einem Geist der Hingabe begegnet, einen
grolRen spirituellen Nutzen bringt. AuRer-
dem weil} der ergebene Sadhak, dass es
einen zugrunde liegenden Zweck gibt, der
zu einem zukinftigen spirituellen Nutzen
fihrt. Sein Mantra bleibt: , Dein Wille ge-
schehe immer und dberall." (Mukherjee
2003: 100).

Die vier Stufen der Offnung des seeli-
schen Wesens

Nachdem wir Sri Aurobindos Beschrei-
bungen des seelischen Wesens im ersten Teil
und die drei Elemente seines Integralen
Yoga im zweiten Teil dieses Beitrages be-
handelt haben, kdnnen wir nun untersuchen,
wie diese drei Elemente, ndmlich Streben,
Abkehr und Hingabe, zur Offnung des seeli-
schen Wesens in vier progressiven Phasen
beitragen.

Die erste Stufe: Das seelische Wesen
bleibt hinter dem Schleier des inneren We-
sens, den Bewegungen des Geistes und des
Vitalkdrpers. Die unteren Anteile unseres
Wesens kiimmern sich nicht darum, was die
Seele will. Sie reagieren gewohnheitsmalig
auf Winsche und Emotionen, auf das Be-
durfnis nach korperlichem Komfort und auf
kleine Vorlieben und Abneigungen. Nur
gelegentlich wird sich der Einfluss des
seelischen Wesens zeigen: wenn es eine
Hinwendung zum spirituellen Leben, zu
Liebe und Hingabe an das Gdttliche, eine
Sehnsucht nach dem Unbeschreiblichen,
dem Wahren, dem Guten, dem Schonen,
eine Erfahrung bedingungsloser Liebe,
Freundlichkeit, Mitgefiihl, Ananda, Bhakti
gibt.

Die zweite Stufe: Wenn das innere We-
sen, der verstandesméllige Geist und der
Vitalkorper ,,sich um das seelische Wesen

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



kimmern und ihm gehorchen, ist dies ihre
Bekehrung — sie beginnen, die psychische
oder gottliche Natur zu (bernehmen.*
(Mukherjee 2003: 112). Wie oben beschrie-
ben, entwickelt sich das Streben in Etappen
und das Gottliche antwortet mit Gnade. Man
wendet sich nach innen und verliert nach
und nach das Interesse an den Objekten der
auBeren sinnlichen Anziehung. Die Praxis
des ,,Strebens, der Abkehr und der Hingabe"
ermoglicht zunehmend den Einfluss des
seelischen Wesens. Immer starker spirt man
dessen Kraft, Begehren, Wut, alte schlechte
Gewohnheiten und andere Manifestationen
des Egos zu Uberwinden. Man lasst die
Vergangenheit hinter sich und hort auf, Gber
das Geschehene nachzugribeln. Man wird
intuitiv dazu angeleitet, das Richtige zu tun,
nicht wegen einer moralischen Unterord-
nung oder Konvention oder aufgrund von
Erwartungen von Familie oder Kollegen,
sondern weil man innerlich weil3, was wahr
und gut ist. Man lehnt ab, was sich wider-
setzt, was Schaden anrichten kann, was
unwahr oder (bertrieben ist. Der eigene
Seinszustand wird von bedingungsloser
Liebe, Freundlichkeit, Leichtigkeit und
Glickseligkeit erfullt. Aber man kann in alte
Gedanken- und Geflhlsmuster zurtickfallen.
Der positive Seinszustand wird immer wie-
der durch die Bewegungen des inneren
Wesens verschleiert. Man muss sich andau-
ernd bemihen, das Zeugenbewusstsein
aufrechtzuerhalten, um nicht die alten ge-
wohnten inneren Bewegungen zu manifes-
tieren.

Die dritte Stufe: Das seelische Wesen
tritt hinter dem Schleier des inneren Ver-
standes hervor und bleibt im Vordergrund.
Es leitet kontinuierlich die Sadhana des
Strebens, der Abkehr und der Hingabe. Es
zeigt einem, was transformiert, losgelassen
und gereinigt werden muss. Man flhlt sich
durchgehend unterstitzt und gefuhrt. Glick-
seligkeit und die bedingungslose Liebe des
Gottlichen farben die eigene Wahrnehmung,

selbst wenn das Karma einem verfaulte
Tomaten vor die Haustir liefert. Man ver-
weilt in strahlendem Selbst-Gewahrsein, als
Meister der eigenen Werkzeuge auf der
mentalen, vitalen und physischen Ebene.
Man erkennt die Manifestationen des Egos
einschlieBlich Begierden und Angsten in
tieferen Schichten des inneren Wesens und
lasst diese los. Man fihlt sich, als ware man
ein Instrument in den Handen des Gottli-
chen, das Operationen durchfihrt, um alles
zu entfernen, was sich widersetzt, alles, was
Unwissenheit gegentber der eigenen Gott-
lichkeit ausdriickt. Man wird zum Mit-
Schopfer. Wunder geschehen im téglichen
Leben. Man erfahrt das Leben als immer
neue Freude.

In dieser Phase wird die Loyalitat des
Mental-, Vital- und sogar des physischen
Korpers gegeniber dem Ego durch eine
neue Treue zum Gottlichen im Inneren
ersetzt. Man strebt nach Perfektion. Siddhi.
Perfektion in einem kranken Kdérper oder in
einem neurotischen Geist ist keine Perfekti-
on. Mit scharfsinniger Weisheit verwandelt
das seelische Wesen diese niederen Instru-
mente, so dass sie den Willen des Géttlichen
zum Ausdruck bringen. Man entwickelt eine
Begeisterung fir den Prozess der Selbst-
transformation. Wahrend dieses Prozesses
entdeckt man, was verborgen gewesen ist.
Man experimentiert mit Methoden der
Transformation.

Die vierte Stufe: In diesem fortgeschrit-
tenen Stadium verwandelt das seelische
Wesen die zelluldren und unterbewussten
Ebenen. Von 1926 bis 1940 experimentier-
ten er und die Mutter mit Fasten, Schlaf,
Nahrung, Naturgesetzen und Gewohnheiten,
um ihre eigenen Korper auf unterbewusster
und zelluldrer Ebene zu untersuchen. Es war
ein Wettlauf gegen die Zeit, nicht anders als
das, was die Siddhas bei der Verwendung
von  Kaya-Kalpa-Krdautern  beschrieben
hatten, um das Leben lang genug zu verlan-
gern, damit die subtileren spirituellen Kréfte

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



die \ergottlichung abschliefen  kdnnen.
., Grundsdtzlich", sagte die Mutter, ,, geht es
darum, in diesem Wettlauf um die Transfor-
mation zu wissen, welcher von den beiden
Anteilen zuerst sein Ziel erreichen wird,
derjenige, der den Kdrper nach dem Vorbild
der gottlichen Wahrheit transformieren will,
oder der andere Anteil, der die alte Ge-
wohnheit der allmahlichen Zersetzung zum
Ziel hat.” (Satprem 1975: 330).

Die Arbeit ging auf einer Ebene weiter,
die Aurobindo ,den zelluldren Verstand"
nannte... ,,ein verborgener \erstand des
Korpers, der einzelnen Zellen, Molekule,
Atome"... , dieser Verstand ist eine sehr
greifbare Wahrheit; wegen seiner Verbor-
genheit und seines mechanischen Festhal-
tens an vergangenen Bewegungen und dem
einfachen \ergessen und Ablehnen des
Neuen finden wir in ihm eines der Haupt-
hindernisse flr die Durchdringung mit der
Uberverstandesmafigen Kraft und der
Transformation  der  Koérperfunktionen.
Andererseits wird er nach seiner effektiven
Umwandlung eines der wertvollsten Instru-
mente zur Stabilisierung des supramentalen
Lichts und der supramentalen Kraft in der
materiellen Natur sein.” (Aurobindo 1969:
346).

Um die Zellen vorzubereiten, waren
mentale Stille, emotionaler Frieden und
kosmisches Bewusstsein Voraussetzungen,
damit sich das physische und zelluldre Be-
wusstsein erweitern und universalisieren
konnten. Aber dann wurde klar, dass ,,der
Korper tberall ist”, und dass man gar nichts
verwandeln konnte, ohne alles zu verwan-
deln.

., Ich habe tief und lang gegraben

mitten in einem Grauen aus Dreck und
Schlamm

ein Bett fur das Lied des Goldflusses
ein Zuhause fir das unsterbliche Feuer...

Meine klaffenden Wunden sind tausend
und eine an der Zahl..." (Aurobindo
1952: 6).

Aurobindo und die Mutter fanden heraus,
dass volistandige Transformation fur den
Einzelnen erst moglich ist, wenn es eine
minimale Transformation von allen gibt.

., Um der Menschheit zu helfen”, bemerk-
te Aurobindo, ,,war es nicht genug, dass ein
Individuum, wie groR auch immer, eine
ultimative Losung individuell fand, (denn)
selbst wenn das Licht bereit ist, herabzustei-
gen, kann es nicht bleiben, bis auch die
untere Ebene bereit ist, den Druck des Ab-
stiegs zu ertragen.” (Roy 1952: 251).

,, Wenn man die Aufgabe alleine bewalti-
gen will", sagte die Mutter, , ist es absolut
unmoglich, sie ganz zu verrichten, denn
jedes physische Wesen, so vollstandig es
auch sein mag, auch wenn es von einer ganz
und gar Uberlegenen Art ist, auch wenn es
flr ein ganz besonderes Werk geschaffen ist,
ist immer nur unvollstandig und begrenzt.
Es reprasentiert nur eine Wahrheit, ein
Gesetz — und die volle Transformation kann
nicht allein durch es verwirklicht werden,
durch einen einzigen Korper... so dass, wenn
man eine allgemeine Veranderung erreichen
will, zumindest eine minimale Anzahl von

physischen Wesen notwendig ist.“ (Satprem
1975: 390).

Mit dieser Erkenntnis endete 1940 die
Zeit der individuellen Arbeit und Sri
Aurobindo und die Mutter begannen die
dritte Phase ihres Transformationswerks. In
dieser Phase erfolgte die Ausrichtung auf
eine globale Transformation. ,, Dieser Ash-
ram wurde ... nicht fir die Entsagung der
Welt geschaffen, sondern als Zentrum und
Entwicklungsfeld einer anderen Art und
Form des Lebens.” (Aurobindo 1969: 823).

Er wurde so organisiert, dass er offen ist
fur jederlei Aktivitdten kreativer Natur
sowie fur alle Arten von Individuen, Man-
ner, Frauen und Kinder aller sozialen

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Schichten. Aktives Tun in der Welt war ein
priméres Instrument: ,, Das spirituelle Leben
findet seinen starksten Ausdruck in dem
Mann, der das gewohnliche Leben der Men-
schen in der Kraft des Yoga lebt... Durch
eine solche Vereinigung von innerem und
aulerem Leben wird die Menschheit
schlielich erhoben und machtig und gott-
lich werden. ““ (Aurobindo 1950: 10).

Das Dilemma der evolutionaren Fihrer
und der ,,atmosphiirischen Kluft"

Diese dritte Phase, die 1940 begann, ent-
stand aus einem Dilemma, das Sri
Aurobindo und die Mutter am Ende der
zweiten Phase zu l6sen versuchten. Ange-
sichts des kollektiven Widerstandes des
Unterbewusstseins und des Unbewussten
stellten sie sich die Frage, ob sie eine indivi-
duelle Selbsttransformation isoliert von
anderen erarbeiten und dann spater der
Menschheit wieder als deren evolutionére
Fuhrer helfen sollten. Sie entschieden sich
gegen diese Strategie, denn nach den Wor-
ten Aurobindos wirde sie zu einer ,, atmo-
spharischen Kluft" zwischen ihnen und
ihren  Mitmenschen fiihren. (Aurobindo
1935: 414). Ungeachtet ihrer Meinung, dass
eine solche Strategie nicht durchfiihrbar sei,
aulerte Aurobindo auch eine etwas wider-
spruchliche Ansicht, als er sagte: ,, Es kann
durchaus sein, dass das (supramentale)
Bemiihen, einmal begonnen, nicht einmal in
seine erste entscheidende Phase voran-
schreiten kann; es kann sein, dass es lange
Jahrhunderte dauern wird, bis es zu einer
Art dauerhaften Niederkunft kommt. Aber
das ist nicht ganz unvermeidlich, denn das
Prinzip solcher Veranderungen in der Natur
scheint einer langen, undurchsichtigen
Vorbereitung zu entsprechen, gefolgt von
einem raschen Sammeln und Niederschlagen
der Elemente in die neue Geburt, einer
schnellen Umwandlung, einer Transformati-
on, die in ihrem leuchtenden Moment wie
ein Wunder wirkt. Selbst wenn die erste

entscheidende Veranderung erreicht ist, ist
es sicher, dass nicht die gesamte Menschheit
in der Lage sein wird, auf diese Ebene zu
gelangen. Es muss eine Trennung geben
zwischen denjenigen, die in der Lage sind,
auf der spirituellen Ebene zu leben, und
denjenigen, die nur in dem Licht leben
konnen, das von ihr in die mentale Ebene
hinabsteigt. Und auch unter diesen konnte
es noch eine grofle Masse geben, die von
oben beeinflusst, aber noch nicht bereit fir
das Licht sein wird. Doch selbst das wére
eine Transformation und ein Anfang weit
Uber das bisher Erreichte hinaus.”
(Aurobindo 1949: 332).

Gibt es einen signifikanten Unterschied
zwischen einer so unvermeidlichen ,,Spal-
tung" und der ,,atmosphirischen Kluft"?
Wenn nicht, dann war das nicht der Grund,
warum Sri Aurobindo und die Mutter das
»Supramentale" nicht in ihre eigenen Korper
herab geleitet und dort fixiert haben. Kénnte
auflerdem nicht vielleicht die Erlangung des
»goldenen Korpers", durch die Achtzehn
Siddhas, durch Ramalinga Swami und durch
den chinesischen Taoisten ,,Ta Lo Chin
Hsien" (Goldene Unsterbliche) die Frihpha-
se einer langen kollektiven Transformation
der gesamten Menschheit sein? (Govindan
2012: 140-170, Da Lieu 1979: 135).

In dem Bestreben, diese Probleme zu 16-
sen, besuchte dieser Autor Pondicherry und
Vadalur, als sein Buch kurz vor der Fertig-
stellung stand. Er erinnerte sich an ein Zitat,
das er viele Jahre zuvor gesehen hatte, in
dem die Mutter und/oder Aurobindo im
Prinzip sagten, dass das, was sie zu errei-
chen versuchten, bereits vor knapp 100
Jahren von Ramalinga Swami erreicht wor-
den war. Bei friheren Besuchen im
Aurobindo-Ashram im September 1972 und
Marz 1973 hatte der Autor versucht, sich mit
der Mutter zu treffen, um ihr ein Buch tber
die Achtzehn Siddhas zu prasentieren und
Antworten auf Fragen uber das Verhaltnis
zwischen Aurobindos ,,supramentaler Trans-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



formation™ und jener der 18 Siddhas zu
finden. Die Mutter befand sich zur Zeit
dieser Besuche in Abgeschiedenheit, sodass
die Fragen offen blieben.

Ahnliche Fragen wurden von T.R.
Thulasiram, seit 1969 Bewohner des
Aurobindo-Ashrams und dessen langjahriger
offentlicher Auditor und Buchhalter, ge-
stellt, ohne dass der Autor davon wusste.
Am 4. und 5. Juli 1990 traf sich der Autor
mit T.R. Thulasiram in Pondicherry und
erfuhr, dass er 1980 ein zweibandiges Werk
veroffentlicht hatte, das seinen Austausch
mit der Mutter zum Thema Ramalinga
dokumentiert, sowie alles, was Aurobindo
uber Ramalinga geschrieben hatte. In seiner
umfassenden Studie bemerkte Thulasiram:
,Sri Aurobindo glaubte im spdteren Teil
seines Lebens, dass einige Yogis eine sup-
ramentale Transformation als personliches
Siddhi erreicht hatten, als Yoga-Siddhi und
nicht als Dharma der Natur.* (Thulasiram
1980: Bd. 1, xi).

Am 11. Juli 1970 las die Mutter einen
Brief von Thulasiram, der ihr durch
Satprem, ihren Sekretdr, tberbracht wurde.
Dem Brief von Thulasiram war ein Auszug
aus Ramalingas Schriften beigefugt, in dem
er die Verwandlung seines physischen Kor-
pers in einen Lichtkorper beschrieb. Laut
Satprem , hatte Sie keinen Zweifel an der
Authentizitat seiner Erfahrungen. Sie moch-
te besonders, wie der Swami dieses Licht
,,Das Gnadenlicht" nannte und sagte, dass
dies ihrer eigenen Erfahrung entspricht.
Genaugenommen sagte die Mutter, dass das
Gnadenlicht nicht das supramentale Licht
ist, sondern ein Aspekt davon, oder vielmehr
eine Aktivitat des Supramentalen. Sie sagte,
dass es ziemlich wahrscheinlich ist, dass
eine Reihe von Individuen, ob bekannt oder
unbekannt, im Laufe der Jahrhunderte und
bis heute &hnliche Erfahrungen gemacht
haben. Der einzige Unterschied besteht
darin, dass es jetzt statt einer individuellen
eine kollektive Mdoglichkeit ist — das ist

genau das Werk von Sri Aurobindo und der
Mutter, das supramentale Bewusstsein als
irdische Tatsache und Mdglichkeit flr alle
zu etablieren.” (28-7-70; wie in ,,Arul”,
einem tamilischen Journal des Sri
Aurobindo Ashrams in seiner Ausgabe vom
August 1970 veroffentlicht; Thulasiram
1980: 900). Thulasiram konnte von der
Mutter keine weitere Klarung der zahlrei-
chen in seinem Brief aufgeworfenen Fragen
erhalten. Er hat auch geschrieben, dass
., Satprem seine (Ramalingas)
Dematerialisierung mit dem Tod verwech-
selt und gegenuber der Mutter diese falsche
Bezeichnung verwendet hat.” (Thulasiram
1989). Auch die Mutter verliel3 ihren Korper
bzw. zog sich aus diesem im November
1973 zurick, bevor diese Fragen beantwor-
tet werden konnten. Thulasirams faszinie-
rende Studie liefert jedoch viele Uberzeu-
gende Beweise dafir, dass die transformati-
ven Erfahrungen von Ramalinga,
Aurobindo, der Mutter und dem tamilischen
Siddhar, Tirumular, alle von gleicher Natur
waren. Der ,goldene Farbton", den
Aurobindo beim Hinlbergehen manifestier-
te, glich dem ,,goldenen Korper" der Un-
sterblichkeit, auf den Ramalinga, Tirumular
in seinem Tirumandiram (Ganapathy 2010),
und die literarischen Werke der achtzehn
tamilischen Yoga-Siddhas (Govindan 2012:
45) Bezug nahmen.

Schlussfolgerung

Daher scheint es, dass evolutionédre Fih-
rer wie diese Isolation bendtigen, um die
vierte Phase der Transformation der
menschlichen Natur in das Bild der gottli-
chen Wahrheit auf allen Ebenen abzuschlie-
Ren. Ob dies nur individuell geschieht, wie
im Falle der Siddhas, oder wie von Sri
Aurobindo vorhergesehen als kollektiver
evolutionérer Sprung in der Menschheitsge-
schichte als Ergebnis der Herabkunft des
Supramentalen, bleibt eine offene Frage.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Verwandte Themen, die einer zuklnfti-
gen Forschung bedurfen

Das Scheitern von Sri Aurobindo und der
Mutter, das Supramentale in die Menschheit
zu bringen, wirft viele damit verbundene
Fragen auf. War seine Vision eines spirituell
evolutionédren Prozesses fur die Menschheit
weitgehend ein Produkt der Zeit, unter dem
Einfluss von Charles Darwins ,,On the Ori-
gins of Species” (dt. Uber die Entstehung der
Arten), der Grundlage der Evolutionsbiolo-
gie und der modernen Biowissenschaften?
Wie wertvoll ist die Anwendung des Integ-
ralen Yoga ohne diesen Aspekt? Wie effek-
tiv ist Streben, Abkehr und Hingabe, d. h.
die Methode des Integralen Yoga? Wenn sie
effektiv ist, warum wird sie dann nicht
systematisch von mehr Vertretern des Integ-
ralen Yoga gelehrt? Inwieweit wenden
Sadhaks von Sri Aurobindos Integralem
Yoga regelméalig diese Methode an, wie sie
in diesem Artikel beschrieben ist?

Wie kann die Entdeckung und Offnung
des seelischen Wesens das Mittel zur Lo-
sung der Unvollkommenheiten der mensch-
lichen Natur werden?

Referenzen:

Aurobindo, Sri, Letters on Yoga, Complete
Works of Sri  Aurobindo, wvol. 28, Sri
Aurobindo Ashram Press, 2012.

Aurobindo, Sri, The Synthesis of Yoga, Sri
Aurobindo Ashram Press, 1935.

Aurobindo, Sri, The Human Cycle, Sri
Aurobindo Ashram Press, 1949.

Aurobindo, Sri, The Ideal of the
Karmayogin, Sri Aurobindo Ashram Press,
1950.

Aurobindo, Sri, Last Poems 1938-40, Sri
Aurobindo Ashram Press, 1952.

Aurobindo, Sri, On Yoga I, Tome I, Sri
Aurobindo Ashram Press, 1969.

Aurobindo, Sri, Letters on Yoga, Centenary
Edition, Sri Aurobindo Ashram Press, 1972.

Da Lieu, The Tao and Chinese Culture,
Schoken Books, 1979.

Ganapathy, T.N. and Anand, Geeta, “Mo-
nistic Theism in the Tirumandiram and Kash-
mir Saivism,” in The Yoga of Tirumular:
Essays on the Tirumandiram, 439-471,
Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2012.

Ganapathy, T.N. et al. Tirumandiarm,
Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2010.

Govindan, Marshall, Babaji and the 18
Siddha Kriya Yoga Tradition, 9" edition,
Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2012.

Govindan, Marshall, The Kriya Yoga Su-
tras of Patanjali and the Siddhas, 2" edition,
Babaji’s Kriya Yoga and Publications, 2000.

Mother, The, Mother’s Collected Works,
vol. 3, Sri Aurobindo Ashram Press, 2004.

Mother, The, The Mother, With Letters on
the Mother and translations of prayers and
meditations, SABCL, Sri Aurobindo Birth
Centenary Library, volume 25, Sri Aurobindo
Ashram Press, 1972.

Mukherjee, J.K., The Practice of the Inte-
gral Yoga, Sri Aurobindo Ashram Press, 2003.

Nirodbaran, Correspondence with Sri
Aurobindo, vol. 1, Sri Aurobindo Ashram
Press, 1983.

Roy, Dilip K., Sri Aurobindo Came to Me,
Sri Aurobindo Ashram Press, 1952.

Satprem, The Adventure of Consciousness,
Sri Aurobindo Ashram Press, 1975.

Thulasiram, T.R., Arut Perum Jothi and
Deathless Body, Madras University Press,
1980.

Thulasiram, T.R., The Supramental Har-
mony Power Settles in the Ashram, 1989,
unveroffentlichter Text, der dem Autor von
T.R. Thulisiram in Pondicherry ausgehandigt
wurde.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



10

2. Gott Muruga: Die Umwandlung in ein neues Be-
wusstsein

von Acharya Nityananda

Kartikeya oder Muruga, der Sohn Shivas,
ist eine sehr verehrte Gottheit in Sudindien.
Siddha Boganathar selbst widmete Muruga
die Tempel von Palani in Tamil Nadu und
Katirgama in Sri Lanka. Das Bildnis von
Muruga transportiert — wie die meisten der
Hindu-Symbole — verschiedene spirituelle

Bedeu-

tungen
auf un-
terschiedl

ichen
Ver-
stdndnise
benen,
und seine
Ikonog-
raphie
vermittelt
Lehren,
die in
\erbin-
dung mit
dem Weg
der
Siddhas

Gott Muruga

stehen.

Ein anderer Name Murugas ist Skanda,
was ,vergieBe nicht® Dbedeutet. T.N.
Ganapathy schreibt dazu in seinem Buch
,,Die Philosophie der Tamilischen Siddhas*:

,,Skanda wird nur geboren, wenn die Sa-
menflussigkeit sublimiert wird und das
Sahasrara-Chakra erreicht. Man sagt, Gott
Muruga residiere nur auf Berggipfeln (d.h.
in der Sahasrara-Region). Den Berg zu
erklimmen, um Gott Muruga zu erreichen,
ist ein Symbol fiir das Erwecken der
Kundalini und das Erreichen ihres Hohe-

punktes im Sahasrara. Die sechs Adharas
(Chakras) stellen die sechs Berge in der
Tamilischen Siddha-Literatur dar, und die
sechs Gesichter von Gott Muruga eben-
falls. <

Muruga wird als Junge, manchmal auch
als Teenager dargestellt. Es heil3t, dass ihm —
ahnlich wie dem Erzengel Michael im Chris-
tentum — die Armee der himmlischen Mach-
te unterstellt ist. Er besitzt einen Speer, Vel
genannt, mit dem er die Finsternis bekampft.
Die Legende besagt, dass es Parvati, die
Gottliche Shakti war, die ihm den Speer gab,
um die negativen Kréfte besser besiegen zu
konnen. Damit bezwang Muruga einen
Dé&mon, der die Welt bedrohte, den er aber
nicht vernichtete, sondern in einen Pfau
verwandelte, der daraufhin sein Reittier
wurde. In den Darstellungen Murugas er-
scheint oft ein Pfau, der auf einer Schlange
steht. Auch ein Hahn, das Tier welches das
Licht der Morgendammerung ankindigt, ist
auf dem Banner Murugas zu sehen.

Murugas Speer stellt die Verwandlung
von sexueller und vitaler Energie in spiritu-
elle Energie dar, und somit das Erwachen
der Kundalini-Energie. Diese Umwandlung
ist ein fundamentales Merkmal des Siddha-
Weges, auch durch das Bild von dem auf der
Schlange stehenden Pfau symbolisiert — der
Dé&mon, der nicht vernichtet, sondern in
Murugas Reittier verwandelt wurde. Die
Siddha-Texte sprechen von der Umwand-
lung von Bindu (Samenflussigkeit, Vital-
Energie) in Ojas, (spirituelle Energie).

Indem die vitale Energie von den unteren
psychoenergetischen Zentren bzw. Chakren
in hohere Zentren angehoben wird, kommt
Licht in sie hinein, symbolisiert durch den

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Hahn, der das Licht des neuen Tages ankdn-
digt. Diese Energie kehrt nicht nur zur phy-
sischen Ebene zuriick, sondern auch zur
vitalen und dann zur mentalen Ebene, wobei
sie diese Kdrper erhéht und spiritualisiert.

Muruga, der urspriinglich sechs Gesichter
hatte, bekdmpft die Damonen in sechs Ber-
gen, den sechs Chakren. (Das 7. Chakra,
Sahasrara, wird nicht als ein Chakra angese-
hen, sondern als der Wohnsitz des Selbst).
Vel, Murugas Speer, reprasentiert auch die
Unterscheidungskraft, das erwachte Zeu-
genbewusstsein. Durch die Verwandlung der
Vital-Energie dazu ermachtigt, bringt er das
Licht des Bewusstseins zu den Bergen der
sechs Chakren.

Yogi Ramaiah sagt Uber Murugas Be-
wusstsein:

., Wenn du den Gott Krishna verehrst, er-
langst du Krishna-Bewusstsein, wenn du
Muruga oder Kartikeya verehrst, erlangst
du Kartikeya-Bewusstsein, in welchem die
sechs Chakren erweckt werden. In Kartikeya
findest du sechs Gesichter, die den sechs
Chakren entsprechen, und das siebte ist im
Inneren verborgen. So deuten die sechs
Gesichter Kartikeyas an, dass die sechs
Chakren erweckt worden sind. Das ist genau
die Bedeutung von Kartikeya. “2

Den Legenden nach wurde Muruga aus
dem Licht von Shivas drittem Auge geboren.
Nachdem er herangewachsen war, verliel3 er
den Berg Kailash in Tibet und ging zum
Berg Palani in Tamil Nadu. Dort lie er sich
nieder und heiratete ein Madchen aus einem
ansassigen Stamm. In Muruga sehen wir
auch den Archetypus der Herabkunft von
Gnade von den hoheren zu niedrigeren
Chakren, um sie zu transformieren. Die
Legenden besagen, dass der Samen Shivas,

11

der Muruga bildete, gluhend heiff und
schwer zu halten war. Dies lasst uns an das
supramentale Bewusstsein denken, von dem
Sri. Aurobindo sprach und  dessen
Herabkunft sogar den physischen Korper
verwandeln kann. Ein Bewusstsein, das zu
machtig ist, um von einem gewohnlichen
Menschen verkraftet zu werden und daher
vom Sadhak eine vollige Verwandlung und
Hingabe an Gott erfordert.

Mit Blick auf unsere Sadhana lehrt uns
Muruga die Bedeutung der Umwandlung
von sexueller und vitaler Energie in spiritu-
elle Energie als ein grundlegendes Werkzeug
zur Transformation. Der Taoismus und die
Schriften des Siddhas Boganathar bestehen
auf dieser Idee. Diese Umwandlung — kor-
rekt ausgefiihrt — ist der Schlissel zur Off-
nung der oberen Chakren. Sie bewirkt eben-
so eine Erweiterung des Bewusstseins, die
uns wiederum erlaubt, unsere Samskaras
oder inneren Verhaltensmuster zu erkennen
und loszulassen. Die Umwandlung unserer
Energie setzt auch das Licht in unserem
inneren Raum frei und schlielflich ebnet die
Beschwdrung der Herabkunft des Géttlichen
und seiner Gnade in diesem Licht den Weg
des Sadhaks in Richtung Transformation
seiner subtilen und dichten Korper in das
Gottliche — also dem Ziel der Siddhas.

Referenzen:

1 — T.N. Ganapathy, The philosophy of
the Tamil Siddhas, Indian Council of Philo-
sophical Research, 1993, Seite 23

2 — Konferenz mit Yogi Ramaiah, ver-
flgbar unter:

www.babajiskriyayogalecturesofyogisaaram
aiah.simplecast.fm/13c0f6f1

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://babajiskriyayogalecturesofyogisaaramaiah.simplecast.fm/13c0f6f1
https://babajiskriyayogalecturesofyogisaaramaiah.simplecast.fm/13c0f6f1

12

3. Ushuaia - Eine Einweihung am Ende der Welt
von Acharya Annapurna

Ich hatte nie gedacht, dass Ganapati und
ich eines Tages nach Ushuaia reisen wirden.
Ushuaia ist ein Ferienort in Argentinien, der
auf dem Archipel ,,Tierra del Fuego* (Feuer-
land) liegt, der sich an der stdlichsten Spitze
von Sudamerika befindet, d.h. buchstéblich
am ,,Ende der Welt*.

Aber Babaji sorgt immer fir Uberra-
schungen! Und die Verbindungen ergeben
sich bei Babaji’s Kriya Yoga auf mysterigse
Weise. Eine kurze Unterhaltung mit Vera

Claudia

Saraswati
vor einem
Jahr fihrte
zu einem

Kennen-
lernen von
und einer

Einwei-
hung in
Ushuaia.

Ich er-

innerte

‘ mich  an

Acharyas Annapurna und Ganapati meine
in Tierra del Fuego .

erste Reise

nach Sudindien. Sobald ich mich dazu ent-
schlossen hatte, diese erste Pilgerreise mit
Satchidananda und Durga anzutreten, (ber-
kam mein Herz eine ploétzliche Freude.
Liebe erfasste und erweiterte mich. Ich
spirte, dass ich immer wieder nach Indien
zuriickkehren  wiirde! Ich  durchsuchte
Googlemaps, weil ich die Orte visualisieren
wollte, die wir bereisen wirden, aber es
gelang mir nicht. Das Phanomen, mir nicht
vorstellen zu koénnen, was mich erwartete,
war neu fir mich. Also gab ich es auf. Ich
entschied, dass es wichtig ist, sich darauf
einzulassen, nicht zu wissen, wohin ich
ging, nicht zu wissen, was passieren wird,

nicht zu wissen, was zu tun ist. Ich offnete
mich vollkommen flr das Mysterium, das
mich erwartete und meine Liebe fiir Indien
war und ist immer noch unmittelbar. Ich
machte die gleiche Erfahrung in Ushuaia.
Ich hatte nicht daran gedacht, dorthin zu
gehen, aber ich spirte, das Potential, wel-
ches darin lag. Selbst jetzt, wahrend ich
diesen Artikel drei Wochen nach meiner
Rickkehr schreibe, habe ich das Gefihl,
dass ich noch nicht alles verstanden habe.
Babaji zeigt sich mir weiterhin auf Uberra-
schende Weise.

Ich bin Brasilianerin und die Tropen sind
Teil meiner Seele! Kokosnusswasser, Hitze
und Acai haben einen starken Einfluss auf
mich. Mir war es so wichtig, dass wir eine
Kokosnuss fur die Puja vor der Einweihung
hatten, dass ich zwei Stiick in meinem Ge-
béck mitnahm, nur fur den Fall. Selbstver-
standlich wurden sie mir spater bei meiner
Ankunft in Argentinien abgenommen. Ich
versuchte dem Zoll zu erkldren, warum ich
sie unbedingt brauchte, aber mein lateiname-
rikanischer Landsmann lachelte und sagte:
,,Wir haben Kokosniisse in Buenos Aires.
,»und in Ushuaia? “, fragte ich. Worauf er
antwortete: ,, Kaufen sie lieber hier welche!”
Es war Nacht, der Flug nach Ushuaia ging
sehr friih am n&chsten Morgen und es gab
keine Mdglichkeit, eine Kokosnuss in der
verbleibenden Zeit zu kaufen. Also, dachte
ich ...Babaji es liegt an Dir! Und selbstver-
stdndlich, obwohl alle Nahrungsmittel in
Ushuaia eingefiihrt werden und tiefgekhlt
sind, gab es eine Kokosnuss fur die Einwei-
hung in Ushuaia.

Die Landung in Ushuaia war uberwaélti-
gend. Ich werde mich immer an diese Lan-
debahn inmitten des Meeres erinnern, die
schneebedeckten Anden, in der Mitte durch
den Beagle Kanal geteilt, auf der einen Seite

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Chile und auf der anderen Argentinien. Es
war weil3, es war blau, es war wunderschon.
Die intensive Kalte lieB mich nach innen
gehen, meditieren, um flr diesen ganz ande-
ren Ort vorbereitet, anzukommen.

Das Ende der Welt war so still. Und Feu-
erland (Tierra del Fuego) war eigentlich viel
mehr ,,Wasserland* (Tierra del Agua). Kein
Feuer, sondern Wasser und alle Hilfsmittel
und qualitativen Voraussetzungen, die not-
wendig sind, um zu kommunizieren und
entfernte und unzugéngliche Orte zu errei-
chen und zu versorgen. Ich verstand, dass in
Ushuaia auch fir Babaji’s Kriya Yoga ein
Kommunikationsportal weit offen stand.

Das Ende der Welt kdnnte, abhdngig von
der eigenen Perspektive, auch der Anfang

Mount Olivia, Argentinien

der Welt sein. Dort enden die Anden, aber
konnte es nicht auch sein, dass sie dort
beginnen? In der Sierra Nevada in Kolumbi-
en beginnt oder endet die eine Hélfte dieser
groflen Bergkette. Wie dem auch sei und
von beiden Perspektiven aus werden beide
von ihren Bewohnern als grofle Kraftorte
betrachtet. Die Ureinwohner, die immer
noch in der Sierra Nevada leben, behaupten,
dass ihre Heimat das Herz der Welt sei.
Offensichtlich haben jene indigenen Volker
Ushuaias, die inzwischen ausgestorben sind,
gesagt, dass Ushuaia der Anfang von allem
ware.

Waihrend des Einflihrungsvortrages am
ersten Abend der Eiweihung war ich begeis-

Beagle Kanal, Argentinien

13

tert von dem Funkeln in den Augen derer,
die zusammengekommen waren, um zuzu-
horen und wurde durch die tiefe Stille und
das konzentrierte Bewusstsein bei der kur-
zen gemeinsamen Meditationspraxis inspi-
riert. Dies bestatigte Babajis Gegenwart. Die
Quialitat dieser Prasenz brachte mich dazu,
eine Parallele zu einer sehr besonderen
Pflanze in Ushuaia zu ziehen, die nur einen
Millimeter pro Jahr wachst. Sie kann nur an
Orten gedeihen, an denen die Bedingungen
sehr widrig sind. Aber nach vielen Jahren
langsamen Wachstums ist sie kraftig genug,
um andere Pflanzen zu unterstltzen, auf ihr
zu gedeihen. So wie bei dieser Pflanze, gibt
es eine GroRe und eine Tiefe in der Aufga-
be, Kriya Yoga allméhlich an weit entfern-
ten Orten weiterzugeben. Mit der Zeit kann

W

es durch Babaji
Uberall zu einem Erbliihen kommen.

Von allen Einweihungsgruppen, die ich
unter der GrofRRzugigkeit und im Dienst
Babajis angeleitet habe, fand ich in Ushuaia
die am besten vorbereiteten und konzentrier-
testen Schiler. Die meisten von ihnen waren
bereits Yogaschuler und kannten daher die
Begrifflichkeiten und einige fundamentale
Konzepte. lIhre Fragen waren entsprechend
sachbezogen und es baute sich wahrend der
zwei Tage, die wir zusammen verbrachten,
eine liebliche Energie auf. Und genauso wie
bei meiner ersten Indienreise, wurde zwi-
schen uns sanft eine starke Verbindung und
Freude gewoben.

Babaji's Kriya Yoga Journal JQ

~

/'n' Tierra del



So wie viele der Schuler, die Einheimi-
schen der letzten Stadt Stdamerikas, nie-
mals zuvor in ihrem Leben eine Kokosnuss
gesehen hatten, kannten sie auch Babaji oder
Seinen Kriya Yoga nicht. Aber durch diese
Einweihung begannen sie, die Kokosnuss
um ihr reines und perfektes Inneres Willen
zu erfassen und die wertvollen Werkzeuge
zu schéatzen, die ihnen gegeben wurden, um
einen taglichen Weg zu ihrer eigenen Rein-
heit und Vollkommenheit zu begriinden.
Nun kultivieren 30 Menschen Babaji be-
wusst jeden Morgen und Abend in ihrem
Zuhause, in ihrem Geist und in ihren Her-
zen, als ein Mittel, um Freiheit und Fulle
aufzubauen und das zu erreichen, was wirk-
lich zéhlt.

Ushuaia ist ein Ort bedeutender Verbin-
dungen. In der Region Feuerlands gibt es
drei Kanale, welche die Energie zweier
grolRer Weltmeere — des Atlantiks und des
Pazifiks — verbinden und im Norden befin-
det sich die Magellan-Strale, durch welche
die Européer in die Region gelangten. Im
zentralsten Teil Ushuaias liegt der Beagle
Kanal und im Suden das Kap Hoorn, eine
stirmische Passage zur Antarktis. Der Bea-
gle Kanal war in friher Vorzeit ein groRer
Gletscher. Dessen Spuren findet man noch
auf den permanent schneebedeckten Bergen,
die wie eine Kette der weillesten Perlen
seine Gewasser umrahmen. Die Berge, Uber
die sich der Gletscher hinweg bewegt hat,
haben abgerundete Gipfel. Dort, wo der
Gletscher sich nicht entlang bewegt hat, sind
die Berge ziemlich spitz, und einer von
ihnen ganz besonders, der hdchste der Regi-
on, der Mount Olivia genannt wird. Mount
Olivia strahlt etwas Mystisches aus. Die
Lichtqualitat in Ushuaia ist gleiBend und das
Wasser des Kanals, durch den wir gefahren
sind, war absolut glasklar. Es gibt eine
Vielzahl von Meereslebewesen und der
Kanal ist voller Inseln, welche die Entwick-

14

lung vieler Vogel- und Sdugetierarten for-
dern.

Babaji ist die Manifestation der Fulle, die
in dieser Region zu sehen ist. An einem
freien Tag erkundeten Ganapati und ich den
Ort ein wenig. Die Kalte war so intensiv —
zumindest flr uns, die wir aus den Tropen
kamen — und zusammen mit dem Wind des
Kanals, kann ich sagen, dass dies bis jetzt
bei weitestem die grofite Kalte war, die mein
Korper je erfahren hatte. Aber die Schonheit
der Region verbliffte uns. Als Ganapati und
ich alleine auBerhalb des Schiffes standen,
mit dem wir reisten, erlebten wir einen jener
Momente, die fur gewohnlich nur einsamen
Seglern vorbehalten sind ... ein Kondor flog
Uber das Schiff mit einer immensen Flugel-
spannweite von drei Metern im Durchmes-
ser! Wéhrend der Wintermonate kommen
sie von dem schneebedeckten Gebirge her-
ab, um auf dem Meer nach Nahrung zu
suchen. Und wenn du sehr viel Gluck hast,
siehst du einen von ihnen. Babaji ist der
Herr der Uberraschungen!

Seit unserer Rickkehr, mache ich durch
unsere Erfahrung am Ende der Welt in
meinen taglichen Meditationen immer neue
Entdeckungen. Ich bin dabei, zu verstehen,
dass der menschliche Zustand immer Uber-
wunden werden muss. Ushuaia ist definitiv
ein extremer Ort. Man muss die harten
Umgebungsbedingungen dort meistern, aber
es gibt dort auch so viel Schonheit, so viel
irdische und spirituelle Energie. Es gibt so
viel zu bewadltigen, aber die wichtigste und
schwierigste Uberwindung findet im Inneren
statt.

Das Ende der Welt brachte mir ein besse-
res Verstandnis meiner sich stets weiterent-
wickelnden Freude an Babaji und auch
dessen, was Sein Kriya Yoga und meine
Hingabe daran ist.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



15

4. Acharya Dharmadas, ein neues Mitglied des Orden
der Acharyas

Wir freuen uns, unseren Lesern ein neues
Mitglied des Babaji’s Kriya Yoga Orden der
Acharyas vorzustellen, das am Sonntag,
13.10.2019, bei einer Zeremonie in den
Orden aufgenommen wurde, bei der seine
Erfillung der Mitgliedschaftsvoraussetzun-
gen und seine offentliche Verpflichtung, der
Allgemeinheit durch die Weitergabe der
Lehren Babajis und Seines Kriya Yoga zu
dienen, gefeiert wurde.

Dr. Dan Streeby, D.D.S., erhielt den Na-
men Dharmadas. Er praktiziert Babaji’s
Kriya Yoga seit 2013. Er
ist ein liebevoller Ehemann
und Vater. Er und seine
Ehefrau Allison, auch eine
Babaji’s Kriya Hatha Yoga
Lehrerin, sind Eltern von
vier Kindern. Er arbeitet
seit 1999 als Kinderzahn-
arzt in Boise (ldaho,
USA).

Glucklicherweise ertrug
er in seinen frihen Lebens-
jahren genug Leid, sodass
dies ihn zu einem entschlossenen und auf-
richtigen Sucher machte. Nach dem jahre-
langen Versuch, dem Gliick durch Sport,
Wissenschaft und Sammeln von Titeln und
Abschlussen nachzujagen, war er immer
noch unzufrieden. Wahrend der Rehabilita-
tion nach einem Fahrradunfall entdeckte
Dharmadas eine Hatha Yoga Praxis, die
nicht nur seine korperliche Genesung unter-
stutze, sondern gleichzeitig auch den Sucher

. 3 . 4
Acharya Dharmadas

in ihm weckte und so begann er einen Weg
der Erforschung der Geschichte und Her-
kunft des Yoga, der ihn unvermeidlich zu
Babaji fuhrte. Die reiche Vielfalt an Techni-
ken, die Authentizitat der Lehren und der
synergistische Ansatz dieses integralen
Yoga inspirierten ihn, diesem Weg zu fol-
gen. Nachdem er die ersten beiden Einwei-
hungen empfangen hatte, wusste er, dass er
zu Hause war. Seine Praxis intensivierte sich
unter der Anleitung von M.G. Satchidanan-
da noch weiter, als er an der dritten Einwei-
hung, der Kriya Hatha
Yoga Lehrer Ausbildung
und einer Pilgerreise nach
Badrinath teilnahm.

Wenn man ihn fragt,
was sich durch Babaji’s
Kriya Yoga verandert hat,
erwidert er: ,,das Leben ist
leichter und freudvoller.
Andere  bemerkten die
Verédnderung an  mir
schneller als ich selbst. Es
gibt nun ein Geflhl der
Verbundenheit, eine Leich-
tigkeit gegeniiber dem Leben.” In tiefer
Wertschatzung fir all das, was Babaji’s
Kriya Yoga dazu beigetragen hat, sein Le-
ben zu transformieren, teilt er diese Lehren
nun leidenschaftlich mit anderen. Er hat eine
einzigartige Begabung, die Techniken auf
eine Art und Weise zu vermitteln, dass
jeder, der nur etwas Mut und Streben mit-
bringt, ein besseres Leben fiir sich gestalten
und manifestieren kann.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



16

5. Update zu unserem jahrlichen Spendenaufruf

Die letzte Ausgabe des Journals (Herbst
2019) beinhaltete detaillierte Informationen
Uber unsere Leistungen wahrend des ver-
gangenen Jahres bis 30. September 2019
sowie hinsichtlich unserer Plane fir die
néchsten 12 Monate.

FiUr das Jahr 2019-2020 hat der Orden
folgende Plane:

* Einweihungsseminare in mehr als 20
Landern stattfinden zu lassen und auch zum
ersten Mal in China und Polen.

* Kostenlose offentliche Yoga- und Me-
ditationskurse in unseren Ashrams in Que-
bec, Bangalore (Indien) und in Sri Lanka
vierzehntéglich anzubieten.

* Das Buch ,,Babaji und die 18 Siddhas‘
auf Polnisch, Malayalam und Kannada und
das Buch ,,Die Stimme Babaji’s“ auf Portu-
giesisch und Kannada zu veroffentlichen.

* Die Ausbildung zweier Acharyas abzu-
schlieRen.

Update: Instandhaltung des Ashrams in
Badrinath

Bau des wasserdichten Weges

Neuer FuBweg

Ich mochte unsere Leser dartber infor-
mieren, dass unserer Manager Rohit
Naithani ein Team von Maurern und Arbei-
tern angestellt hatte, die innerhalb von 25
Tagen in den Monaten Oktober und Novem-
ber 2019 alle Platten des Fulwegs im Ober-
geschoss des Badrinath Ashrams entfernt
und durch mehr als 1200 gm wasserdichtes
Material bestehend aus Granitsplitt und
Zement ersetzt haben. Zusammen mit der
Installation von Abléufen, wird es so keine
Schaden mehr an den darunter liegenden
Bauteilen durch Regenwasser, Eis und
Schnee geben. Die Gesamtkosten dafir

Aussicht vom FuBweg, Badrinath Ashram, 4. Nov.
2019

Rohit Naithani vor dem Ashrm,
Nov. 2019

Babaji's Kriya Yoga Journal @



beliefen sich auf 11,500 US Dollar. Im Mai
2020 soll der gesamte Ashram fur knapp
6000 US Dollar nochmals gestrichen wer-
den, um seinen darunter liegenden Putz vor
Schaden durch das Winterwetter zu schut-
zen. Eure Spende an den Orden der
Acharyas wird uns dabei helfen, fir diese
Kosten aufzukommen.

Die 32 ehrenamtlichen Acharyas des Or-
dens und viele andere freiwillige Organisa-
toren brauchen Eure Unterstitzung, um
dieses Programm fir 2019-2020 umsetzen
zu konnen. Euer Beitrag kann in Kanada und

17

den USA von der Steuer abgesetzt werden.
Nutzt wenn moglich eine Kreditkarte.

Unsere Arbeit wird ausschlieRlich
durch Eure Spenden finanziert. Es warten
viele Menschen auf der ganzen Welt darauf,
eingeweiht zu werden. Wir werden Acharyas
dorthin schicken, sobald uns die Mittel zur
Verfugung stehen, um flr deren Reisekosten
aufzukommen.

6. News und Notizen

Neu: Personliche Retreats im Ashram in
Quebec sind nun mit vorheriger Reser-
vierung moglich. Wir freuen uns, bekannt
zu geben, dass Jivani Johanne Abran und ihr
Ehemann Dhanyam Daniel Lacroix in ihr
neu gebautes Haus 100m von dem Quebec
Ashram entfernt eingezogen sind. Und dass
Jivani sich wahrend der Wintermonate und
im zeitigen Frihjahr dazu bereit erklart hat,
Mahlzeiten fur Besucher zuzubereiten, die
ein personliches Retreat im Ashram machen
maochten. Von Ende April bis Ende August
kénnen entsprechende Mahlzeiten auch von
Vajra Ira Davis angeboten werden. Fir
weitere Informationen: info@babaji.ca

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in
Badrinath mit M. G. Satchidananda und
Durga Ahlund vom 17. September — 05.
Oktober 2020. Begleite uns bei einer le-
bensverdndernden, unvergesslichen Pilger-
reise zu dem Ort, an dem Babaji Soruba
Samadhi erreicht hat, den htéchsten Zustand

der Erleuchtung.
Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF
/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-

German.pdf

Zweite Einweihungen werden von M. G.
Satchidananda in Quebec vom 12.-14. Juni
und vom 16.-18. Oktober 2020 auf Englisch
sowie vom 21.-23. August und vom 23.-
25.0ktober 2020 auf Franzdsisch angeboten
werden.

Eine dritte Einweihung wird von M. G.
Satchidananda vom 17.-26. Juli 2020 in
Quebec abgehalten werden. Weitere werden
2020 auch von Satyananda in Deutschland,
von Nityananda in Spanien, von Sita
Siddhananda in  Frankreich und von
Ishvarananda in Estland angeboten werden.
Erreiche das Ziel der Selbst-Verwirklichung
mit kraftvollen Kriyas zur Erweckung der

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf

Chakren und trete in den atemlosen Zustand
von Samadhi ein.

The Practice of Integral Yoga (in engli-
scher Sprache), von J.K. Mukherjee wird
nun von Kriya Yoga Publications vertrieben:
www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor
e.htm#integral _yoga_book

Sri Aurobindo Ashram verdffentlicht
2003. 366 Seiten. Preis: USD$18.50,
CAD#$18.90 in Kanada (inkl. Waren- und
Dienstleistungssteuer). ISBN 81-7058-732-
8. Softcover. 15,24 x 22,86 cm.

Wenn du von der Brillanz der Schriften
Sri Aurobindos inspiriert oder von der Mut-
ter im Herzen berihrt wirst und du gerne
kurz und bilndig verstehen mdchtest, wie
man ihren Integralen Yoga praktiziert, ist
dieses Buch genau das Richtige fiir dich.

Wenn du in deinem Korper und Geist er-
fahren mochtest, was es bedeutet, ,,Gnade”
in dein Leben ,herabzurufen, ist dieses
Buch genau das Richtige fur dich.

Wenn du ein klares und gegenwartiges
Verstandnis davon entwickeln willst, wann
der gottliche Wille in deinem Leben ein-
greift, ist dieses Buch genau das Richtige flr
dich.

,,Wir haben dieses Buch immens genos-
sen. Wir haben Professor Mukherjee,
Sadhak des Integralen Yoga seit mehr als 50
Jahren und ehemaliger Direktor des Interna-
tional Center of Education, im Januar 2006
im Sri Aurobindo Ashram in Pondicherry
getroffen. Wir waren von seiner klaren
Botschaft bezaubert, dass ein gottliches
Leben zu fihren, bedeutet, unermadlich bei
sich selbst nach Schwéchen und Fehlern zu
suchen und zweifellos und &uBerst ent-
schlossen zu sein, diese Licke zwischen
dem Punkt, an dem man gerade ist, und
dem, an dem man sein mochte, zu tberbri-
cken ... und dabei wenn immer nétig das
Gottliche anzurufen. Er gibt uns in seinem

18

Buch ,,The Practice of Integral Yoga“ die
Mittel dafiir.*

Neue Veroffentlichung (in  englischer
Sprache):  The

Recognition  of

Our Own Heart:

Ponderings  on

the el
Pratyabhijnahry
dayam, ein wich-
tiger Text aus
dem
Kashmirischen
Shivaismus
Ubersetzt mit
Kommentar von
der verstorbenen
Joan Ruvinsky, mit phantastischen photog-
raphischen Illustrationen. Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor
e.htm#recognition heart book

Kriya Yoga Einweihungen
und Seminare

Basisseminar

mit Satyananda
Bad Griesbach (DE) 04. - 07.06.2020

\eranstaltungsort: Alter Pilgerhof,
www.alterpilgerhof.de

Bretten (nahe Karlsruhe, DE) 01. —04.10.2020

Informationen und Anmeldung: Manuela
Konig , www.indrayoga.de

Kontakt: info@babaji.de

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.indrayoga.de/

mit M. G. Satchidananda und Satyananda

Bad Meinberg (DE) 22.11.-25.11.2020
Veranstaltungsort: Yoga Vidya

Fir weitere Details bitte hier klicken.

mit Kailash

Stuttgart (DE) 21.02.—23.02.2020
Thundorf (CH) 17.04. - 19.04.2020
Thundorf (CH) 21.08. — 23.08.2020
Thundorf (CH) 27.11. - 29.11.2020

Kontakt: info@babaji.ch
Telefon: +41/(0)52 366 32 92

mit Brahmananda
Attersee (AT)
Klagenfurt (AT)

20.—22.03.2020
03.-05.07.2020

Kontakt: info@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

Aufbauseminar

Bad Griesbach (DE) 11.06. — 14.06.2020

\eranstaltungsort: Alter Pilgerhof,
www.alterpilgerhof.de

Kontakt: info@babaji.de

Vertiefungsseminar

Bad Griesbach (DE) 31.07.-09.08.2020

\eranstaltungsort: Alter Pilgerhof,
www.alterpilgerhof.de

Kontakt: info@babaji.de

19

Kriya Hatha Yoga Lehrer Aus-
bildung

mit Kailash und Satyananda

Thundorf (Schweiz) 13. - 28.07.2021
Seminarort: Yogaschule Lichtblick, Haupt-

stralle 2, CH-8512 Thundorf
Kontakt: Kailash, info@babaji.ch;
Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/german/training.
php

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels

www.babajiskriyayoga.net, um per VISA,
American Express oder Mastercard alle
Bucher und andere Produkte von Babaji’s
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder
fur Spenden an den Orden der Acharyas.
Deine Kreditkarten-Informationen werden
verschlusselt und geheim gehalten.

Abonniere den Fernstudienkurs ,,The
Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya
Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem
Abenteuer der Selbsterkundung und -
entdeckung zu begleiten, das auf den BU-
chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953
diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden
Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu
einem bestimmten Thema mit praktischen
Ubungen. Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
#GraceCourse

Besuche Durgas Blog:
www.seekingtheself.com

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2020-Satchidananda-Satyananda-YV-Program.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/

Wir Dbitten alle Abonnenten des Kriya
Yoga Journals — falls noch nicht gesche-
hen — um die jahrliche Zahlung von 13
Euro auf das deutsche Konto von M.G.
Satchidananda fur das Abonnement.

Die Kontodaten:

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-
bec, JOE 1PO Canada

Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schaftskunden, Rossmarkt 18, 60254
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Anmerkung fur Abonnenten des Kriya
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jahrlich per E-Mail an alle diejenigen ver-
sendet, die Uber eine E-Mail Adresse verfu-
gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen,
an welche E-Mail Adresse das Journal ver-
schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr
einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-
Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf
die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird
als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern
verschickt. Diesen kann man mithilfe des
Adobe Acrobat Readers 6ffnen. Andernfalls
konnen wir es auf Anfrage nochmals als
unformatiertes Worddokument ohne Bilder
verschicken. Falls Du dein Abonnement
nicht bis zum 31. Marz 2020 verlangerst,
kann es sein, dass Du die nachste Ausgabe
nicht erhaltst.

20

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


mailto:info@babajiskriyayoga.net

