
In dieser Ausgabe 

 

1. Yoga versus Gebet  

von M. G. Satchidananda 

2. Die göttliche Alchemie des Kundalini Yoga  

im Licht des Siddhantha 

von M. G. Satchidananda 

3. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 

1. Yoga versus Gebet 
 

von M. G. Satchidananda 
 

Beten wird als Aktivität weder in den 

Yoga Sutras noch in der Bhagavad Gita oder 

in den Upanishaden erwähnt. Warum? Dies 

ist eine interessante Frage, für deren Beant-

wortung nicht nur ein Verständnis der Natur 

des Betens und wie es sich von den 

yogischen Praktiken der Meditation, Auto-

suggestion und von Mantras unterscheidet, 

sondern auch der Zielsetzungen des Yogas 

und wie man die Fragen „Wer bin Ich“ und 

„Was ist meine Beziehung zu Gott“ beant-

wortet, notwendig ist. In unserer Yoga 

Tradition bedarf es außerdem eines Ver-

ständnisses des Begriffes „Guru“.  

 

Jahrgang 27 – Nr. 1               Frühjahr 2020 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Was ist Beten? Wie unterscheidet es sich 

von den yogischen Praktiken der Medita-

tion, Autosuggestion und von Mantras? 

Beten ist ein ernsthaftes Bitten um Hilfe, 

Vergebung oder ein Ausdruck des Dankes, 

das bzw. der an Gott bzw. ein Objekt der 

Verehrung gerichtet ist. Es gibt vier Haupt-

typen: Anbetung, Buße, Danksagung und 

Bitte. Es ist auch eine aufrichtige Hoffnung 

bzw. ein Wunsch und enthält daher ein 

Element des Zweifels an seiner Wirksam-

keit. Beten ist eine der grundsätzlichen 

Handlungen in jeder Religion. Es ist eine 

mentale Handlung, die oft mit Emotionen 

versetzt ist. Seine Nichterwähnung in der 

Yoga Literatur unterscheidet Yoga von einer 

Religion. 

Meditation beim Yoga sieht kein Bitten 

um Hilfe, Vergebung oder irgendein an Gott 

oder ein höchstes Wesen gerichtetes Gesuch 

vor. Sie beinhaltet keinen Ausdruck der 

Hoffnung oder Begierde und auch kein 

Gefühl des Zweifels. Die Konzentration 

führt zur Stille und zum Durchbrechen der 

gewöhnlichen mentalen und emotionalen 

Aktivitäten zur ewigen, unbegrenzten spiri-

tuellen Dimension, in welcher der Yogin 

absolutes Sein, Bewusstsein und Glückse-

ligkeit erfährt.  

Eine Autosuggestion ist eine positive 

Erklärung der Veränderung zur Motivation 

des Unterbewusstseins, die in der Gegen-

wartsform formuliert und wiederholt wird, 

wenn man sich in einem Zustand tiefer 

Entspannung befindet. Patanjali sagt uns in 

der Yoga Sutra II.33: „Wenn man durch 

negative Gedanken behindert wird, sollte 

man ihr Gegenteil kultivieren.“ Um eine 

Analogie zu verwenden, wenn das Unterbe-

wusstsein ein Computer voller Software 

wäre oder sinngemäß voller mentaler Ge-

wohnheiten, Konditionierungen und Erinne-

rungen, welche die eigenen Gedanken, 

Worte und Handlungen steuern, dann wäre 

eine Autosuggestion ein bewusst vom Besit-

zer des Computers installiertes Programm, 

um eine positive Veränderung zu bewirken. 

Vieles von dem, was das Unterbewusstsein 

ausfüllt, wurde nicht absichtlich dort abge-

legt. Lebenserfahrungen hinterlassen auto-

matisch Eindrücke oder Erinnerungen. 

Durch häufiges Wiederholen werden diese 

Eindrücke stärker und entwickeln sich zu 

Gewohnheiten. Wenn du sie also entfernen 

willst, ist es am besten, sie nicht zu bekämp-

fen oder zu versuchen, sie zu unterdrücken, 

sondern sie einfach durch eine neue Pro-

grammierung zu ersetzen.  

Viele Menschen glauben an die Kraft des 

Gebets. Seine Wirksamkeit wurde wissen-

schaftlich untersucht. Wissenschaftliche 

Studien an der Duke University haben bestä-

tigt, dass Beten die Zeit, die jemand zur 

Erholung nach einer Operation benötigt, 

effektiv verkürzt. Aber nur wenige stellen 

eine Verbindung zwischen der Kraft der 

Suggestion und der Wirksamkeit des Gebets 

her. 

Die yogische Praxis der Autosuggestion 

appelliert nicht an eine höhere Macht, ein 

höchstes Wesen. Beten schon. Beten bein-

haltet oft Gefühle wie Hilflosigkeit oder 

sogar Zweifel, Verzagen, Angst, Bedauern, 

Schuld oder Unwürdigkeit. Von daher kann 

es die eigentliche Kraft der Suggestion 

sabotieren. Genauso wie eine Autosuggesti-

on ist ein Gebet am wirksamsten, wenn es 

ohne jeden Zweifel formuliert wird. Aus 

diesem Grund schützt die Mahnung des 

Priesters, voller Zuversicht, ja sogar Ge-

wissheit, dass Gott das tun wird, was am 

besten ist, zu beten, den Betenden vor den 

Einflüssen des Zweifels auf das Unterbe-

wusstsein.  

 

Mantras 

Während Autosuggestionen auf der Ebe-

ne des Unterbewusstseins wirken, können 

sie dabei helfen, viele der schlechten Ge-

wohnheiten und negativen Gedanken zu 

beseitigen, die dein Leben erschweren. Es 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

gibt jedoch spirituelle Praktiken, wie z.B. 

Mantras, die uns mit überbewussten Ebenen 

verbinden und die dich dazu befähigen, dich 

auf den Willen deines höheren Selbst auszu-

richten. Mit „Überbewusstsein“ meine ich 

die Fähigkeit, Wissen zu empfangen, ohne 

die fünf Sinne oder das Gedächtnis zu be-

nutzen. Mit „spirituell“ beziehe ich mich auf 

jene Dimension der eigenen Existenz, die 

über Zeit und Raum hinausgeht; jene, die 

eine Konstante ist, die sich nie verändert. 

Sie ist formlos und unbegrenzt. Sie ent-

spricht reinem Bewusstsein. Dies ist die 

Grundlage deiner Existenz. Alles Denken 

und alle Ereignisse haben dort ihren letzt-

endlichen Ursprung und ihre Bestimmung.  

Anders als Gebete sind Mantras nicht bit-

tend. Du bittest um nichts, außer um Gott 

bzw. „Das“ an sich. Von daher helfen sie dir, 

dich von der besitzergreifenden Natur des 

Egoismus, der Gewohnheit, sich mit dem 

Körper-Geist-Komplex und allen ihm eige-

nen Regungen zu identifizieren, zu befreien. 

Der Definition nach sind Mantras klangliche 

Bewusstseinsträger, die dem Empfänger in 

einem als Einweihung bezeichneten Prozess 

eine höhere Bewusstseinsebene vermitteln 

können. 

Mantras sind eine Sprache zwischen Be-

wusstseinsebenen, es ist daher wichtig, sie 

mit so viel Konzentration zu wiederholen, 

dass dein Bewusstsein sich sowohl vertieft 

als auch ausweitet, wie ein Samen, der zu 

einem Baum wird. Du setzt die gewöhnli-

chen mentalen Regungen aus, während du 

ein Mantra wiederholst. Im normalen physi-

schen Bewusstseinszustand ist dein Be-

wusstsein, ja sogar deine Identität, voll-

kommen von den Phänomenen, die über die 

fünf Sinne erfahren werden, eingenommen. 

Du bist mit dem beschäftigt, was du siehst, 

liest, hörst, auf deiner Haut spürst etc. Im 

gewöhnlichen Traumbewusstsein, wozu 

auch das Tagträumen zählt, ist dein Be-

wusstsein ebenso eingeengt und absorbiert 

in Erinnerungen und Phantasien, wie Angst, 

Begierde und Bewertungen. Um den Nutzen 

der Mantra-Praxis zu erfahren, musst du 

dich daher auf den Klang bzw. die Ausspra-

che des Mantras konzentrieren, damit die 

gewöhnlichen Regungen des Geistes hin zu 

der spirituellen Dimension durchbrochen 

werden können. Der positive Effekt wird 

sogar noch größer sein, wenn du dich an den 

heiligen, höheren Bewusstseinszustand 

erinnern kannst, den du während der Man-

tra-Einweihung erfahren hast. Dieser Be-

wusstseinszustand ist eine weite Ruhe und 

Energie, reich an Präsenz, Liebe, Frieden 

und Stille.  

Der Zweck 

des Yoga ist, 

die Ursachen 

des Leidens zu 

verringern 

und Selbst-

Erkenntnis 

bzw. Samadhi 

zu kultivieren 

gemäß 

Patanjali in 

seinen Yoga 

Sutras II.2. Der 

ursprüngliche 

 
Govindan gibt Mantra Diksha 

 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Grund des Leidens, erklärt er, ist die Un-

kenntnis unserer wahren Identität. Davon 

gehen die anderen Kleshas bzw. Ursachen 

des Leidens aus: Egoismus, Anhaftung, 

Abneigung und die Angst vor dem Tod 

(Yoga Sutras II. 3-9). Deine Antwort auf die 

Frage „Wer bin ich“ entwickelt sich weiter, 

sowie du dich weniger mit dem physischen 

Körper, deiner Persönlichkeit, deinen Ge-

danken, Emotionen und deiner Vergangen-

heit identifizierst und mehr mit einem be-

zeugenden Bewusstsein. Ebenso wie deine 

Identität entwickelt sich auch deine Gottes-

auffassung weiter. Die Praxis von Yoga 

führt zu einer Evolution deiner Identität: von 

ich bin mein Körper, ich bin eine Mutter, ein 

Vater, eine berufstätige Person, männlich, 

weiblich, Fan jener Mannschaft, Mitglied 

jener politischen Partei, mir ist kalt, ich bin 

hungrig, zu einfach Ich bin. Du identifizierst 

dich mit dem Sehenden bzw. dem Selbst und 

nicht dem Gesehenen. Du identifizierst dich 

mit „Das“, welches sich nie verändert. Du 

nimmst mehr und mehr ein Gefühl der Ein-

heit mit Allem wahr. Ich bin in allem, alles 

ist in mir, wird erfahren. Wenn sich deine 

Identität auf diese Weise weiterentwickelt, 

erkennst du, dass der Egoismus mit seinen 

dazugehörigen Anhaftungen oder Wünschen 

und Abneigungen bzw. Ängsten die Ursache 

deines Leidens ist und du lernst, dies alles 

„loszulassen“.  

Im gewöhnlichen egoistischen Bewusst-

seinszustand wird Gott als jemand betrach-

tet, der mir helfen kann, meine Wünsche zu 

erfüllen bzw. das zu vermeiden, wovor ich 

mich fürchte. Das Gebet ist ein Mittel, diese 

Bedürfnisse zu kommunizieren. Wenn aber 

dein Ziel nicht länger darin besteht, die 

Manifestationen des Egos befriedigen zu 

wollen, sondern vielmehr dich über diese zu 

erheben und dich mit deinem wahren Selbst 

zu identifizieren, sie loszulassen, Zeuge zu 

bleiben und einfach nur deine Pflichten zu 

erfüllen und einem Weg zu folgen, der dir 

ermöglicht, in einem höheren Bewusstseins-

zustand zu verbleiben, verändert sich deine 

Beziehung zu Gott. Meditation ersetzt das 

Gebet. Das Streben nach einem Zustand der 

spirituellen Gemeinschaft mit Gott bzw. die 

Suche nach Führung oder Weisheit ersetzt 

Bittgebete. Du vertraust darauf, dass Gott 

dich liebt und führt. Daher bist du bestrebt, 

der Weisheit und Führung Gottes zu lau-

schen, indem du dich nach innen wendest.   

 

Welche Beziehung habe ich zu Gott? 

Dies ist Gegenstand der Theologie, des 

Studiums der Beziehung zwischen Gott, der 

Seele und der Welt. Der Glaube an ihre 

Realität wird als Theismus bezeichnet. Der 

Glaube, dass 

diese Unter-

scheidungen 

nicht real, 

sondern 

illusorisch 

sind und 

dass es nur 

das Eine, in 

der indi-

schen Litera-

tur des 

Vedanta oft 

als Brahma 

bezeichnet, 

gibt, nennt 

man Monismus. Die erstere ist dualistisch 

und wird von allen westlichen Religionen, 

Yoga, Tantra und den Hauptströmungen des 

Hinduismus – Shivaismus, Vishnuismus und 

Shaktismus – angenommen. Der Monismus 

ist nicht-dualistisch, wird als Advaita be-

zeichnet und wird von den zehn großen 

hinduistischen Entsagungsorden, den 

Dasami, gegründet von Adi Shankara sowie 

auch von Ramana Maharshi und einer wach-

senden Zahl von Menschen im Westen 

angenommen. In diesen nicht-dualistischen 

Traditionen gibt es wie im Buddhismus 

keinen Gott, keine Seele und die Welt ist 

illusionär. 

 
Ramana Maharshi 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Patanjali beantwortet die obige Frage 

eindeutig in Yoga Sutra I.24: 

Ishvara ist das besondere Selbst, unbe-

rührt von allen Belastungen, Handlungen, 

deren Auswirkungen oder irgendwelchen 

unterschwelligen Eindrücken von Wünschen.  

Und er nennt uns den Zweck dieser Be-

ziehung in dem vorherigen Vers, I.23 (An-

merkung 1): 

Oder man erreicht erfolgreich Samadhi, 

d.h. kognitive Versenkung, durch die totale 

Hingabe an Gott. 

Anders als sowohl Samkhya, Großteile 

des Vedanta und der Buddhismus bestätigt 

der klassische Yoga, wie in Patanjalis Yoga 

Sutras zum Ausdruck kommt, die Existenz 

Gottes, Ishvara. Dieser Gott ist kein Schöp-

fer. Der Kosmos, das Leben und die Men-

schen werden von Prakriti bzw. der Natur 

aus Ursubstanz erschaffen. Aber Ishvara 

kann den Prozess der Verwirklichung von 

Samadhi beschleunigen. Er ist daher ein 

Gott der Yogis. Er kann nur einem Yogi, 

d.h. jemandem, der sich bereits für den 

Yoga-Weg entschieden hat, zu Hilfe kom-

men. Aber Ishvaras Rolle ist vergleichswei-

se klein. Er kann den Yogin, der ihn als 

Konzentrationsobjekt auswählt, zu Samadhi 

führen. In der Bhagavad Gita trifft Krishna 

ähnliche Aussagen und ermahnt Arjuna 

dazu, sich nur auf „Ihn“ zu konzentrieren. 

Gemäß des obigen Verses, nochmals bestä-

tigt in Vers II.45, sagt uns Patanjali, dass die 

göttliche Hilfe nicht die Folge eines „Begeh-

rens“ oder „Gefühls“ ist – da Gott weder 

Begierden noch Emotionen kennt – sondern 

einer „metaphysischen Sympathie“ zwi-

schen Gott, Ishvara, und der Seele, Purusha. 

Im Wesentlichen ist Ishvara ein Purusha, 

der seit aller Ewigkeit frei und niemals von 

den Ursachen des Leidens berührt worden 

ist. In seinem Kommentar zu diesem Vers 

sagt uns der Weise Vyasa, dass Gott nicht 

darauf eingeht, wenn er durch Rituale oder 

Hingabe bzw. durch Glauben an seine 

Barmherzigkeit herbeigerufen werden soll, 

aber dass seine Essenz, Bewusstsein, mit 

uns, dem Selbst, das nach Befreiung durch 

Yoga strebt, zusammenwirkt. Diese Bezie-

hung ist daher eine Beziehung der Sympa-

thie, beruhend auf dem Zweck oder Plan der 

Natur, in der Befreiung der vielen „Selbste“ 

(Purusha), die in den illusorischen Netzen 

der Existenz verstrickt sind, zusammenzu-

wirken. (Anmerkung 2). 

In den Yoga Sutras stehen jedoch die 

Technik und der Wille des Yogins sowie 

seine Fähigkeit zu Selbstbeherrschung und 

Konzentration an erster Stelle. Warum, 

könntest du fragen, hat Patanjali es nichts-

destotrotz für notwendig erachtet, Ishvara 

einzuführen? Die Antwort ist, dass Ishvara 

einer Erfahrungsrealität entspricht: Ishvara 

kann tatsächlich Samadhi herbeiführen, 

unter der Bedingung, dass der Yogin totale 

Hingabe, Ishvaraprahnidhana oder Erge-

benheit an bzw. gegenüber Ishvara prakti-

ziert (Yoga Sutras II. 45).  

Nachdem er all die Yogatechniken, deren 

Wirksamkeit durch die klassische Tradition 

bestätigt worden war, gesammelt und klassi-

fiziert hatte, konnte er die Erfahrungen nicht 

ignorieren, die durch den einzigen Prozess 

der Konzentration auf Ishvara ermöglicht 

(und in der Bhagavad Gita bekräftigt) wur-

den. In anderen Worten, wie Eliade betont: 

„neben der Tradition eines rein magischen 

Yogas – der nichts anderes als den Willen 

und die persönlichen Kräfte des Asketen in 

Anspruch nahm – gibt es eine weitere, eine 

„mystische“ Tradition, in der die letzten 

Stufen der Yoga-Praxis durch Hingabe an 

Gott – auch wenn es sich um eine extrem 

verdünnte, eine extrem intellektuelle Hinga-

be handelte – zumindest erleichtert wurden 

… Alles in allem ist Ishvara nur ein Arche-

typus des Yogins – ein Makroyogin.“ (An-

merkung 3).  

Unberührt durch die Zeit, ist Ishvara der 

Lehrer selbst der ältesten Lehrmeister.  

Yoga Sutras I.26 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Welche Beziehung habe ich zu Gott ent-

sprechend des Yoga Siddhantha, der 

Lehre der Yoga Siddhas? 

Siddhantha, wie er in dem Tirumandiram 

zum Ausdruck kommt, lehrt, dass sich dein 

Gottesbegriff zusammen mit deiner psycho-

logischen Identität weiterentwickelt. (An-

merkung 4). 

Die Beziehungen zu Gott umfassen die 

folgenden Stufen:  

Charya: der Diener, der sucht, dient und 

beginnt, sich mit anderen zusammenzu-

schließen, die nach Gott streben.  

Kriya: der Freund, der einen Weg zu 

Gott gefunden hat, der mit Gott vertraut ist 

und bestimmte Rituale, entweder als äußere 

Zeremonien oder innere Praktiken, ausführt.  

Yoga: der Sohn oder die Tochter, der 

Yogi, wobei man beginnt, göttliche Qualitä-

ten zu manifestieren; und  

Jnana: Einheit; der Weise, der Wissende 

oder Siddha, der Vollendete, mit dem Wis-

sen über die Einheit mit dem einen, ewigen, 

glückseligen Shiva.  

Alle diese Beziehungen beinhalten ein 

Streben nach Gnade und eine fortschreitende 

Reinigung von den Makeln oder Unreinhei-

ten: Un-

wissenheit, 

Egoismus, 

Karma und 

Täuschung 

bzw. 

Maya. Sie 

lassen sich 

bildlich als 

Verände-

rung dei-

ner Per-

spektive 

darstellen, 

so als ob 

du einen 

entfernten Berg betrachtest (Charya), dann 

einen Weg zu dem Berg findest (Kriya), mit 

dem Berg vertraut wirst, während du ihn 

erklimmst (Yoga) und schließlich den Gipfel 

des Berges erreichst (Jnana). Der Gottes- 

oder Wahrheitssucher „sieht“ Gott anfäng-

lich als unnahbar und unbegreiflich an, aber 

nachdem er einen spirituellen Weg gefunden 

und sich auf dessen Lehren konzentriert hat, 

erkennt er letztlich die Einheit mit „Das“. 

Dies kommt im monistischen Theismus zum 

Ausdruck, bei dem man damit beginnt, Gott 

zunächst als von sich selbst verschieden und 

schließlich als die Essenz von sich zu be-

trachten, als Bewusstsein-Energie, Shiva-

Shakti. Das Tirumandiram verweist auf eine 

zunehmen-

de 

Herabkunft 

der göttli-

chen Gnade 

während 

dieser 

Stufen der 

Reinigung. 

(Anmer-

kung 5). 

Das 

Tirumandir-

am be-

schreibt die 

fünf Funk-

tionen 

Gottes: Schöpfung, Erhaltung, Auflösung, 

Verschleierung und Gnade. Diese manifes-

tieren sich durch Seine Shakti oder Macht, 

gemäß der 36 Tattvas bzw. Naturprinzipien, 

so wie auch durch Karma.  

Gnade durchdringt alle der Funktionen 

Gottes und folglich auch alles, das in unse-

rem persönlichen Leben erschaffen, erhal-

ten, aufgelöst und verdunkelt wird und 

gnadenvoll ist. Wenn wir dies in jedem 

einzelnen Moment wahrnehmen und würdi-

gen können, endet unser Leiden auf der 

Stelle und wir sehen das Angesicht Gottes. 

(Anmerkung 6). 

 
Gopuram mit 5 Siddhas 

 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Die Siddhas lehren, dass es die Gnade 

Gottes ist, welche die Seele auf der Leiter 

der spirituellen Erfahrung nach oben führt, 

indem sie die Seele allmählich von der Welt 

befreit und das größere Licht der Weisheit 

und Selbsterkenntnis offenbart. Gnade ist 

das Mitgefühl Gottes. Anders als Karma 

hängt sie nicht von den Verdiensten oder 

Fehlern der eigenen Handlungen ab. Sie ist 

die Antwort Gottes auf das Streben der 

Seele nach dem Wahren, dem Guten und 

dem Schönen.  

Seine kosmische Form kann niemand er-

fassen; 

Aber den aus den fünf Elementen zusam-

mengesetzten Körper 

durchdringt er so fein, wie Milch das 

Wasser, 

die wundervolle Glückseligkeit, die ich 

unermüdlich zu erfahren lernte. 

– Tirumandiram Vers 450 (Anmerkung 

7).  

 

Solange die Verdunkelung anhält, kann 

man die Gegenwart Gottes im Inneren nicht 

wahrnehmen. Aber durch die Gnade Gottes 

beginnt man, wenn man sich von der Anhaf-

tung an die Körper-Geist-Persönlichkeit 

abkehrt und sich von den Makeln reinigt, 

spirituelle Erfahrungen zu machen. Durch 

diese Erfahrungen und aufgrund der Selig-

keit, die sie vermitteln, wendet man sich 

immer mehr dem Göttlichen im Inneren zu, 

in Einheit. Höchste Glückseligkeit kann 

durch die Gnade Gottes gefunden werden.  

Die Siddhas haben nie irgendeine der 

hinduistischen Gottheiten gepriesen, und 

unterstützen auch nicht die Zwischenlösun-

gen der Tempelverehrung. Sie waren im 

wahrsten Sinne des Wortes radikal und 

ermutigten jeden dazu, Gott im Inneren zu 

suchen, und „Das“ zu manifestieren. Zu 

ihren großen Aussprüchen gehörten „Anbu 

Shivam“ bzw. „Liebe ist Gott” und „Jiva 

(die individuelle Seele) wird zu Shiva” 

sowie „Sie sind nicht zwei”. Sie fassten Gott 

bevorzugt als Vettaveli oder „weiten, leuch-

tenden Raum“ auf. (Anmerkung 8). 

 

Babaji’s Kriya Yoga ist ein „Guru Yoga“  

„Guru, Gott und das Selbst sind Eins“, 

lautet ein großer Ausspruch oder 

Mahavakya in der Yoga-Tradition. Er gehört 

zu denen, die ich von dem Moment an, als 

ich die Großartigkeit Paramahansa 

Yoganandas und Yogi S.A.A. Ramaiahs 

erkannte, persönlich für mich übernahm. 

Und seine Bedeutung wurde mir vollkom-

men klar, als ich den folgenden Vers des 

Siddha Tirumular hörte:  

Die Unwissenden sagen, Liebe und Shiva 

sind zwei; 

Liebe ist Shiva, das wissen sie nicht; 

Liebe ist Shiva, sobald sie dies erkennen;  

Verweilt Liebe als Shiva.  

– Tirumandiram 270 

 

Dies wurde zum Leitspruch für mein Le-

ben, als ich mich der Praxis von Babaji’s 

Kriya Yoga und Seiner Mission verschrieb, 

den tamilischen Kriya Yoga Siddhantham, 

die Lehren der 18 tamilischen Yoga 

Siddhas, weiterzugeben. Ich werde jedes 

 
Babajis Fußwaschung durch Mataji 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Mal daran erinnert, wenn ich Babajis Mantra 

„Om Kriya Babaji Nama Aum“ wiederhole.  

Die Yoga Siddhas verehrten ihre Gurus. 

An keiner Stelle in ihren Schriften preisen 

sie irgendeine Gottheit oder beten irgend-

welche kleineren Götter in Tempeln an, da 

sie Shiva, das höchste Wesen, in sich selbst 

erkannt haben. Ihr Yoga ist ein Guru Yoga. 

Ihre Gedichte beginnen typischerweise mit 

einem Gruß an ihre Gurus. Dies liegt daran, 

dass sie Gott in der Liebe ihrer Gurus erfah-

ren haben. Sie erlebten die Kraft dieser 

Liebe und antworteten darauf, indem sie 

Liebe und sogar göttliche Taten manifestier-

ten. Ich 

kann die 

Kraft dieser 

Liebe 

bezeugen 

und auch, 

wie sie seit 

dem Tag 

durch mich 

wirkt, an 

dem ich 

zum ersten 

Mal die 

Worte eines 

Verspre-

chen geäu-

ßert habe, 

„Mein 

eigenes 

Wesen und Vergnügen gebe ich Kriya Baba-

ji ganz und vollkommen hin.“ Die vergan-

genen 50 Jahre waren eine kontinuierliche 

Karma Yoga Praxis, die diese Liebe und 

Hingabe an Babaji in allen zum Ausdruck 

bringt. 

Das Wort „Guru” bedeutet wörtlich „Ver-

treiber der Dunkelheit“. „Gu“ steht für 

Dunkelheit und „ru“ für Licht. „Dunkelheit“ 

ist eine Metapher für Unwissenheit. Unwis-

senheit entspricht der Unfähigkeit, das 

Beständige von dem Unbeständigen, Leid-

auslösendes von Freudebringendem und die 

ego-bezogene Persönlichkeit von dem wah-

ren Selbst zu unterscheiden. Also ist der 

Guru derjenige, der uns zeigt, wie wir die 

Dunkelheit der Unwissenheit beseitigen und 

Weisheit verwirklichen können. Wenn der 

Schleier der Unwissenheit gelüftet ist, er-

strahlt Liebe als übermächtiges Licht im 

Inneren und Äußeren. Der Guru ist keine 

Person. Der Guru ist ein Tattva, ein Natur-

prinzip, durch welches Wahrheit, Liebe, 

Schönheit und Weisheit offenbar werden. 

Dies kann sich durch alles manifestieren, 

wodurch wir tiefgründig die Wahrheit hinter 

den Schleiern der Natur erkennen und somit 

von den Malas oder Makeln – Egoismus, 

Täuschung und Karma – gereinigt werden 

können. Ein Buch, die Augen eines Babys, 

ein Sonnenaufgang, eine spirituelle Erfah-

rung oder auch ein Mantra können es sicht-

bar werden lassen. Wenn es sich beständig 

durch eine Person manifestiert, bezeichnen 

wir diese Person oft als einen „Guru“, aber 

wir dürfen nicht vergessen, dass nicht die 

„Person“ selber der „Guru“ ist, sondern die 

Lehren, die Weisheit und die Liebe, die 

durch diese Person zum Ausdruck kommen. 

Die Person ist nur der „Postbote“. Wenn 

man sich daran erinnert, kann man vielleicht 

der Verwirrung vorbeugen, die entstehen 

mag, sobald sich die menschlichen Begren-

zungen der Person zeigen.  

Das Guru Tattva ist auch das Prinzip, 

durch welches die Natur alles Leben in 

unseren inneren und äußeren Universen 

kreiert, erhält und zerstört und zwar auf jede 

erdenkliche Weise, die notwendig ist, damit 

wir von Unwissenheit zu Weisheit und von 

Egoismus zu Selbstverwirklichung gelangen 

können. Es existierte bereits vor der Er-

schaffung des Universums und übersteigt 

daher Raum und Zeit. Das Guru-Prinzip ist 

in uns allen in Form des inneren Selbst 

vorhanden, also verehren wir, wenn wir den 

äußeren Guru preisen, gleichzeitig auch 

unser eigenes höheres Selbst. Es entspricht 

der unpersönlichen Shakti, der spontanen 

 
Govindan im Innenhof von San 

Thome, 1972 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kraft, die genau das hervorbringt, was für 

die beste Entfaltung der Sadhana erforder-

lich ist. Somit ist es kraftvoller als der äu-

ßerliche Guru, weil es immer zugänglich ist. 

Das Wort Guru ist außerdem eng mit dem 

Begriff „Guna” verwandt, der sich auf die 

drei Neigungen, Modalitäten, Komponenten 

bzw. Qualitäten bezieht, durch welche die 

Natur (Prakriti) uns auf physischer, emotio-

naler und mentaler Ebene beeinflusst: (a) 

Tamas (Trägheit, Erschöpfung, Mutlosigkeit, 

Zweifel), (b) Rajas (Aktivität, Mut, Planen 

und Ausführen) und (c) Sattva (Gleichge-

wicht, Gelassenheit, klares Verstehen). 

Folglich ist der Guru derjenige, der uns 

zeigt, wie wir uns aus der Abhängigkeit von 

den Gunas befreien können. Die Siddhas 

bezeichneten ihre darauf ausgerichtete Mis-

sion als Arrupadai: den Weg zu Selbst- und 

Gottesverwirklichung aufzuzeigen. Patanjali 

nennt diese Befreiung Kaivalyam, die Frei-

heit von dem Gesehenen, und bezieht sich in 

den Yoga Sutras II.25, III.50, III.55, IV.26, 

IV.32 und IV.34 darauf. Der allerletzte Vers 

der Yoga Sutras lautet:  

So manifestiert sich die höchste Stufe der 

absoluten Freiheit (Kaivalyam), indem die 

grundlegenden Kräfte der Natur (Gunas) 

wieder in dieser aufgehen, da ihre Aufgabe, 

dem Selbst zu dienen, erfüllt ist. Oder (an-

ders ausgedrückt) die Kraft des reinen Be-

wusstseins kommt in ihrem eigenen wahren 

Wesen zur Ruhe. – IV.34 (Anmerkung 9). 

 

Babaji suchen, um Babaji zu werden 

Jeder von uns ist ein noch nicht vollende-

tes Werk. Als Sadhaks, die mit Sadhana 

oder Yoga-Disziplin beschäftigt sind, entde-

cken wir individuell und kollektiv sowohl 

unsere potentielle Kraft und unser potentiel-

les Bewusstsein (Kundalini) als auch die 

Widerstände der menschlichen Natur und 

des Egos. Die aus diesem Prozess resultie-

rende Transformation hängt jedoch davon 

ab, in wie weit der Geist und Vitalkörper des 

Sadhaks bereit sind, ihre Loyalität gegen-

über dem Ego aufzugeben, um sich der 

Seele bzw. dem Psychischen zuzuwenden. 

Das Ego kann sich nicht selbst reinigen. 

Nur unser höheres Selbst, unsere durch die 

Manifestationen des Egos unberührte Seele, 

ist dazu in der Lage. Aber wie rücken wir sie 

in den Vordergrund unseres Bewusstseins? 

Wie lässt sich das Ego unter ihren Einfluss 

bringen? Der fünffache Weg von Babaji‘s 

Kriya Yoga stellt sicherlich viele Techniken 

zur Verfügung, die helfen, das Unterbe-

wusstsein zu reinigen sowie die nötige 

Konzentration, kreative positive mentale 

Vorstellungskraft und einen nach Weisheit 

strebenden Intellekt zu entwickeln. Unsere 

Seele, unser seelisches bzw. psychisches 

Wesen, bleibt jedoch hinter dem Vorhang 

des Geistes, der Emotionen und Empfindun-

gen verborgen, solange bis sich der Sadhak 

auf sein Inneres konzentriert und das mysti-

sche Licht, die süße Präsenz des Göttlichen, 

das Wahre, das Gute, das Schöne, das im-

manent und transzendent ist, findet. Guru, 

Gott und Selbst sind Eins. In der ersten 

Einweihung lernt man eine Methode, um mit 

Babaji, dem Guru des Kriya Yoga, zu kom-

munizieren. Diese Technik der Gemein-

schaft mit Babaji erlaubt unserer Seele, 

unserem höherem Selbst bzw. unserem 

„psychischen oder seelischen Wesen“, wie 

Sri Aurobindo es nennt, immer öfter vor den 

Vorhang des Egos zu treten, bis schließlich 

eine vollständige Identifikation mit ihr bzw. 

ihm eintritt. Vollständige Identifikation mit 

unserer Seele entsteht gewöhnlich nur nach 

sehr langer Sadhana. Diese Identifikation ist 

gekennzeichnet durch sehr große Freude, die 

in allen Situationen spürbar ist.  

Man fühlt sich unsterblich, das heißt 

ewig. Man spürt die süße Präsenz des Gött-

lichen. 

In der Zwischenzeit aber, bis der lange 

Prozess der Reinigung und Identifikation 

mit dem höheren Selbst bzw. der Seele 

abgeschlossen ist, muss der Sadhak wieder-



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

holt Innenschau halten, sich konzentrieren, 

auf dessen bzw. ihre Anweisungen hören 

und sie entsprechend befolgen. Es wird alles 

offenlegt, das in der eigenen Natur gereinigt 

werden muss. Das höhere Selbst wird sein 

Licht auf alles werfen, das überarbeitet oder 

entfernt werden muss. Der wahre Fürst, der 

du bist, wartet auf dich! Es reicht nicht, nur 

„achtsam“ zu sein. Strebe danach, der Die-

ner des Höchsten zu sein. Konzentriere dich 

und suche das Göttliche in dir, um einerseits 

dem Impuls zu widerstehen, Wut, Stolz und 

Eifersucht zum Ausdruck zu bringen und 

andererseits Angst, Verlangen und alte 

negative Gewohnheiten loszulassen. Strebe 

danach, ein immerzu liebendes und hinge-

bungsvolles Instrument des Göttlichen zu 

sein, indem du Freundlichkeit ausdrückst 

und Handlungen mit Geschick und Ruhe 

ausführst. Sieh das schöne Gesicht des 

Göttlichen in jedem. Lass dein Herz mit 

Liebe und Freude zu ihm singen. Wenn der 

Geist und der Vitalkörper sich beruhigen, 

wird deine Seele in den Vordergrund treten 

und dein Leben lenken. (Anmerkung 10). 

 

Anmerkungen:  

Nummer 4, 6, 8, 9 und 10 siehe 

www.babajiskriyayoga.net/german/articles.p

hp 

1. Govindan, Marshall, Kriya Yoga 

Sutras des Patanjali und der Siddhas 

2. Eliade, Mircea, Yoga, Immortality and 

Freedom; Seite 74 

3. Eliade, Mircea, Yoga, Immortality and 

Freedom, Seite 75 

4. Govindan, „Wie können wir erkennen, 

ob wir spirituelle Fortschritte machen?“, 

BKY Journal, Jahrgang 14, Nummer 3, 

Herbst 2007 und in Kriya Yoga – Erkennt-

nisse auf dem Weg 

5. Ganapathy, The Yoga of Tirumular: 

Essays on the Tirumandiram, Seite 36 

6. Govindan, „Die Manifestation der 

Gnade erkennen“, BKY Journal, Jahrgang 

17, Nummer 2, Sommer 2010 

7. Tirumular, The Tirumandiram: Classic 

of Yoga and Tantra 

8. Govindan, „Sie sind nicht zwei“, BKY 

Journal, Jahrgang 20, Nummer 4, Winter 

2013/2014 

9. Govindan, „Liebe, Gnade und der Gu-

ru“, BKY Journal, Jahrgang 22, Nummer 3, 

Herbst 2015 

10. Govindan, „Babaji suchen, um Baba-

ji zu werden“, BKY Journal, Jahrgang 24, 

Nummer 2, Sommer 2017

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/articles.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/articles.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/articles/Wie%20k%C3%B6nnen%20wir%20erkennen,%20ob%20wir%20spirituelle%20Fortschritte%20machen.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/articles/Wie%20k%C3%B6nnen%20wir%20erkennen,%20ob%20wir%20spirituelle%20Fortschritte%20machen.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-17-2-Sommer-2010.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-17-2-Sommer-2010.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-20-4-Winter-2013-14.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-20-4-Winter-2013-14.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-20-4-Winter-2013-14.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-22-3-Herbst-2015.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-22-3-Herbst-2015.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-24-2-Sommer-2017.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-24-2-Sommer-2017.php


11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

2. Die göttliche Alchemie des Kundalini Yoga im Licht 
des Siddhantha 

 

von M. G. Satchidananda 
 

Mein Lehrer Yogi S.A.A. Ramaiah wieder-

holte oft, 

dass das 

Ziel von 

Babaji’s 

Kriya 

Yoga die 

komplet-

te Hin-

gabe auf 

allen 

fünf 

Ebenen 

der 

Existenz ist und, dass die Praxis von Kriya 

Kundalini Pranayama das effektivste Mittel 

ist, um dies zu erreichen. Diese Lehre wird 

auch in der Literatur der Yoga Siddhas, 

einschließlich des Tirumandirams, wieder-

holt. Jedoch wird sie in einer bewusst unkla-

ren „Zwielicht-“ oder metaphorischen Spra-

che ausgedrückt, um ihre Bedeutung für 

Nicht-Eingeweihte, die sie missbrauchen 

könnten, zu verschleiern. Um Eingeweihte 

von Babaji’s Kriya Yoga dabei zu unterstüt-

zen, die Bedeutung seiner Praxis besser zu 

verstehen, haben wir umfassende Überset-

zungen und Kommentare von und zu ihrer 

Literatur veröffentlicht. Das Studium ihrer 

Lehren, in ihrer Gesamtheit bekannt als 

Siddhantha, der höchste Zweck des Siddha 

Yoga, wird deine Praxis bzw. Sadhana erhel-

len.  

 

Eine neue Bedeutung von Opfer 

Die Wurzeln des Yoga gehen zurück auf 

die vedischen Opferfeuer-Zeremonien. Sie 

werden bis heute von angestammten Pries-

tern in Tempeln ausgeführt, um den Segen 

Gottes anzurufen. Üblicherweise werden sie 

jedoch für materielle Zwecke abgehalten. 

Die Yoga Siddhas waren bestrebt, uns daran 

zu erinnern, dass solche materiellen Absich-

ten uns nicht von unserem letztendlichen 

spirituellen Ziel ablenken sollten.  

Suche Gott, der den kostbaren Reichtum 

schenkt, 

Der alle anderen Reichtümer schlecht er-

scheinen lässt. 

Das Opfer, das sie in der Sehnsucht nach 

Glückseligkeit ausführen, bringt 

Unermesslichen Reichtum. 

– Tirumandiram 220 

 

Im Kommentar zu diesem Vers in „The 

Tirumandiram (Band 1, Seiten 271-272) 

schreibt Dr. KR. Arumugam: „Die Essenz 

der vedischen und agamischen Lehre ist die 

Anerkennung des einen höchsten Wesens 

und das Streben nach Seiner Gnade durch 

die Seelen. Diese Lehre ist der kostbare 

Reichtum, den Gott offenbarte, als der 

Mensch die Bedeutung der Spiritualität zu 

verstehen begann. Aber die Menschen igno-

rieren diese Lehre und streben nach materi-

ellem Reichtum, das Begehren danach bin-

det sie an den Kreislauf von Geburt und Tod. 

Verwirklichte Personen streben nach dem 

unermesslichen Reichtum der Gnade des 

Gottes Shiva, der höchste Glückseligkeit mit 

sich bringt. Die Opfer, die sie ausführen, 

werden diesem Ziel gewidmet sein.“ 

 
Yogi Ramaiah 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Für diesen Zweck entwickelten die 

Siddhas Kundalini Yoga. Um sicherzustel-

len, dass er um seiner wahren Zwecke Wil-

len erlernt und angewendet wird, bestanden 

sie allerdings darauf, dass die Einzelheiten 

seiner Praxis nur von Adepten in einer per-

sönlichen Einweihung und niemals schrift-

lich weitergegeben werden. Die Beschrei-

bungen des Kundalini Yogas in ihren Ge-

dichten offenbaren jedoch dessen philoso-

phischen Ziele und Effekte. Diese Gedichte 

enthüllen auch die wesentlichen Elemente 

der Liebe und Hingabe, welche die göttliche 

Gnade einladen. Gnade kann – wie wir 

weiter 

unten 

sehen 

werden – 

die 

mensch-

liche 

Natur mit 

ihren 

gewöhn-

lichen 

Begren-

zungen 

transfor-

mieren, 

genauso 

wie die 

Alchemie 

unedle 

Metalle verwandeln kann, indem sie sich auf 

höhere, verborgene Naturgesetze beruft. 

Zum Beispiel wird der Eingeweihte von 

Babaji’s Kriya Yoga gelehrt, dass Shiva – 

der Name, den die Siddhas Gott oder dem 

höchsten Wesen, ihrer Quelle der Inspirati-

on, gegeben haben – während der 

Pranayama-Praxis wiederholt werden kann 

als „Va“, das „kommen“ in der tamilischen 

Sprache bedeutet, und „Si“, womit man sich 

auf den Namen Gottes bezieht. Ihn auf diese 

Weise zu wiederholen, vermittelt unser 

höchstes Streben nach transzendentaler 

Einheit. Als Erwiderung auf diesen Ruf des 

Strebens kann die göttliche Gnade als die 

Herabkunft „kühler Ruhe“ bei der gleichen 

Pranayama-Praxis erfahren werden.  

Die leuchtende Flamme, unser unver-

gleichbarer Gott, 

Die helle Flamme, die in meinem inners-

ten Selbst weilt,  

Die Flammenaugen, welche die sieben 

Welten transzendieren.  

Aber eine kühle Flamme ist Er, der An-

führer aller Opfer.  

– Tirumandiram 221. 

 

Hier definiert Tirumular Opfer neu. An-

statt den himmlischen Gottheiten Opferga-

ben in einem zeremoniellen Feuer darzu-

bringen, um Wohlstand für uns selbst oder 

unsere Familien zu erhalten, sollten wir das 

Feuer, das im Inneren weilt, die Kundalini 

Shakti, anheben, sodass sie zu allen Chakras 

aufsteigt. Ebenso interpretiert er Yaga oder 

Yagna (Opfer) als eine innere Aktivität des 

Yogas, vgl. die Verse 337 und 338. An kei-

ner Stelle in ihren Schriften preisen die 

Siddhas die Gottheiten. Anstatt sie in stei-

nernen Abbildungen oder Tempeln anzube-

ten, ermutigen sie uns, Kundalini Yoga als 

innere Verehrung zu verstehen.  

Tirumular betont, dass Opfer, die im Aus-

tausch für kleine Zugewinne gemacht wer-

den, in Wirklichkeit unsere Sicht trüben und 

das wahre Ziel, die Gnade Gottes zu ersu-

chen, kaschieren. Gott, Shiva, ist die höchste 

Flamme, die das Universum einhüllt und 

transzendiert und die Seele mit höchster 

Weisheit erfüllt. Die Sonne und der Mond 

sind Metaphern für Seine beiden Augen. Die 

Sonne steht für das höchste, universelle 

Bewusstsein, das alles auf allen Ebenen der 

Manifestation erhellt. Der Mond repräsen-

tiert das individualisierte Bewusstsein. Die 

Sonne ist der eine ewige Zeuge. Der Mond 

ist das reflektierte Bewusstsein, oder der 

 
Priester bei einer Feuerzeremonie 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Zeuge in 

jedem von 

uns. Sein 

drittes 

Auge, Agni, 

symbolisiert 

die höchste 

Erleuch-

tung, wel-

che die 

Seele über 

den Ozean 

von Geburt 

und Tod 

trägt. Wenn 

die Flamme 

kühl ist, 

kommt die 

Gnade 

Gottes auf die Seele herab. 

Siddhantha gibt einen fortschreitenden 

Weg in vier Stufen vor: (1) Chariya, Dienen, 

Karma Yoga; (2) Kriya, Handlungen der 

Verehrung, zuerst äußerlich, dann innerlich; 

(3) Yoga, einschließlich der acht Glieder des 

Ashtanga Yogas, aber letztendlich Kundalini 

Yoga; (4) Jnana, Weisheit. Jede Stufe berei-

tet uns auf die nächste vor. Als Schüler von 

Babaji’s Kriya Yoga versprechen wir, Yoga 

nicht nur für unseren persönlichen Nutzen, 

sondern zum Wohl aller zu praktizieren. 

Dies bereitet uns auf die zweite Stufe vor, 

wobei Bhakti Yoga den Aspiranten dabei 

hilft, Liebe und Hingabe zu entwickeln. Dies 

wiederum befähigt uns, Zugang zu der 

Gnade, Kraft und notwendigen Motivation 

zu erlangen, um die yogische Sadhana auf 

der dritten Stufe fortzusetzen. Die Erwe-

ckung der Kundalini auf der dritten Stufe 

führt zu Samadhi und der Verwirklichung 

von Weisheit auf der vierten Stufe. Die vier 

oben genannten Stufen können auch gleich-

zeitig ausgebildet werden. 

 

Die getrübte Sicht der falschen Identifika-

tion überwinden 

Laut den Siddhas hat Shiva fünf Funktio-

nen: Schöpfung, Erhaltung, Auflösung, 

Verschleierung oder Verdunkelung und 

Gnade. Sie fördern die Erziehung der Seele, 

indem sie ihr die Erfahrungen ermöglichen, 

die sie benötigt, um weiser zu werden und 

die Unwissenheit im Hinblick auf unsere 

wahre Identität, den Egoismus, und die 

Täuschung zu überwinden. Gnade wirkt 

durch alle diese Funktionen, aber wir kön-

nen direkten Zugang zu ihr erlangen, wenn 

wir mit Liebe nach ihr streben, indem wir 

uns Gott zuwenden. Diese Funktionen wer-

den durch die Hände und Füße Natarajas, 

des „tanzen-

den Shivas“ 

im Tempel 

von Chidam-

baram darge-

stellt. 

Obwohl 

uns das 

Bewusstsein 

auf allen 

Ebenen 

durchdringt, 

wird es 

durch die 

drei Malas 

oder Makel der Seele verdeckt: Anava Mala, 

Egoismus und die Unkenntnis unserer wah-

ren Identität, d.h. sich mit dem zu identifi-

zieren, was wir nicht sind; Karma Mala, die 

Summe unserer Gewohnheiten und Neigun-

gen, die Konsequenzen unserer vergangenen 

Gedanken, Worte und Taten; und Maya 

Mala, Täuschung des Geistes. Diese Ver-

schleierung oder Verdunkelung manifestiert 

sich in Form von Ablenkung durch Emotio-

nen, wie Angst oder Wut, mentale und intel-

lektuelle Unruhe, Begierden, körperliches 

Unwohlsein und andere Hindernisse, wie 

Zweifel, Zerstreuung, Lust und Faulheit. Ihr 

Zweck ist, uns dazu zu motivieren, zu Su-

chenden zu werden und nach der Weisheit 

 
Marshall Govindan unter Bogar 

und einem Priester 

 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

zu streben, die uns über sie hinaus zur 

Selbstverwirklichung führen wird.  

Wenn der Prana kontrolliert ist, wird bei 

diesem Kundalini-Yagna der Kanal der 

Sushumna Nadi geöffnet, so dass die 

Kundalini die sechs Adharas oder Chakras 

unter dem Kronen-Chakra durchdringt, wo 

sie mit Para-Shiva, dem höchsten Bewusst-

sein, verschmilzt. 

An der Spitze der zentralen Nadi sollte 

man das Innere und das Äußere erfahren; 

Durch das Brechen der Raserei von 

Ahamkara sollte man die Flut der Glück-

seligkeit verzehren können; 

Durch akkurates Verschmelzen mit Shiva 

in ungebrochener Ruhe; 

Sollte man die Glückseligkeit des schlaf-

losen Schlafes erreichen; 

Tanze, Oh! Schlange! Im Rhythmus, im 

Rhythmus.  

– Vers 116 aus Pambatti Siddhars 

„Dance, Oh! Snake Dance”  

 

„Ahamkara” ist der aus Unwissenheit 

hervorgegangene Egoismus. 

Laut den Siddhas zeigen die Wurzeln zur 

Befreiung von den oben erwähnten Makeln 

nach oben. Wie von Pambatti Siddhar in 

seinem Gedicht „Dance Snake Dance“ Vers 

113 dargestellt, gibt es keine Geburt für 

diejenigen, welche die nach oben wachsen-

den Wurzeln entfernt haben.  

Und ein Gedicht der Bauls, einer Gruppe 

mystischer Musikanten aus dem historischen 

Gebiet Bengalens, besagt:  

Die Wurzeln des Baumes sind in den 

Himmel gepflanzt,  

Und die Zweige auf die Erde.  

 

So ist Kundalini Yoga aufgebaut. Inner-

lichkeit und Aufwärtsbewegung sind seine 

Hauptcharakteristiken. Pranayama ist der 

Schlüssel, weil es uns hilft, unsere nach 

unten fließende Samenflüssigkeit umzulei-

ten und sie nach oben zu führen. Sexuelle 

oder Samenenergie, Bindu, wird in spirituel-

le Energie, Ojas genannt, sublimiert, die mit 

den höchsten Chakras im und über dem 

Kopf verbunden ist. Sublimierung ist ein 

Prozess der Verfeinerung bzw. Reinigung. 

Sich nach innen zu wenden, weg von der 

Ablenkung durch die Sinne, beruhigt den 

Geist und den Vitalkörper. Genauso wie ein 

Glas Wasser klar wird, wenn das Sediment 

sich am Boden absetzt, lässt sich dann auch 

das Bewusstsein deutlich von den Bewe-

gungen des Geistes unterscheiden. In der 

Stille identifizieren wir uns mit „Das“, der 

bewussten Energie, Shiva-Shakti, die im 

Kronen-Chakra zentriert ist.  

Der umgekehrte Baum, mit seinen über 

den Kopf in den Himmel zeigenden Wur-

zeln, ist eine Metapher für das Verhältnis 

zwischen unserer menschlichen Natur und 

unserem göttlichen Ursprung. Wir sind von 

dem Göttlichen geschaffen. Unsere Wurzeln 

sind das Göttliche. Shiva, höchstes Bewusst-

sein, manifestiert alles durch Shakti, die 

ursprüngliche Schöpferkraft. Das Bewusst-

sein ist kein Epiphänomen des Gehirns, wie 

manche Wissenschaftler ohne Beweise 

behaupten. Bewusstsein erhält alles.  

Die Praxis von Kundalini Yoga hebt die 

Energie von den unteren psychoenergeti-

schen Zentren, Chakras genannt – wo wir 

uns mit dem physischen Körper und seinem 

Fortbestand, mit Emotionen, Wünschen und 

Phantasien identifizieren und hauptsächlich 

auf Überleben, sexuelles Verlangen und 

Begehren konzentriert sind – zu den höheren 

Chakras – wo wir Liebe, Kreativität, Ein-

sicht und spirituelle Erleuchtung erfahren. 

Bis die höheren Chakras erweckt sind, iden-

tifizieren wir uns vollkommen mit den 

niederen psychologischen Zuständen. Zu-

sätzlich zu den Pranayamas, wie oben erläu-

tert, leiten alle der 18 Kriya Hatha Yoga 

Körperübungen und auch die Praxis von 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Bandhas oder Muskelverschlüssen die Ener-

gie von den unteren zu den höheren 

Chakras. Außerdem werden sie so geübt, 

dass sie die linke und die rechte Nadi, Ida 

und Pingala, ausgleichen, die auch als „ha“ 

und „tha“ bezeichnet werden. Die Praxis 

führt zur Öffnung der zentralen Sushumna 

Nadi. 

Lasse den Atem auf geeignete Weise 

durch die Nadis Idakala und Pingala 

fließen, 

Setze dich (anmutig) in Asanas und lenke 

den Atem angenehm im Inneren;  

Durch Muladhara, das dreieckig ist, stei-

ge nach oben; 

Mögest du wahrlich die Füße des Höchs-

ten sehen, also die zeitlose Ewigkeit. 

– Tirumandiram 2173 

 

Die drei Gunas entwurzelnd, wird derje-

nige, der den Atem in Muladhara kontrol-

liert 

Und ihn alternativ durch die linke und 

die rechte Nadi fließen lässt, 

In einer vorgeschriebenen Zeitspanne, 

von Ihm, welcher der König der himmli-

schen Wesen ist, unsterblich gemacht 

werden. 

– Tirumandiram 615 

 

Darüber hinaus führt die Praxis der Bija- 

oder Keimsilben Mantras, die für jedes 

Chakra spezifisch sind, zu einer Anhebung 

der Energie von den unteren zu den höheren 

Chakras. Sie energetisieren, erwecken und 

integrieren ihre zugehörigen psychologi-

schen Zustände. Dies spiegelt des Grund-

prinzip des Tantra wider, dass Bewusstsein 

der Energie folgt und die Energie dem Be-

wusstsein. Tantra bezieht sich auf die Ge-

samtheit der Lehren, die darauf abzielen, die 

materiellen und spirituellen Dimensionen 

der Menschheit zu verbinden.  

Laya Yoga 

Eine andere Bezeichnung für Kundalini 

Yoga ist Laya Yoga. Laya bedeutet Auflö-

sung. Die Auflösung der falschen Identifika-

tion des Egos mit dem, was es letztendlich 

nicht ist: die physischen, emotionalen, men-

talen und intellektuellen Dimensionen der 

menschlichen Natur. Jede davon entspricht 

einem Element oder Bhuta der antiken 

Wissenschaft: Erde, Wasser, Feuer und Luft. 

Sie verdecken unser wahres, ewiges spiritu-

elles Selbst, oder Bewusstsein, das dem 

fünften Element, Raum, entspricht.  

Die von den Siddhas bevorzugte Be-

schreibung Gottes, Vettaveli, bezieht sich auf 

weiten, leuchtenden Raum. Ebenso wie 

Wasser notwendig ist, um Erde zu lösen, 

man Feuer benötigt, um Wasser in Dampf 

übergehen zu lassen, Feuer zu Luft ver-

brennt und sich Luft im unendlichen Raum 

auflöst, steigt unser Bewusstsein auf, dehnt 

sich aus und identifiziert sich mit erhabene-

ren Dimensionen der Existenz. Egoismus –

die Gewohnheit sich mit dem zu identifizie-

ren, was wir nicht sind – engt das Bewusst-

sein auf körperliche Empfindungen, Emoti-

onen, geistige Fantasien oder Erinnerungen 

und intellektuelle Ideen ein und führt zu 

einem vorübergehendem Ausschluss von 

allem anderen. Dies ist effizient und effektiv 

für unser Überleben und viele begrenzte 

alltägliche Aufgaben und Beziehungen. 

Wenn aber das Ego eine übertrieben große 

Rolle einnimmt und uns unsere wahre Iden-

tität vergessen lässt, ist es die Hauptquelle 

unseres Leidens.  

Beim Laya Yoga lösen wir die falsche 

Identifikation unseres Egos mit dem Physi-

schen (Erde) auf, sodass sie in das Emotio-

nale (Wasser), das Mentale (Feuer), das 

Intellektuelle (Luft) und schließlich in das 

Spirituelle (Raum) übergeht. Die Meditation 

über die 24 Tattvas oder Prinzipien der 

menschlichen Natur ermöglicht uns einen 

Zugang zu Selbstverwirklichung und Trans-

zendenz. Die 24 Tattvas umfassen die fünf 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

oben erwähnten Elemente, ihre fünf 

Tanmatras oder Sinneselemente (Sehen, 

Hören, Riechen, Schmecken und Tasten), 

ihre fünf Sinnesorgane, die fünf Organe des 

Handelns sowie das Unterbewusstsein, den 

Geist, den Intellekt und das Ego ferner gibt 

es auch fünf weitere Tattvas, welche die 

Vertreter von Maya oder der Täuschung sind 

(Zeit, Begierde, Karma, begrenztes Wissen 

und begrenzte Kraft). Asanas oder Körper-

haltungen und Bandhas sublimieren die 

Energie im physischen Körper; Bhakti Yoga 

bzw. hingebungsvolle Praxis läutert die 

Energie im Vitalkörper, dem Sitz der Emoti-

onen; Pranayama und Meditation verfeinern 

die Energie im Mentalkörper; Mantras sub-

limieren die Energie im intellektuellen 

Körper. In Synergie führen sie zur kogniti-

ven Versenkung, Samadhi genannt, wobei 

die Kundalini-Energie zu dem obersten 

Chakra aufsteigt. Wenn dies eintritt, wird die 

Herabkunft der Gnade erleichtert und sie 

manifestiert sich als innerer Guru. Sri 

Aurobindo bezeichnet dies als das „seelische 

oder psychische Wesen“. Wenn es in den 

Vordergrund tritt, führt und transformiert es 

uns zunehmend, während unsere potentielle 

Kraft und unser potentielles Bewusstsein 

enthüllt werden. Wir erlangen Erkenntnis 

unseres göttlichen Selbst und identifizieren 

uns mit Sat–chit–ananda – absolutem Sein, 

absolutem Bewusstsein und absoluter 

Glückseligkeit – im Kronenchakra.  

Om Namah Shivayah bedeutet „das Re-

sultat von Hingabe ist Glückseligkeit”. In 

anderen Worten, wenn du alles aufgibst, 

bekommst du alles. Der spirituelle Weg 

beginnt, wenn du bereit bist, nichts Beson-

deres zu erleben und auch niemand Beson-

deres zu sein. Erinnere dich daran, während 

du jeden Moment dem nächsten opferst.  

 

Empfohlene Lektüre, erhältlich in ver-

schiedenen Sprachen in unserem Online-

Büchershop 

Govindan, Marshall, Jesus und die Yoga 

Siddhas – Lehren der Weisheit 

Govindan, Marshall, Babaji – Kriya Yoga 

und die 18 Siddhas 

Dr. T.N. Ganapathy, Ph.D and Dr. KR 

Arumugam, Ph.D, The Yoga of Siddha 

Tirumular: Essays on The Tirumandiram 

Dr. T.N. Ganapathay, Ph.D (Redaktion), 

The Yoga of the Eighteen Siddhas: An An-

thology  

Dr. T.N. Ganapathy, Ph.D, The Yoga of 

Boganathar, Band 1 and 2 (Englisch) bzw. 

Der Yoga des Siddhas Boganathar (Deutsch) 

Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas, 

Die Gnade von Babaji’s Kriya Yoga, Fern-

studienkurs 

Drs. Geetha Ananad und T.N. Ganapathy, 

Truth Speaks, Civavakkiyam, E-Book 

 

 

 

3. News und Notizen 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath mit M. G. Satchidananda und 

Durga Ahlund vom 17. September – 05. 

Oktober 2020. Begleite uns bei einer le-

bensverändernden, unvergesslichen Pilger-

reise zu dem Ort, an dem Babaji Soruba 

Samadhi erreicht hat, den höchsten Zustand 

der Erleuchtung. 

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF

/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-

German.pdf 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2020-German.pdf


17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Pilgerreise nach Südindien vom 03.-21. 

Januar 2021. Zum ersten Mal seit drei 

Jahren organisieren wir wieder diese Reise 

nach Südindien. Acharya Satyananda wird 

mit der Unterstützung von den Acharyas 

Sita und Nagalakshimi eine Gruppe Einge-

weihter in Babaji’s Kriya Yoga durch das 

Land der tamilischen Siddha Yoga Tradition 

führen, dieses Mal mit einigen neuen Reise-

zielen und einer Neujahrsfeier in unserem 

Ashram in Bangalore. Seit mehr als einem 

Jahrzehnt leitet Satyananda unsere Pilgerrei-

sen in Indien und unterrichtet Babaji’s Kriya 

Yoga dort. Die Reiseleitung wird in Eng-

lisch mit den jeweiligen Übersetzungen 

durch die begleitenden Acharyas stattfinden. 

Für Einzelheiten wenden Sie sich bitte an: 

info@babaji.ca 

Wir werden Heiligtümer der alten spiri-

tuellen Kultur Südindiens besuchen und 

mehrere lebende spirituelle Meister treffen, 

täglich Kriya Yoga angeleitet in Ashrams, 

alten Tempeln, Samadhi-Schreinen, auf 

Bergen und an Ozeanküsten praktizieren; 

wir werden unseren Ashram in Bangalore 

und die Ashrams von zwei weltberühmten 

Heiligen in Tiruvannamalai und Pondicherry 

besuchen sowie ein Ayurveda Resort nach 

vedischem Erbe in den Western Ghats und 

durch die wunderschöne Natur von Tamil 

Nadu und Kerala reisen, wobei wir das 

sonnige Landesinnere mit endlosen Kokos-

palmen, das schöne Gebirge der Western 

Ghats und die Küsten des Indischen Ozeans 

und des Arabischen Meeres streifen werden. 

 

Zweite Einweihungen werden von M. G. 

Satchidananda in Quebec vom 28.-30. Au-

gust und vom 23.-25. Oktober 2020 auf 

Englisch sowie vom 12.-14. Juni und vom 

16.-18. Oktober 2020 auf Französisch ange-

boten werden. 

 

Eine dritte Einweihung wird von M. G. 

Satchidananda vom 17.-26. Juli 2020 in 

Quebec abgehalten werden. Weitere werden 

2020 auch von Satyananda in Deutschland, 

von Nityananda in Spanien, von Sita 

Siddhananda in Frankreich und von 

Ishvarananda in Estland angeboten werden. 

Erreiche das Ziel der Selbst-Verwirklichung 

mit kraftvollen Kriyas zur Erweckung der 

Chakras und trete in den atemlosen Zustand 

von Samadhi ein. 

 

Internationaler Yoga Kongress von Yoga 

Vidya, 20.-22.11.2020 in Bad Meinberg, 

mit M.G. Satchidananda als einem inter-

nationalen Hauptgast  

M.G. Satchidananda kommt nach 

Deutschland!  

M.G. Satchidananda, Linienhalter von 

Babaji’s Kriya Yoga und Gründer-Präsident 

von Babaji’s Kriya Yoga Order of Acharyas, 

besucht zum ersten Mal seit vielen Jahren 

wieder Deutschland und gibt ein Einwei-

hungsseminar in einem deutschsprachigen 

Land. 

Dies ist daher eine großartige Gelegen-

heit für alle bereits Eingeweihten, die ihn 

aus früheren Jahren kennen und gerne wie-

dersehen möchten, sowie für alle, die ihn 

einmal persönlich kennenlernen und erleben 

möchten! 

Satchidananda wird zwei Vorträge über 

Yoga-Siddhantha und über Yoga-Sadhana 

nach Patanjali halten und einen Satsang 

anbieten, in englischer Sprache übersetzt 

von Satyananda, sowie unmittelbar im An-

schluss an den Kongress ein Einweihungs-

seminar geben: 

Seminar mit Erster Einweihung in Babaji’s 

Kriya Yoga:  

Sonntag-Mittwoch, 22.-25.11.2020 in 

Bad Meinberg, mit Acharya M.G. Satchida-

nanda 

Das Seminar findet als Retreat bei Yoga 

Vidya statt, es beinhaltet Übernachtung und 

Vollverpflegung vor Ort. Seminarbeginn ist 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Sonntag, 16:30 Uhr, Seminarende ist Mitt-

woch, ca. 12 Uhr.  

Inhalt 

Die erste Einweihung in Babaji´s Kriya 

Yoga führt in Kundalini-Pranayama Kriya 

ein, in den Atem der Schöpferkraft, sowie in 

die Bewusstseins- und Meditationstechniken 

der Siddhas, die der eigenen Gesundung, 

Entfaltung, Transformation und dem Erwa-

chen dienen. 

Satsang 

M.G. Satchidananda wird in diesen Ta-

gen auch einen Satsang halten für alle Ein-

geweihten in Babaji´s Kriya Yoga!  

Der Satsang wird am Sonntag, 22. No-

vember 2020 von 08:15 – 11:00 Uhr statt-

finden. 

Anmeldung 

Eine persönliche Anmeldung für das 

Einweihungsseminar im Voraus per E-Mail 

(info@babaji.de) ist erforderlich. 

Anmeldeschluss ist der 1. Oktober 2020. 

Die Teilnehmerzahl ist begrenzt. Gege-

benenfalls kann ein Seminarplatz nur über 

Warteliste vergeben werden. Der Anmelde-

schluss ist einzuhalten. 

Wichtig: Für die Zulassung benötigen wir 

den vollständig ausgefüllten und unter-

schriebenen ↗Anmeldebogen, auch von 

allen Wiederholern.  

Mit der Anmeldebestätigung geben wir 

die näheren Informationen zur Unterkunft 

und zur Anmeldung bei Yoga Vidya für den 

Yoga-Kongress und/oder für unser Seminar. 

Weitere Details zum Einweihungssemi-

nar in unserer ↗Seminarbeschreibung. 

Änderungen und alle Rechte vorbehalten. 

Terminänderungen sind manchmal unver-

meidbar. Bitte vor Anmeldung eigenständig 

im ↗Seminarkalender auf Aktualisierungen 

überprüfen. 

 

Veranstalter:  

Yoga Vidya, Bad Meinberg, in Schirm-

herrschaft, 

Babaji’s Kriya Yoga Order of Acharyas, 

Inc. (USA, Kanada, Indien, Sri Lanka). 

Alle Seminarteilnehmer sind herzlich 

eingeladen und willkommen, auch zuvor auf 

dem Kongress dabei zu sein!  

 

Internationale Yoga Konferenz in War-

schau (Polen) vom 27.-28. November 2020 

mit M. G. Satchidananda und weiteren 

angesehenen Rednern in englischer und 

polnischer Sprache. Die Veranstaltung wird 

darauf fokussiert sein, Yoga im Allgemeinen 

und Babaji’s Kriya Yoga im Besondern 

vorzustellen. Es werden historische, gesund-

heitliche, spirituelle und philosophische 

Blickwinkel beleuchtet werden. Nähere 

Informationen zum Programm und den 

Teilnahmemöglichkeiten werden bald ver-

fügbar sein. Kontakt-E-Mail: 

poland@babajiskriyayoga.net.  

 

The Practice of Integral Yoga (in engli-

scher Sprache), von J.K. Mukherjee wird 

nun von Kriya Yoga Publications vertrieben:  

www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor

e.htm#integral_yoga_book 

Sri Aurobindo Ashram veröffentlicht 

2003. 366 Seiten. Preis: USD$ 18.50, CAD$ 

18.90 in Kanada (inkl. Waren- und Dienst-

leistungssteuer). 

ISBN 81-7058-

732-8. Softcover. 

15,24 x 22,86 cm. 

Wenn du von 

der Brillanz der 

Schriften Sri 

Aurobindos inspi-

riert oder von der 

Mutter im Herzen 

berührt wirst und 

du gerne kurz und  

https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Enrollmentform-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2020-Satchidananda-Satyananda-YV-Program.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book


19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 
Acharya Satyananda mit 30 Teilnehmern bei einer 

zweiten Einweihung am 09. Februar 2020 in Mumbai 
(Indien) 

 

bündig verstehen möchtest, wie man ihren 

Integralen Yoga praktiziert, ist dieses Buch 

genau das Richtige für dich. 

Wenn du in deinem Körper und Geist er-

fahren möchtest, was es bedeutet, „Gnade” 

in dein Leben „herabzurufen“, ist dieses 

Buch genau das Richtige für dich. 

Wenn du ein klares und gegenwärtiges 

Verständnis davon entwickeln willst, wann 

der göttliche Wille in deinem Leben ein-

greift, ist dieses Buch genau das Richtige für 

dich. 

„Wir haben dieses Buch immens genos-

sen. Wir haben Professor Mukherjee, 

Sadhak des Integralen Yoga seit mehr als 50 

Jahren und ehemaliger Direktor des Interna-

tional Center of Education, im Januar 2006 

im Sri Aurobindo Ashram in Pondicherry 

getroffen. Wir waren von seiner klaren 

Botschaft bezaubert, dass ein göttliches 

Leben zu führen, bedeutet, unermüdlich bei 

sich selbst nach Schwächen und Fehlern zu 

suchen und zweifellos und äußerst ent-

schlossen zu sein, diese Lücke zwischen 

dem Punkt, an dem man gerade ist, und 

dem, an dem man sein möchte, zu überbrü-

cken … und dabei wenn immer nötig das 

Göttliche anzurufen. Er gibt uns in seinem 

Buch „The Practice of Integral Yoga“ die 

Mittel dafür.“ 

 

Neue Veröffentlichung (in englischer 

Sprache): The Recognition of Our Own 

Heart: Ponderings 

on the 

Pratyabhijnahryda

yam, ein wichtiger 

Text aus dem 

Kashmirischen 

Shivaismus über-

setzt mit Kom-

mentar von der 

verstorbenen Joan 

Ruvinsky, mit 

phantastischen 

photographischen Illustrationen. Details 

unter: 

www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor

e.htm#recognition_heart_book 

 

Neu: Persönliche Retreats im Ashram in 

Quebec sind nun mit vorheriger Reser-

vierung möglich. Wir freuen uns, bekannt 

zu geben, dass Jivani Johanne Abran und ihr 

Ehemann Dhanyam Daniel Lacroix in ihr 

neu gebautes Haus 100m von dem Quebec 

Ashram entfernt eingezogen sind. Und dass 

Jivani sich während der Wintermonate und 

im zeitigen Frühjahr dazu bereit erklärt hat, 

Mahlzeiten für Besucher zuzubereiten, die 

ein persönliches Retreat im Ashram machen 

möchten. Von Ende April bis Ende August 

können entsprechende Mahlzeiten auch von 

Vajra Ira Davis angeboten werden. Für 

weitere Informationen: info@babaji.ca 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book


20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Yoga Einweihungen 

und Seminare 
 

Basisseminar 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          04. – 07.06.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de 

 

Bretten (nahe Karlsruhe, DE)  01. – 04.10.2020 

Informationen und Anmeldung: Manuela 

König , www.indrayoga.de 

 

Gottsdorf (Niederösterr., AT)  23. – 25.10.2020 

Veranstaltungsort: Alte Schulte, Gottsdorf, 

Information und Anmeldung: Christian 

Ebner, connect@rajayoga.at bzw. 

www.rajayoga.at 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit M. G. Satchidananda und Satyananda 

Bad Meinberg (DE)         22.11.-25.11.2020 

Veranstaltungsort: Yoga Vidya, ↗weitere 

Details und Programm 

 

mit Kailash 

Thundorf (CH)              21.08. – 23.08.2020 

Thundorf (CH)              27.11. – 29.11.2020 

 

Kontakt: info@babaji.ch 

Telefon: +41/(0)52 366 32 92 

 

mit Brahmananda 

Klagenfurt (AT)                 17. – 19.07.2020 

 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

Aufbauseminar 

 

Bad Griesbach (DE)     11.06. – 14.06.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de;  

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Brettl bei Gaming (Niederösterreich, AT)   

29.10. – 01.11.2020 

Veranstaltungsort: Wolfsberghof, ↗weitere 

Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Vertiefungsseminar 

 

Bad Griesbach (DE)     31.07. – 09.08.2020 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de, ↗weitere Details und 

Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Kriya Hatha Yoga Lehrer Aus-

bildung 

 

mit Kailash und Satyananda 

Thundorf (Schweiz)           13. – 28.07.2021 

Seminarort: Yogaschule Lichtblick, Haupt-

straße 2, CH-8512 Thundorf 

Kontakt: Kailash, info@babaji.ch; ↗weitere 

Details und Programm 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.alterpilgerhof.de/
http://www.indrayoga.de/
http://www.rajayoga.at/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2020-Satchidananda-Satyananda-YV-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2020-Satchidananda-Satyananda-YV-Program.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#kailash
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L2-2020-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L2-2020-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L2-2020-Satyananda-Program.pdf
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L3-2020-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L3-2020-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/training.php


21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Orden der Acharyas. 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 

Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953 

diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden 

Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu 

einem bestimmten Thema mit praktischen 

Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals – falls noch nicht gesche-

hen – um die jährliche Zahlung von 13 

Euro auf das deutsche Konto von M.G. 

Satchidananda für das Abonnement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-

tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-

bec, JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-

schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600  

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse verfü-

gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen, 

an welche E-Mail Adresse das Journal ver-

schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr 

einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-

Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf 

die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird 

als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls Du dein Abonnement 

nicht bis zum 30. Juni 2020 verlängerst, 

kann es sein, dass Du die nächste Ausgabe 

nicht erhältst.

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/

