Jahrgang 27 — Nr. 4 Winter 2020/21

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe
I n dleser AUSgabe erscheint einmal pro Quartal
. . Herausgeber:
1. Samadbhi: wie lange braucht man daftr? 38;)3&_5 th_iya Yfga
. . ~ - an ublications, Inc.
Oder: wie man damit aufhort, Zeit zu verschwenden 196 Mountain Road -P.O.Box 90
und wachsam bleibt Eastman Quebec Canada JOE | PO
. Tel +1-888-252-9642
von M. G. Satchidananda oder +1-450-297-0258
) Fax_+1—450—297—3_957
2. Yamas versus die Pandemie und den Klimawandel www.babaji.ca- journal@babaji.ca
von M. G. Satchidananda Deutsche Ausgabe:
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland
3. Yogi S.A.A. Ramaiah: www.babaii.de - info@babaii.de

Apostel der Tamil Kriya Yoga Siddhantham
von M. G. Satchidananda

4. News und Notizen

1. Samadhi: wie lange braucht man dafiir? Oder: wie
man damit aufhort, Zeit zu verschwenden und wach-
sam bleibt

von M. G. Satchidananda

Wie lange dauert es, bis man Samadhi er- wichtig, nicht nur am Anfang ihres spirituel-
reicht? Diese Frage ist fur viele Yogaschiler len Weges, sondern oft auch in Momenten


http://www.babaji.ca/

des Zweifels oder der Entmutigung. Beson-
ders dringlich wird sie, wenn man das Ge-
fuhl hat, dass einem die Zeit fehlt oder sie
begrenzt ist. ,,Ich habe keine Zeit*, um Yoga
zu praktizieren, ist ein verbreiteter Satz, der
im Denken vieler Yogaschuler immer wieder
auftaucht.

Wie man keine Zeit verschwendet und
wachsam bleibt

,lhr traumt mit offenen Augen. Deshalb
leidet ihr.*“ Diese Diagnose unseres mensch-
lichen Zustandes war eine der ersten Lehren,
die mir immer wieder von Yogi S.A.A.
Ramaiah, meinem Lehrer, eingepréagt wurde.
Und dann wiederholte er, wie ein guter Arzt,
der einem Patienten ein Rezept ausstellt, in
seinen Vortragen ,,Erhebe dich und wache
auf” und ,,praktiziere Babaji‘s Kriya Yoga.
Mit ,, Traumen® bezog er sich auf die Nei-
gung, sich in das Geplapper und die Gespra-
che des Geistes und die Emotionen des
Vitalkorpers zu vertiefen. Um aus ,,dem
Traum* aufzuwachen, verschrieb er ,,.Sadha-
na“, das definiert ist als ,,alles, was man tun
kann, um sich daran zu erinnern, wer man
wirklich ist, und alles, was man tun kann,
um die falsche Identifikation mit dem, was
man nicht ist, loszulassen.*

Abgesehen von den Techniken des Kriya
Yoga war das Wertvollste, was er mir gab,
die Motivation, sie zu praktizieren. Er tat
dies zum Teil dadurch, dass er mich bat, ihm
jeden  Monat eine
schriftliche  Aufzeich-
nung dartiber zu schi-
cken, wie viel Zeit ich
jeden Tag damit ver-
brachte, die verschiede-
nen  Techniken von
Babajis flnffachem
Kriya-Yoga-Pfad zu
praktizieren: Asanas
und Bandams,
Pranayama, Meditation,

Mantras und Bhakti-Yoga, und unter ande-
rem die Zeit, die ich der Arbeit widmete,
und ob ich einen Tag der Stille und einen
Fastentag pro Woche einhielt. Nachdem ich
ihm eine Aufzeichnung meines Sadhana mit
mindestens 56 Stunden pro Woche drei
Monate hintereinander vorgelegt hatte, in
denen ich ebenfalls einer Vollzeitbeschafti-
gung nachgegangen war und ein Dutzend
Tage des Fastens und Schweigens eingehal-
ten hatte, wurde ich im September 1970 in
seinem ersten Ashram in Siidkalifornien als
Mitbewohner akzeptiert. In den folgenden
18 Jahren setzte ich dieses Programm fort.
Durch Aufzeichnungen und Berichte dari-
ber, wie ich meine Zeit nutzte, lernte ich, sie
nicht zu verschwenden und wachsam zu
bleiben. Mehr dazu ist im ,,Vorwort*“ meines
Buches ,,Jesus und die Yoga Siddhas, Lehren
der Weisheit “ zu finden.

Die Zeit ist eine Wirkkraft von Maya

Die Zeit wird als eine der funf wirkenden
Krafte von Maya oder der geistigen Tau-
schung bezeichnet, die den Egoismus, das
beschrankte Bewusstsein, begleiten. Samad-
hi tritt ein, wenn man in einen erweiterten
Bewusstseinszustand eintritt, der Uber die
finf Wirkkréafte von Maya hinausgeht, wel-
che da sind: begrenzte Zeit, begrenztes
Wissen, begrenzte Macht, Wiinsche und
Karma. So wie Wolken das Sehen des blau-
en Himmels verhindern, verbirgt ihre kollek-
tive Kraft die Erkennt-
nis von ,JIch bin Das*
oder Satchidananda
(absolutes  Sein, Be-
wusstsein und Gluckse-
ligkeit) jenseits aller
Begrenzungen.

Leiden kommt auf,
wenn wir unser wahres
Zeugen-Selbst  verges-
sen und zulassen, dass
sich das Bewusstsein in

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



mentalen oder emotionalen Zustdnden der
Begrenzung zusammenzieht. Diese Maya-
Krafte verstarken sich oft gegenseitig. Zum
Beispiel, wenn man den Verstand sagen
hort: ,,Ich habe keine Zeit®, um etwas zu tun,
kommen begrenzende Gedanken der Anhaf-
tung ,,Ich will* oder der Abneigung ,,Ich will
nicht“ hinzu. Oder oft begleiten auch Ge-
danken begrenzter Macht, ,.Ich kann es nicht
tun“ oder begrenzten Wissens, ,Ich weil}
nicht, wie“, derartige Uberlegungen wie
,,Ich habe keine Zeit.*“ Das Leiden nimmt zu,
wenn solche Gedanken nicht losgeldst be-
trachtet, sondern mit Gefuhlen wie Frustra-
tion, Schuld, Angst, Zweifel oder Depressi-
onen verbunden und dadurch verstéarkt wer-
den. ,Ich bin wiitend*, sagt der \erstand.
,,Ich bin nicht mehr wiitend*, sagt er einige
Zeit spater. Beides ist unwahr. Man kann nur
das sein, was immer ist. Das Wiederholen
von Gedanken oder Gefiihlen erzeugt die
Illusion von Dauerhaftigkeit.

Freiheit von solchen Begrenzungen ent-
steht, wenn man lernt, ,,loszulassen, d.h.
Gewahrsein in jedem Augenblick aufrecht
zu erhalten und mit schwierigen Emotionen
umzugehen, wie es bei der ersten und zwei-
ten Einweihung in Babaji‘s Kriya Yoga
gelehrt wird. Stress ist zum Grofteil das
Ergebnis solcher Gefilihle der Begrenzung.
In Kombination verleiten sie einen zu dem
falschen Glauben, dass es eher an Zeit als an
Prioritat fur die Yogapraxis mangelt. Wir
alle haben 24 Stunden Zeit am Tag. Wenn
man also denkt: ,Ich habe keine Zeit zum
Praktizieren®, dann sagt man in Wirklich-
keit: ,,Die Praxis ist nicht meine Prioritét.”
Wie viel Zeit verschwendest du, die dieser
Praxis des yogischen Sadhana gewidmet
werden konnte?

Die Begrenzungen des Karmas manifes-
tieren sich in den  Gewohnheiten
(Samskaras) und der Neigung, in der \er-
gangenheit zu verweilen (Vasanas). Durch
Uben von Kriya, dem ,,bewussten Handeln®,
im tdglichen Leben und durch wiederholtes

Eintauchen in Samadhi wird man Freiheit
von Karma erlangen.

Samadhi oder kognitive Versenkung

Samadhi wurde von meinem Lehrer, Yogi
Ramaiah, als ,,der atemlose Zustand des
Einsseins mit der Wahrheit oder Gott*“ be-
schrieben. Wenn der Atem still wird, so wird
auch der Geist still. Seine erste Anweisung
in der Meditation bestand darin, Paambatti
Siddha und die Psalmen Davids zu zitieren:
»Sel still und wisse, dass ich Gott bin.“
Samadhi ist im wortlichen Sinne nicht das,
was man denkt. Im Wesentlichen wird man
sich dessen bewusst, was bewusst ist.

Du kannst damit beginnen, dich auf eine
solche geistige Stille oder Samadhi hinzu-
bewegen, indem du Gedanken und beglei-
tende Emotionen beobachtest bzw. unter-
suchst, wahrend du Losldsung und die Hin-
gabe der Ich-Perspektive an die Perspektive
des inneren Zeugen-Selbst praktizierst.
Konzentriere dich auf den zeitlosen Raum
zwischen den Gedanken. Dieser ,,Zeuge* tut
nichts, denkt nichts, flhlt nichts. Er ist das
Beobachten von vorbeiziehenden Handlun-
gen, Gedanken und Gefiihlen. Wie Jesus im
Thomas-Evangelium, Vers 42, sagt: ,,Sei ein
\orubergehender.*

Patanjali schreibt die Praxis von Kriya
Yoga vor.

Im Yoga-Sutra 1.1 definiert Patanjali
Kriya Yoga als: Tapas (intensive Ubungs-
praxis), Svadhyaya (Selbst-Studium) und
Isvara-pranidhana (Hingabe an Gott).

(Sie dienen) dem Zweck, die Belastungen
zu verringern (und) sich in der kognitiven
Versenkung (Samadhi) zu Uben. — Yoga-
Sutra 11.2

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Durch standiges Uben und durch Loslas-
sen (kommt es zum) Aufhdéren (der Identifi-
kation mit den Fluktuationen des Bewusst-
seins). — Yoga-Sutra 1.12

Im Yoga-Sutra 1.13 erklart er klar, was
wir zu Uben haben: ,, In diesem Zusammen-
hang ist das Bemuhen, (im Zustand des
Aufhorens der Identifikation mit den Fluktu-
ationen des Bewusstseins) zu bleiben, ein
stindiges Uben.

,Intensive Ubungspraxis”, oder Tapas,
hat drei Elemente: Absicht, Anstrengung
oder Willenskraft und Ausdauer. Eine Ab-
sicht beginnt mit einem Gelubde, sich selbst
einen gewissen Genuss zu versagen. Dazu
gehort, sich irgendeine Anhaftung oder
Abneigung zu verwehren. Im Hinblick auf
den Umgang mit der Zeit, zum Beispiel,
wiederhole jeden Tag: ,Ich libe Meditation
fiir mindestens dreilig Minuten pro Sitzung,
zwei Sitzungen pro Tag.“ Das erfordert
Anstrengung und Willenskraft und eine
konsequente Wiederholung uber einen lan-
geren Zeitraum, weil es Widerstand aus
anderen Gewohnheiten oder Neigungen
heraus geben wird. Die Willenskraft entwi-
ckelt sich allmahlich, indem man sie wie-
derholt und regelmaRig ausibt. Irgendwann
erreicht man einen Zustand des Gleichmuts,
in dem man einfach nur genieen kann,
unabhéngig davon, ob das Objekt der Be-
gierde oder Abneigung vorhanden ist oder
nicht.

In den folgenden Versen beginnt Patanja-
li, unsere Frage direkt zu beantworten:

(Die Ubenden, die in lhrer Ubungspra-
xis) absolut konsequent (sind, sind der kog-
nitiven Versenkung) sehr nahe. — Yoga-Sutra
1.21

Man mag Einblicke in die kognitive Ver-
senkung (Samadhi) — die Erfahrung des
Selbst, in der sich unser Geist innerlich
konzentriert und man von absoluter Gliick-
seligkeit (Ananda) erflllt ist — erhaschen,
aber die wahre Herausforderung besteht
darin, dies zu einem lang anhaltenden und
stabilen Zustand zu machen. Dazu muss
man mit intensiver oder enthusiastischer
Hingabe (ben, das Zeugen-Bewusstsein
kultivieren und den Geist und die Sinne
nach innen wenden, weg von zerstreuenden
Neigungen. Wenn Konzentration und Zeu-
genbewusstsein spontan und kontinuierlich
werden, wird dies als intensive und ent-
schlossene Praxis (Tivra-samvega-sadhana)
bezeichnet. Wann immer ein Schimmer von
Samadhi in unserem Inneren aufleuchtet,
waére es weise, diesen auch in unser dul3eres
Leben zu tragen. So steht es in den Siva-
Sutras: ,,Die Gliickseligkeit der Welt ist die
Gluckseligkeit der spirituellen Vereinigung
(Samadhi).

Ubung: Nimm alles in der Welt als Gott-
lich an und erhalte die universelle Vision der
Liebe aufrecht.

Und im Yoga-Sutra 1.22 erklart er uns die
Bedingungen, die bestimmen, wie viel Zeit
benotigt wird:

,,Der wesentliche Unterschied (wie
schnell die kognitive Versenkung erreicht
wird, liegt) somit (darin, ob die Ubungspra-
xis des Yogin) mit geringem, moderatem
oder starkem Einsatz (ausgefuhrt wird). “

Bei geringem Einsatz (Mrdhu) ist die
Praxis ungleichméfig, sporadisch, voller
Zweifel, H6hen und Tiefen und voller Ab-
lenkungen, die einen mitreiBen. Bei mali-
gem Einsatz (Madhya) wechseln sich Zeiten
der Intensitdt und Hingabe mit anderen
Zeiten ab, in denen man vergesslich ist, sich

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



ablenken l&sst und negativen Gedanken und
Gewohnheiten nachhéngt. Ein starker Ein-
satz (Adhimatra-sadhana) heil3t gleichblei-
bende Entschlossenheit, sich an das Selbst
zu erinnern und gleichmdtig zu bleiben bei
Erfolg und Misserfolg, Freude und Schmerz
und immer mehr Liebe, Vertrauen, Geduld
und Mitgefuhl gegeniiber anderen Menschen
zu entwickeln. Dies wird erreicht, wenn wir
die von uns gewdhlte gottliche Gestalt ver-
ehren oder wenn wir versuchen, das alles
durchdringende Gottliche in allem zu sehen
und unsere aufkommenden Winsche Uber-
winden. Egal, wie heftig das Geschehen ist,
wie schwierig die Lebensumsténde, wie
grol? das Drama der Illusionen (Maya), das
sich um uns herum abspielt — wir bleiben
dabei, das Gottliche in allem zu sehen.

Wie bleibt man dauerhaft im Samadhi-
Zustand?

Nachdem sowohl objekt-orientierte kog-
nitive Versenkung (Samprajnata Samadhi),
die diskontinuierlich ist, als auch nicht-
objekt-orientierte  kognitive  \Versenkung
(Asamprajnata Samadbhi), die kontinuierlich
ist, in den Yoga Sutras 1.17 und 1.18 be-
schrieben wurden, sagt uns Patanjali im
Yoga Sutra 1.20, was erforderlich ist, um
dauerhaft im Samadhi-Zustand zu verblei-
ben:

,,Andere (Yogins) (erreichen die nicht-
objekt-orientierte  kognitive  Versenkung)
durch tiefe Hingabe, innere Kraft, Achtsam-
keit, meditative Versenkung und Erkennt-
nis.

Man muss wiederholt in die diskontinu-
ierliche, objekt-orientierte kognitive Versen-
kung eintauchen, bevor sie zu einem Dauer-
zustand werden kann. Auf diese Weise
beseitigt man allméhlich die drei Makel der
menschlichen Natur: Egoismus, Maya und
Karma.

Diejenigen, die sie erreichen, tun dies,
indem sie Folgendes entwickeln:

Sraddha = Intensive Hingabe verbunden
mit unbedingten Glauben an den Yoga sowie
Vertrauen in die eignen Fahigkeiten, in das
eigene Sadhana bzw. die praktizierten Tech-
niken und in den Lehrer;

Varyam = Energie, Enthusiasmus und
Mut entspringen einem solchen Glauben und
erzeugen intensive Hingabe, wodurch die
Praxis zusatzlich von der Geflhlsseite her
unterstitzt wird;

Smrti = Erinnerung; wobei man sich
standig an den Weg erinnert, an die gelern-
ten Lektionen, um nicht in eine weltliche
Perspektive zuriickzufallen; man bleibt
achtsam;

Samadhi = Man erlebt regelméfig die Er-
fahrung der kognitiven Versenkung. Auch
wenn diese aufgrund der Fluktuationen des
Geistes (Cittavrttin) und der Ablenkungen
nicht dauerhaft ist, entwickelt sie sich mit
Hilfe des yogischen Sadhana.

Prajna = Unterscheidungsvermdgen; Er-
kenntnis. Durch wachsames Selbstgewahr-
sein erhélt man in jedem Moment Einsichten
und Flhrung durch die Ereignisse des eige-
nen Lebens.

Spirituelle Energie und Kraft fihren zu
Achtsamkeit und Wachsamkeit. Diese wie-
derum bringen eine Besinnung auf den
eingeschlagenen Weg, auf die Disziplin, der
man folgt, mit sich. Durch diese Erinnerung
kommt es zu kontinuierlichem Gewahrsein.
Ein solches fortwahrendes Gewahrsein fiihrt
zur Unterscheidung (Prajna) zwischen dem
wahren Selbst und dem unwahren.

Asamaprajnata Samadhi (nicht-objekt-
orientierte kognitive Versenkung), der kon-
tinuierliche Zustand der kognitiven \Versen-
kung, manchmal als ,,Erleuchtung® bezeich-
net, ist eine letztendliche Folge der wieder-
holten Erfahrung diskontinuierlicher objekt-
orientierter kognitiver Versenkung
(Samprajnata Samadhi) und wird durch die

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Kultivierung bestimmter positiver Neigun-
gen, die in Vers 1.20 aufgezahlt werden, wie
Glaube an die Praxis und den Lehrer, Enthu-
siasmus, Wachsamkeit, Unterscheidungs-
vermodgen und Erinnerung, gefordert. Da-
durch werden die idealen Bedingungen
geschaffen, unter denen alte gewohnheits-
méaRige Neigungen aufgelost werden kon-
nen.

Ubung: Ube dich in Glauben, Enthusias-
mus, Wachsamkeit, Unterscheidungsvermo-
gen und Kontemplation, um die alten Nei-
gungen aufzulésen. Zeichne deine Meditati-
onen auf, damit du dir der Neigungen, die
dich antreiben, bewusst werden und positive
Gedanken verstarken kannst. Tauche immer
wieder in die objekt-orientierte kognitive
Versenkung (Samprajnata Samadhi) unter
Verwendung der Samadhi Kriyas ein, die bei
der dritten Einweihung in Babaji‘s Kriya
Yoga gelehrt werden.

Verpflichte dich zu einer taglichen Sad-
hana-Praxis

Eine Verpflichtung oder Absicht wird als
Sankalpa bezeichnet. Sie hat drei Elemente:
Beginne mit dem, was du glaubst, jetzt
bewaltigen zu konnen, und fasse die Ab-
sicht, es regelmalRig fortzusetzen. Mache dir
nach mindestens einer Woche einen neuen
Zeitplan, der mehr Zeit fir die regelmaRige
Praxis vorsieht. Halte schriftlich fest, wie
viel Zeit du jeden Tag fiir die verschiedenen
Arten von Sadhana aufwendest. Dies wird
dir dabei helfen, zu erkennen, wie du Zeit
verschwendest, und dabei, bessere Entschei-
dungen zu treffen, wie du deine Zeit nutzt.
Dieses Vorgehen wird auch dazu beitragen,
deine Praxis zu intensivieren.

Ubung: Tauche ganz in das Praktizieren
ein. Gehe jeden Tag einen Schritt weiter.
Sieh alles als Teil des gottlichen Plans, der
sich in vollkommener Weise fiir deine Ent-
wicklung entfaltet. Sieh nichts als auRRerhalb
dieses gottlichen Plans an oder im Wider-
spruch zu ihm. Sei beharrlich und konse-
quent. Fasse klare Absichten, wie viel Zeit
du jeden Tag mit den verschiedenen Yoga-
Praktiken verbringen wirst, und flihre dann
daruiber Buch.

Durch ein Sadhana, das alle Formen des
Yoga einschliel3t, die mit der Absicht prakti-
ziert werden, im Zeugen-Selbst zu bleiben
und falsche ldentifikation loszulassen, wird
das Unterbewusstsein gereinigt und die
Dualitat aufgeldst. Man wird sich der einen
Prasenz Uberall bewusst. Durch das Dienen
vergisst man sein kleines, auf dem Ego
basierendes Selbst und seine unbedeutenden
Probleme, und entwickelt die universelle
Vision der Liebe.

Referenzen  (Blcher erhéltlich  unter
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php):

Govindan M., ,, Die Kriya Yoga Sutras des
Patanjali und der Siddhas “

Govindan M., ,Jesus und die Yoga
Siddhas, Lehven der Weisheit “, \forwort

Govindan M., ,, Erleuchtung ist anders als
du denkst

Govindan M., , Die Gdttliche Maya”,
BKY Journal, Jg. 21, Nr. 2 — Sommer 2014

Govindan M., ,,Wie man die Auswirkungen
des Karmas durch Kriya Yoga beseitigen
kann”, BKY Journal, Jg. 23, Nr. 4 — Winter
2016/17

Govindan M., ,, Tapas: Unsere Ubungspra-
xis intensivieren“, BKY Journal, Jg. 13,
Nr. 3 — Herbst 2006 (engl. Originalversi-
on).

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-21-2-Sommer-2014.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-23-4-Winter-2016-17.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-23-4-Winter-2016-17.php
https://www.babajiskriyayoga.net/english/articles/art28-tapas-bringing-intensity-to-practice.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/articles/art28-tapas-bringing-intensity-to-practice.htm

2. Die Yamas versus die Pandemie und den Klimawan-

del

von M.G. Satchidananda

Die Yamas oder Selbstbeschréankungen
sind Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit, Nicht-
Stehlen, Enthaltsamkeit und Begierdelosig-
keit. — Yoga Sutras 11.30

Die Yamas sind die erste Stufe bzw. das
erste Glied, die bzw. das von den acht Stu-
fen, Astanga, des Klassischen Yogas vorge-
schrieben wird zur Erfullung von Dharma,
sozialer Ordnung, und des Potentials eines
jeden Individuums, oder Svadharma. Die
Herausforderungen der COVID  19-
Pandemie und des Klimawandels, in der Tat
jedes Ereignis im Leben, bieten eine Gele-
genheit, diese Selbstbeschrankungen anzu-
wenden und so ihrem Zweck gerecht zu
werden, d.h. Weisheit zu finden.

AuBerdem ist ,,Yama‘ auch der Name des
Konigs des Todes, was uns an den Zweck
des Yoga erinnert: das Ende der funf Ursa-
chen des Leidens: Unwissenheit unserer
wahren Identitat, die wiederum den Egois-
mus entstehen lasst, Anhaftung, Abneigung
und die Angst vor dem Tod (Yoga Sutra
11.3).

Unwissenheit heif3t, das Vergangliche als
unverganglich, das Unreine als rein, das
Leidvolle als freudvoll und das Nicht-Selbst
als das Selbst zu sehen. — Yoga Sutras 11.5

Dies ist der fundamentale Irrtum, zu dem
die Menschen neigen. Er rihrt daher, dass
wir uns mit dem identifizieren, was wir nicht
sind. Wir sagen: ,,Ich bin miide®, oder ,,Ich
bin wiitend, besorgt oder deprimiert.” Wir
kommen der Wahrheit jedoch n&her, wenn
wir sagen: ,,Mein Korper ist miide®, oder

,mein Geist ist erflillt von sorgenvollen
Gedanken oder wiitenden Gefiihlen.” Unser
heutiger kultureller Kontext, die Medien, der
Aufbau unserer Sprache und unser Bil-
dungssystem — sie alle unterstitzen diesen
fundamentalen Irrtum, der unsere wahre
Identitat, unser Selbst, verbirgt. Das Selbst
ist der ewige Zeuge, der Sehende, ein unver-
anderliches, reines ganzheitliches Wesen,
unbegrenzt, alles durchdringend, immanent
und transzendent. Alles andere verandert
sich und wird daher eines Tages verloren
sein. Indem wir an dem Vergénglichen, an
dem, was sich verandert, festhalten, ignorie-
ren wir das Wahre und wir leiden. Jeder
Wunsch ist schmerzhaft, denn er fihrt zu
einem unstillbaren Verlangen, etwas zu
haben, was wir im Moment nicht besitzen,
oder etwas zu sein, was wir nicht sind.
Selbst wenn Winsche erflllt werden, wird
es immer weitere Winsche geben — ganz
abgesehen von dem Wunsch, das, was wir
haben, nicht zu verlieren — und so werden
wir immer weiter leiden.

Jeder in der heutigen Welt leidet auf-
grund dieser fundamentalen Unwissenheit
unter den Auswirkungen der COVID 19 -
Pandemie. Auller jedoch man tritt zurlick
und betrachtet die Situation aus der Perspek-
tive des eigenen wahren Selbst. Dieses
Leiden manifestiert sich als Angst, Wut,
Zweifel, Frustration und Depressivitat. Aber
Leiden ist ein groRartiger Lehrmeister, von
dem jeder lernen kann, insofern er bzw. sie
aufrichtig ist. Wenn man nur nach zeitweili-
ger Erleichterung beispielsweise durch
Ablenkung oder Rauschmittel sucht, lernt
man nichts, auler vielleicht, dass man tiefer
gehen muss, um die letztendliche Ursache
des Leidens zu finden. Da das Leiden die

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Wahrheit verbirgt — d.h. das, was immer ist,
wer ich wirklich bin und was die Quelle der
Freude ist — wird ein aufrichtiger Suchender
nach Weisheitslenren streben und diese
anwenden. Durch dieses Verbergen bringt
uns das Leiden dazu, zu suchen und wirkt
somit als eine der finf Aktivitaten des gott-
lichen Tanzes in uns, durch die wir Gnade
erfahren konnen: Schopfung, Erhaltung,
Auflosung, Verborgenheit und Offenbarung.

Yamas sind sehr wichtige \Verhaltensre-
geln, die sowohl die Selbstverwirklichung
als auch die Transformation unserer mensch-
lichen Natur fordern. Durch das Befolgen
der Yamas wird der Geist des Praktizieren-
den gez&hmt und zu einem Kanal fir die
uneingeschrankte Erfahrung des hoheren
Bewusstseins, des
Gattlichen, des wahren
Selbst.  Dieses  Ziel
kommt im Folgenden
zum Ausdruck:

Yoga ist das Aufho-
ren der (Identifizierung
mit den) Fluktuationen
(, die) im Bewusstsein
(entstehen). Dann ruht
der Sehende in seinem
wahren Wesen. — Yoga
Sutras 1.2-1.3

Ahimsa: Nicht-Schaden

Im Zustand der Vereinigung mit Gott,
dem Samadhi, haben alle yogischen Weisen
einstimmig konstatiert, dass alles Leben eins
ist. Wenn wir diese Verwirklichung anstre-
ben, dann mussen wir dieses Einssein und
diese Einheit durch Freundlichkeit, Mitge-
fuhl und Respekt gegeniber allen Wesen in
Gedanken, Worten und Taten bestatigen.

Ahimsa ist weit mehr als nicht schaden,
weit mehr als das biblische Gebot: ,,Du
sollst nicht téten. Um Ahimsa zu leben, ist
es wichtig, eine Einstellung von vollkom-
mener Gewaltfreiheit mit bejahender Liebe

und Respekt fur das ganze Leben, nicht nur
in unseren Taten, sondern auch in unseren
Gedanken und Worten zu entwickeln. Ist
Ahimsa vollkommen, dann erfahren wir die
Einheit und das Einssein allen Lebens und
erlangen universale Liebe, Frieden und
Harmonie. Mit perfekter Praxis von Ahimsa
erheben wir uns tber Arger, Hass, Angst,
Neid und Anhaftung. Dadurch wird unser
Bewusstsein gereinigt. Wenn wir das Gegen-
teil von Himsa, also Vergebung, kultivieren,
kénnen wir Gefuihle abwenden, die nicht nur
andere, sondern letztendlich uns selbst
verletzen.

Die Praxis von Ahimsa verlangt von uns,
dass wir anderen Lebewesen — uns und die
Welt, in der wir leben, eingeschlossen —
Schmerz, Kummer oder
Leid weder zufligen
noch wiuinschen. Dies
erfordert auch, andere
von schadlichen oder
gewalttatigen Aktionen
abzuhalten bzw. uns
daflr einzusetzen, dass
anderen weder in Taten,
Worten oder auch nur
Gedanken Himsa bzw.
Leid angetan wird. Wir
sollten es nicht nur
unterlassen, anderen Lebewesen Leid anzu-
tun, sondern alle seine Manifestationen
vermeiden: Gewalt kann sich darin dufReren,
dass man heftig eine Tir schlieRt, einen
anderen beim Uberholen auf der Autobahn
schneidet, oder die eigene schlechte Laune
um sich herum verbreitet.

Wie kann der Einzelne im taglichen Le-
ben Ahimsa praktizieren?

An einem bestimmten Punkt in der spiri-
tuellen Entwicklung eines Menschen wird
Ahimsa zum Ausdruck eines inneren Ge-
fiihls der Einheit mit allem. Die \Verehrung
des Lebens wird mihelos. Bis dahin aber

Babaji's Kriya Yoga Journal “<



muss man sich selbst und das eigene Verhal-
ten beobachten und dabei die Verbindung
zwischen sich und anderen lokal und global
wie auch die Konsequenzen der eigenen
Gedanken, Worte und Handlungen erken-
nen.

a. Unsere Gedanken: Unsere Gedanken
haben Macht. Zusammen mit den Emotio-
nen unseres Vitalkérpers bestimmen sie
unsere Worte und Handlungen. Wenn wir
positive Gedanken und Emotionen wie
Enthusiasmus, Liebe, Sympathie oder Ver-
trauen hegen, kdnnen wir andere inspirieren
und aufrichten. Aber mit negativen Gedan-
ken und Emotionen wie Wut, Vorurteilen,
Depressivitat, Angstlichkeit oder Stolz
koénnen wir anderen in unserer Umgebung
schaden. Selbst wenn wir anderen nicht
absichtlich schaden wollen, geschieht dies
durch unsere Kélte und Gleichgltigkeit.
Praktisch bedeutet das, dass wir, anstatt
kritisch Uber andere zu denken, uns ent-
scheiden konnen, sie zu segnen und ihnen
Gutes zu winschen. Dadurch jedoch, dass
wir andere lieben, erhéhen wir nicht nur
unser eigenes Energielevel, sondern auch
das der Leute um uns herum. Ahimsa ist
wirklich ein positiver Ausdruck der Liebe
auf dieser Ebene.

b. Unsere Worte: Was wir uns entschei-
den, zu sagen oder nicht zu sagen, hat Kon-
sequenzen. Unsere Worte konnen andere
verletzen, insbesondere wenn sie mit negati-
ven Emotionen wie Wut ausgedriickt wer-
den. Und sie schaden uns, da sie in unserem
Geist Verwirrung erzeugen. Indem wir
schweigen und nach Reflektion nur sagen,
was notwendig und hilfreich fur andere ist,
bringen wir nicht nur anderen, sondern auch
uns selbst Frieden. Wenn wir mit anderen
zusammen sind, koénnen wir dadurch am
hilfreichsten und liebevollsten sein, dass wir
ihnen unsere volle Aufmerksamkeit als
guter, wohlwollender Zuhdrer widmen.
Unser groRtes Geschenk an andere ist unser
Bewusstsein und wir machen es ihnen da-

durch, dass wir ganz gegenwartig sind. Wir
konnen es vermeiden, bei anderen Arger
oder Unmut auszultsen, indem wir keine
unerwiinschten Ratschldge erteilen. Wenn
wir ganz gegenwartig und bewusst sind,
werden andere um uns herum ebenfalls
prasenter und bewusster. Daraus entsteht
spontan Glickseligkeit.

c. Unsere Handlungen: Alle unsere
Handlungen haben moralische Konsequen-
zen. Welche Auswirkungen hat beispielswei-
se unsere Arbeit auf unsere Umwelt? Da wir
alle voneinander abhéngig sind, erzeugen
wir Himsa in der Umwelt, wenn wir durch
Fleischkonsum, Autofahren oder die Nach-
frage nach Energieformen, die zur globalen
Klimaerwarmung beitragen, den Treibhaus-
effekt verstarken. Unkenntnis dieser Effekte
ist keine Entschuldigung. Wir sind verant-
wortlich, ob wir sie erkennen oder nicht.
Und die Gesamtwirkung ist sehr grofR. In
unserer modernen, materialistischen Kultur
sind die vorherrschenden Werte wie Kon-
sum, Konkurrenzdenken, Individualismus
und Aggressivitat verantwortlich fur die
derzeitige Krise in Wirtschaft, Umwelt,
Gesundheit, Politik und Gesellschaft. Selbst
eine kleine Bemihung, unsere selbststichti-
gen, von Konsumverhalten geprégten Ge-
wohnheiten zu verdndern und sie durch
Werte wie Ahimsa zu ersetzen, wird einen
merklichen Effekt haben. Wir alle missen
lernen, zu vereinfachen, zu bewahren, zu
recyceln, regionale Nahrungsmittel zu kon-
sumieren und zu vermeiden, eine Nachfrage
fur Produkte zu schaffen, deren Herstellung
die Umwelt unnotig schéadigt. Wéhrend der
aktuellen COVID 19-Pandemie kénnen wir
es vermeiden, anderen zu schaden, indem
wir Masken tragen und uns in physischer
Distanzierung Uben. Was wir als allererstes
tun massen, wenn wir Ahimsa praktizieren
wollen, ist, \egetarier zu werden.

Anderen zu schaden, heifdt letztendlich,
sich selbst zu schaden. Ahimsa beginnt bei
einem selbst, insbesondere bei unserem

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Korper und unserem Geist: mit der Reini-
gung von Egoismus, Verblendung und nega-
tiven Gewohnheiten. Als nédchstes bezieht
sich Ahimsa auf die eigene unmittelbare
soziale Umgebung: Familie, Freunde, Kol-
legen und die Tiere, fur die wir Verantwor-
tung tragen. Auch falls wir es nicht immer
schaffen sollten, mitfihlend zu sein, so
sollten wir es zumindest vermeiden, anderen
absichtlich zu schaden. Wir missen ein
umfassendes  Verantwortungsgefihl  fur
einander und flr unseren Planeten Kkultivie-
ren.

Satya: Wahrhaftigkeit

Wahrhaftigkeit, Satya, bedeutet nicht nur,
nicht zu ligen, sondern auch die Vermei-
dung von Ubertreibung, Tauschung, Anma-
Rung, Ausfliichten, Gewitzel und Heuchelei.
Sonst betriigen wir uns selbst, verzdgern das
Abarbeiten unseres aktuellen Karmas und
schaffen oder unterstlitzen neue karmische
Konsequenzen. Wenn man jegliche Erfin-
dung und alle eingebildeten und nicht realen
Dinge in Geist, Rede und Handlungen ver-
meidet, wird man schnell entdecken, was
Sat, die absolute Realitat ist. Nur zu spre-
chen, was wahr ist, ist sehr aufschlussreich.
So vieles von dem, was wir sagen, ist so
unndtig, so trivial oder nicht real. Schweigen
zu kultivieren oder nur auszusprechen, was
erbaulich ist und nur nachdem man dartber
reflektiert hat, bringt groRe Klarheit in unse-
ren Geist und unsere Beziehungen.

Die Siddhas haben die Verfassung, in der
wir Menschen uns befinden, beschrieben:
,»Wir trdumen mit offenen Augen.”“ Wenn
wir unserem Bewusstsein erlauben, in den
Regungen des Verstandes absorbiert zu
werden und die zugrunde liegende Realitéat,
Sat, zu vergessen, verlieren wir uns in Tag-
traumen.

Satya bedeutet deshalb, Wahrhaftigkeit
als Hintergrund von allen wahrzunehmen
und zudem sich darauf zu beziehen, um alle

10

Storungen zu korrigieren. Das ist das Heil-
mittel flr die Verwirrung.

Satya kann der Yogin zundchst entwi-
ckeln, indem er in jeder Situation gegenwar-
tig ist. Um dies zu kultivieren, muss man
innehalten, tief durchatmen und sich dann
einstimmen darauf, wie alles im gegenwarti-
gen Moment ist. Immer nur eine Sache auf
einmal, mit vollem Zeugenbewusstsein zu
tun, bringt einen ebenfalls in die Verwirkli-
chung von Sat.

Auler durch die Kultivierung reinen
Seins, dem Gewahrsein im gegenwartigen
Moment, kann Satya auch mit Hilfe von
Vivek,  Unterscheidungskraft, entwickelt
werden. Patanjali sagt uns in Vers 11.26, dass
Unterscheiden die Methode ist, Unwissen-
heit (Avidya) zu beseitigen. Er rat uns, in
jedem Moment und Uber immer langer
werdende Zeitrdume das, was Dauerhaft ist,
von dem zu unterscheiden, was vergéanglich
ist, das Wahre vom Unechten, das Selbst von
der Korper-Verstand-Personlichkeit und die
Quelle der Glickseligkeit bzw. der bedin-
gungslosen Freude, von den Ursachen des
Leidens (Kleshas) wie Anhaftungen und
Abneigungen.

Unterscheidungskraft ~ umfasst  auch
Handlungen und Entscheidungen, die auf
wissenschaftlichen Erkenntnissen hinsicht-
lich des Klimas, der COVID 19-Pandemie
und unserer Gesundheit beruhen. Die Un-
kenntnis des wissenschaftlichen Prozesses
hat — gefdrdert durch Verschwdérungstheo-
rien und die Sozialen Medien — zu dem
weitverbreiteten Zweifel an der Klimakrise
und der Gefahr durch eine Ansteckung mit
dem neuartigen Corona-Virus gefuhrt. Eine
Verschworungstheorie kann definiert werden
als eine Theorie, welche die gewdhnliche
Erklarung flir ein Ereignis ablehnt und
stattdessen einer geheimen Gruppierung
oder Organisation unterstellt, einen heimli-
chen Plan zu verfolgen. Verschwérungstheo-
rien zielen darauf ab, Misstrauen gegentiber
etablierter Autoritat und Macht zu erzeugen.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Alle Institutionen und Personen, die mit
»dem System* in Verbindung gebracht
werden, sind Verd&chtige: Politiker, die
Medien, Experten, Wissenschaftler,
Gesundheitseinrichtungen, Pharmaunter-
nehmen und Arzte. Derartige Behauptungen
nutzen die weitverbreitete Unkenntnis hin-
sichtlich dessen aus, wie die Wissenschaft
zu Fakten gelangt und was hohe journalisti-
sche Standards auszeichnet und bauen eben-
so auf einer Ansteckung mit der Befiirchtung
auf, dass unsere Institutionen, welche die
Wissenschaft und hohe journalistische Stan-
dards unterstiitzen, selbst korrumpiert sind.

Asteya: Nicht-Stehlen

Yoga fordert von uns, unsere menschli-
che Natur zu transformieren, indem wir den
Yama (Selbstbeschrdnkung) Asteya prakti-
zieren. Damit ist geméal den altesten Sansk-
rit-Kommentaren in den Yoga-Sutras ge-
meint, auf die ,,nicht autorisierte Aneignung
von Dingen, die einer anderen Person geho-
ren“ zu verzichten. Wie wir sehen werden,
schadet Steya bzw. Stehlen nicht nur ande-
ren, sondern auch dem Dieb selbst. Wahrend
wir im Allgemeinen Stehlen mit fremdem,
materiellem Eigentum verbinden, wie bei
Raub, nicht bezahlten Schulden, Steuerhin-
terziehung und Betrug, beinhaltet es auch
den Diebstahl immaterieller Werte, wie
anderer Leute Zeit, ldentitat, geistiges Ei-
gentum, Ruf, Freiheit, Rechte und sogar das
Stehlen der Zukunft spaterer Generationen
in Bezug auf eine nicht verschmutzte Um-
welt und nicht erneuerbare Ressourcen
durch gewohnheitsméaRigen, Ubermé&Rigen
Konsum.

Entsprechend dem Gesetz des Karmas
hat jeder Gedanke, jedes Wort und jede
Handlung Konsequenzen. Stehlen hiillt
unseren Geist in dunkle Gedanken wie
Verlangen, Angst und Schuld. Es verschlief3t
unser Herz, stérkt egoistische Neigungen
und macht uns blind dafur, dass wir und die,

11

die wir bestehlen, eins sind. Es ist eine
Erscheinungsform der Angst und Schwache
im Angesicht des Verlangens. Indem wir uns
darauf einlassen, geben wir unsere Willens-
kraft auf und verstarken die Macht, die
negative Krafte Uber uns haben. Wenn wir
wiederholt stehlen, wird dies zu einer Ge-
wohnheit, wodurch wir unsere Freiheit
verlieren. Fruher oder spater werden wir die
Schuld, die wir eingehen, wenn wir stehlen,
zurlickzahlen mdissen und zwar nicht nur
grundsatzlich, sondern mit karmischen
Zinsen. Wahrend der Zeitpunkt des Zurlck-
zahlens unserer Schuld davon abhangt, wie
viel gutes Karma wir z.B. durch Wohltatig-
keit oder Freundlichkeit oder andere mil-
dernde Faktoren angesammelt haben, muss
doch jede Schuld letztendlich zurlickgezahlt
werden.

Man kann Asteya erfolgreich kultivieren,
indem man Folgendes praktiziert:

1. Erinnere dich daran, dass das Gottliche
dich liebt und dass deshalb alles, was in
deinem Leben passiert, dazu bestimmt ist,
dich zum Géttlichen zuriickzubringen,
zur Verwirklichung und der Einheit mit
jener perfekten Liebe. Wegen dieser Lie-
be wirst du mit dem notwendigen Bemd-
hen bekommen, was du brauchst und
deshalb ist es nicht notig, zu begehren,
was anderen gehort, ganz davon zu
schweigen, dass man dem Verlangen
nachgibt und stiehlt, was einem nicht ge-
hort.

2. Kehre jeden Tag in der Meditation zur
Quelle deines Wesens zuruick und (ber-
winde das Spiel der Schwachen von Ego-
ismus, Karma und Maya.

3. Praktiziere Né&chstenliebe, das Gegenteil
von Stehlen, indem du gibst, ohne eine
Gegenleistung zu erwarten. So erfahrst
du, was Liebe ist und wirst zu ihrem Ka-
nal. Bei allen negativen Neigungen der
menschlichen Natur kénnen wir das Ge-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



genteil kultivieren, in diesem Fall zu ge-
ben, anstatt zu nehmen, was anderen
rechtmaRig gehort.

4. Wiederhole regelméBig folgende Affir-
mation: ,,Ich bin ein Instrument géttlicher
Liebe. Ich gebe anderen, wenn ich kann.
Ich sehe das Géttliche in jedem und ge-
nielRe das Spiel, das uns dazu bringt, das
Gottliche anzunehmen.«

5. Achte auf das Verhalten unserer Politiker
und Institutionen, die wir durch unseren
Konsum oder Investitionen unterstutzen.
Es ist unsere Pflicht als Weltbirger, alles
in unserer Macht stehende zu tun, um or-
ganisierten Diebstahl zu verhindern.

6. Kultiviere freiwillige Einfachheit. Das
bedeutet, nur zu kaufen, was man wirk-
lich braucht, zu recyceln, zu bewahren
und sich durch das Praktizieren spirituel-
ler Disziplinen auf das hoéhere Ziel des
Lebens, Selbstverwirklichung, zu fokus-
sieren.

Brahmacharya: Keuschheut oder ,,Sich
auf das Absolute zubewegen*

Yoga fordert von uns, unsere menschli-
che Natur zu transformieren, indem wir den
Yama (Selbstbeschrankung) Brahmacharya
praktizieren. Das Wort ,.char“ bedeutet
,bewegen” und der Begriff ,Brahma“ be-
zieht sich auf ,,das Absolute”. Entsprechend
verweist ,,Brahmacharya“ auf jemanden, der
sich auf das Absolute zu bewegt. Dazu
gehort, das eigene Bewusstsein nach innen
zu richten, auf das eigene wahre Selbst, und
weg von den Ablenkungen der funf Sinne.
Dies steht im Einklang mit dem Mahavakya
oder grolRem Ausspruch der Siddhas: ,,Jiva
(die individuelle Seele) wird Shiva (das
absolute Sein, absolute Bewusstsein und die
absolute Gluckseligkeit).*

,Brahmacharya“ wird oft als Zolibat de-
finiert, also sexuelle Abstinenz auf der kor-
perlichen, emotionalen bzw. vitalen sowie

12

auch auf der mentalen Ebene. ,,Brahmacha-
rya“ wird ebenso mit dem positiveren Be-
griff ., Keuschheit™ iibersetzt, der Tugend der
Beherrschung des sexuellen Verlangens.
Wiéhrend fur jemanden, der der Welt entsagt,
absolute Abstinenz geboten ist, erfordert
Brahmacharya bei Menschen, die in der
Welt leben, den Geist und die Emotionen zu
beherrschen, die sexuelle Energie und die
Energie der Sinne zu bewahren und danach
zu streben, sich mit Brahman, dem héheren
Selbst, der Wahrheit, dem Zeugen zu identi-
fizieren. Dies setzt voraus, dass man mitten
in all den Veranderungen, Dramen und all
den Hohen und Tiefen des Karmas ,,Brah-
ma“, die allem zugrunde liegende, unverin-
derliche Realitét, sehen kann. Diese absolute
Realitét ist gestaltlos und transzendent. Um
sie zu erfahren, muss man in der Meditation
tief nach innen gehen, zum stillen Grund des
Seins und dann diese Erfahrung von ,,Das*
ins tagliche Leben bringen. Entsprechend
bedeutet Brahmacharya, tief in allem Das,
was immer ist, zu sehen. Es geht nicht ledig-
lich darum, Sinnlichkeit und die Férderung
von Begierden und Fantasien zu vermeiden.
Es geht darum, bei allen Erfahrungen des
Lebens gegenwartig zu sein und den Einen
zu sehen. Der Zugang zu Brahmacharya ist
mentales Schweigen. Und dieses mentale
Schweigen ist das, was im Zustand der
Selbst-Verwirklichung, dem Samadhi ein-
tritt. Deshalb ist Brahmacharya sowohl das
Vehikel als auch das Ziel, das Mittel und der
Zweck im Reinigungsprozess des Yoga. Wie
die anderen Yamas wird Brahmacharya nur
dann voll verwirklicht, wenn man die egois-
tische Sichtweise Uberwindet und die ge-
wohnheitsmaRige Programmierung auf der
vitalen und der mentalen Ebene meistert und
zu einem Instrument des eigenen wahren
Selbst, des Gottlichen wird.

In der heutigen hedonistischen Kultur
werden die meisten Menschen das Ideal der
sexuellen Abstinenz und Reinheit nicht nur
seltsam finden, sondern auch fir undurch-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



fihrbar halten. Es ist keins von beidem.
Aber fur denjenigen, der es praktizieren
mdochte, wird es wohl notwendig sein, inten-
siv Ober die Werte und Erwartungen unserer
heutigen Kultur wie auch Uber die Natur der
Sexualitat zu reflektieren. Um dieses Ideal
erfolgreich zu realisieren, muss man einen
ganzheitlichen Ansatz wahlen und ihn ge-
duldig und beharrlich verfolgen.

Aparigraha: Begierdelosigkeit

Aparigraha ist das Gegenteil von
,Parigraha”, was ,greifen nach“ bedeutet
und dessen Wurzel ,graha“ ist, ,greifen.
Dies gibt uns ein Geflihl dafir, wie es ist,
nach etwas zu greifen und dann das Eigen-
tum daran zu beanspruchen. In einem fol-
genden Vers der Yoga Sutras (I1.39) sagt
Patanjali in réatselhafter Weise:

,, Wenn jemand in der Begierdelosigkeit
gefestigt ist, erlangt er erleuchtetes Wissen
tiber das Wie und Warum seines Lebens. “

Dies passiert, weil wir uns mehr und
mehr mit dem Selbst identifizieren, wenn
wir die Gier oder Anhaftung aufgeben. Aus
der Perspektive des Selbst, die Gber Zeit und
Raum hinaus reicht, wird Wissen tber friihe-
re Leben und Neigungen zugénglich. Wir
sind nicht mehr an den begrenzten, gegen-
wartigen Rahmen unserer auf dem Ego
basierenden Wiinsche gebunden. Der Spei-
cher tief sitzender Gewohnheiten im Unter-
bewusstsein wird zuganglich. Es ist wichtig,
diese distanziert zu betrachten, um die
Niyamas Reinheit und Zufriedenheit zu
verwirklichen. Viele, denen dies nicht ge-
lingt, werden von tief sitzenden Angsten und
Begierden tberwaltigt.

Begierdelosigkeit bedeutet auch, nicht
Uber materiellen Besitz zu fantasieren und
nichts zu begehren, was anderen gehort. Oft
stellen Leute sich vor, dass sie dauerhaftes
Glick finden wirden, wenn sie nur plétzlich

13

reich werden wiirden, indem sie in der Lot-
terie gewinnen oder reich heiraten oder am
Aktienmarkt erfolgreich sind. Dies ist volli-
ger Unsinn. Sich in solchen Fantasien zu
ergehen, lenkt einen von der inneren Quelle
anhaltender Freude ab.

Wir alle sind des GbermaRigen Konsums
und der Verschwendung schuldig. Dadurch
stehlen wir die begrenzten Ressourcen die-
ses Planeten nicht nur von zukinftigen
Generationen, sondern auch von den Armen,
die sich nicht einmal die Grundbedirfnisse
des Lebens leisten konnen.

Begierdelosigkeit bedeutet nicht, dass
man, wenn man ein reales Bedurfnis hat,
keine Anstrengungen unternimmt, dieses zu
erfullen. Aber man macht dies, ohne sich
dartiber zu sorgen, was passiert, falls man
dabei scheitert. Sorgen schaffen nur Verwir-
rung und rauben einem die Energie, die man
braucht, um die erforderlichen Anstrengun-
gen zu unternehmen. Man handelt besser mit
vollem Vertrauen in die Fuhrung des hohe-
ren Selbst. Man betrachtet die Herausforde-
rungen des Lebens als Gelegenheiten, Ge-
duld zu tben, Faulheit zu Gberwinden, mutig
zu werden und Gleichmut im Angesicht
sowohl von Misserfolg als auch von Erfolg
zu entwickeln.

Begierdelosigkeit verlangt nicht von ei-
nem, dass man zum Asketen wird oder
nichts besitzt, obwohl die Praxis der Askese,
d.h. radikaler Nicht-Anhaftung, ein macht-
volles Mittel zur Selbstverwirklichung ist.
Man kann Aparigraha als Familienmensch
praktizieren, indem man Sachlichkeit und
soziales Engagement in einer ganzheitli-
chen, positiven Begierdelosigkeit kombi-
niert, die es einem erlaubt, seine Verpflich-
tungen gegeniiber Familie, Freunden und
Gesellschaft zu erfillen. Anstatt Dinge
aufzugeben, pflegt man GroRzigigkeit
gegeniber allen anderen. Man reicht ande-
ren voller Mitgefiihl die Hand, ohne etwas
als Gegenleistung zu erwarten. Man teilt mit
anderen und nimmt teil am Spiel des Le-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



bens, wobei man sich bewusst weiterentwi-
ckelt. Wahrend man Freude und Zufrieden-
heit dabei findet, anderen zu dienen, l6st
sich die Gier auf und der Prozess der Selbst-
Transformation wird gestarkt.

Anstatt ein ,,Konsument™ zu sein, kann
man ein bewusster Bewahrer werden, indem
man nur Dinge kauft, die man wirklich
braucht, die gut gemacht sind, in der Nahe
produziert worden sind, die ihrem Zweck flr
eine lange Zeit dienen und die umwelt-
freundlich sind. Bei Nahrungsmitteln kann
man solche kaufen, die in der Region ange-
baut worden sind. Das kostet beim Einkauf
vielleicht mehr, aber fur die Umwelt ist es
gunstiger und es starkt die lokale Wirtschaft
und wirkt der Energiekrise entgegen.

Zeit und Energie zu investieren, um das
gute Leben, das ein einfaches Leben ist, zu
unterstiitzen, steht im Einklang mit Dharma,
d.h. dem, was zur Verwirklichung des Wah-
ren, Guten und Schoénen fihrt. Mdge die
Krise, mit der wir momentan kollektiv kon-
frontiert werden, uns motivieren, uns von
Gier zu befreien und zu teilen, innere Zu-

14

friedenheit zu finden und unsere Erde vor
den Kréaften zu schitzen, die sie zerstdren.
Um unserer selbst und der zukunftigen
Generationen willen.

Wir alle werden von Hindernissen und
Problemen geplagt, wenn wir uns dem Gott-
lichen zuwenden, um unser hochstes Poten-
tial zu erreichen. Es ist notwendig, dass wir
kontinuierlich unsere Gedanken, Worte und
Taten mit Gewahrsein und kritischem Ur-
teilsvermdgen untersuchen — so wirst du
verstehen konnen, warum Probleme und
Hindernisse auftreten und wodurch sie
vermieden werden kénnen. Indem man die
Aufmerksamkeit nach innen richtet (Selbst-
Gewahrsein), um die inneren Hindernisse,
Gedanken und Gefllhle zu beobachten,
werden die Blockaden offenbar. Du wirst
erkennen, was den Geist erregt und die
Wabhrheit verbirgt.

Um viel mehr Ober dieses Thema zu er-
fahren, siehe mein E-Book ,, Das Gegenteil
tun, die funf yogischen Schlissel zu guten
Beziehungen” unter:
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

3. Yogi S.A.A. Ramaiah Apostel der Tamil Kriya Yoga
Siddhantham

von M. G. Satchidananda

Am 9. Mai
1923, im
Stammsitz  der
Familie von S.A.

Annamalai
Chettiar, gebar
eine junge Frau
namens Thaivani
Achi, ihren
zweiten  Sohn,

Ramaiah. Ramaiah bedeutet wortlich: Ram,
der Shiva verehrt. S.A. Annamalai Chettiar
hatte zwei Jahre vorher das erste private
Flugzeug von England nach Indien geflogen.
Er hatte seinen eigenen privaten Flughafen
in der Né&he seines Hauses eingerichtet.
Seine Familie war die reichste Familie in
ganz Sudindien und hatte in den vorange-
gangenen Jahrhunderten ein Vermdogen als
Bankiers und Handler in Sudostasien ge-

Babaji's Kriya Yoga Journal 22


http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

schaffen. Ihr Zuhause ,,Ananda Vilas“ (,,der
Ort der Gliickseligkeit™) war das zweitgroR-
te Anwesen im Villenviertel Kanadukathan
in ,,Chettinad®, 60 Kilometer nérdlich von
Madurai, der alten Hauptstadt des Tamil
Nadu.

15

Diese 15-seitige Biographie kann unter
folgendem Link weitergelesen werden:

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF
/Y oqi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-
Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-
Journal-1-deutsch.pdf

4. News und Notizen

Erhalte unsere neuen Babaji Grul3karten!
Sie inspirieren und erinnern dich an Kriya
Babaji und die Weisheit unserer Tradition.
Wir senden sie dir Uber Whatsapp 2-3x pro
Woche in sechs verschiedenen, wahlbaren
Sprachen. Gleichzeitig werden wir sie in
englischer Sprache auf Instagram veroffent-
lichen (instagram.com/babajiskriyayoga
bzw.
www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-
message.php).

Weiterfihrende Information: Hier klicken,
um die zugehorige PDF-Datei herunterzula-
den.

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha
Yoga Kursen, Meditationen und Satsang-
Treffen teilzunehmen.

In Europa fur Eingeweihte:
Sonntag-Satsang 14:00 Uhr, Dauer 60 bis
90 Minuten.

Téaglicher Satsang — Babaji’s Kriya Yoga
Sri Lanka: Jeden Tag von Montag bis Sams-
tag 12:30-13:30 Uhr.

Weitere Details unter:
www.babajiskriyayoga.net/german/event.ph
p#satsangs_de und
Kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-
online-satsang/

Video Interview mit M. G. Satchidanan-
da. Sieh dir sein gesamtes 45-min(tiges
Interview fir den Film The Grand Self an, in
dem Fragen und Antworten bezlglich des
Lichtkdrpers und der Lehren der Siddhas
Uber die Transformation aller finf Korper
behandelt werden. Um das Interview kosten-
frei anzusehen, bitte hier klicken.

Einweihungsseminare im Ashram in
Quebec 2021 mit M. G. Satchidananda

21.-23.Mai  2021;

Erste  Einweihung:

Babaji's Kriya Yoga Journal “2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-online-satsang/
https://kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-online-satsang/
https://grandselfmoviecommunity.com/marshallgovindanfullinterviewgerman

Zweite Einweihung: 11.-13.Juni 2021;
Dritte Einweihung: 16.-25.Juli 2021.

Neu! Streame oder lade mit deinem
Smart Phone, PC oder Tablet das neue
Video: Babaji’s Kriya Hatha Yoga: Selbst-
verwirklichung durch Handeln mit Bewusst-
heit, 2 Stunden und 5 Minuten, in 20 Video-
segmenten mit M. G. Satchidananda und
Durga Ahlund herunter. Flr weitere Details
und zum Ansehen eines neunmindtigen
Trailers folge diesem Link:

www.babajiskriyayoga.net/german/bookstor
e-qumroad.php

,Dies ist eine ernsthafte, einzigartige und
inspirierende Préasentation, die flir erfahrene
Anfinger und Fortgeschrittene geeignet ist.*
—Yoga Journal

COVID-19 und Einweihungsseminare in
Babaji’s Kriya Yoga. Da die Behorden in
vielen Landern nun die Bedingungen lo-
ckern, welche die Bewegungsfreiheit und
das Zusammenkommen von Personen ein-
schranken sollen, und da das Risiko einer
Ansteckung durch COVID 19 weiterhin sehr
hoch ist, empfiehlt der Vereinsvorstand eine
physische ,,soziale Distanzierung" als Kon-
sequenz des allerersten Yamas bzw. der
sozialen Beschrankung: Ahimsa, keinen
Schaden anzurichten. Daher ist es nicht
ratsam, Einweihungsseminare in geschlos-
senen Raumen personlich anzubieten, sofern
und solange die Bedingungen es nicht erlau-
ben, diese sicher fir alle Teilnehmer abzu-
halten und die Vermeidung bzw. zuverlassi-
ge Behandlung schwerer Krankheitsverlaufe
gewadhrleistet und fur alle verfigbar ist. Wir
alle sind gefordert, mit Verantwortungsbe-
wusstsein fir die Gesundheit und das wirt-
schaftliche Wohlergehen aller um uns herum
zu handeln, nicht nur insofern sich dies auf
unsere eigene Person bezieht. Die Lehren
und Sadhana von Babaji‘s Kriya Yoga, die
Perspektive des Egos aufzugeben, konnen

16

uns helfen, dieser Herausforderung zu be-
gegnen.

Wir wissen darum, dass die Bedingungen
in verschiedenen L&ndern und sogar von
Stadt zu Stadt sehr unterschiedlich sind. Das
Virus interessiert es jedoch nicht, in wel-
chem Land oder in welcher Stadt wir uns
befinden. Es hat immer wieder bewiesen,
dass es gefahrlicher ist als erwartet. Studien
bestdtigen, dass ,,Aerosole”, die beim nor-
malen Ausatmen freigesetzt werden, und
nicht nur kleine Tropfchen, die durch Hus-
ten oder Niesen ausgestoflen werden, zur
Verbreitung des Virus in Rdumen (anders
als im Freien) beitragen. Folglich kann eine
betroffene Person in einem geschlossenen
Raum oder Flugzeug innerhalb weniger
Minuten schnell Dutzende anderer Personen
infizieren, unabhéngig davon, ob die Regie-
rungen die Beschrankungen aufgrund wirt-
schaftlichen Drucks aufheben.

Da die Frage aufkam, ob Mitglieder des
Ordens wéhrend der Pandemie Einweihun-
gen online Uber irgendeine Cyberspace-
Kommunikationsplattform wie Zoom anbie-
ten konnen, ist der Vorstand einstimmig der
Meinung, dass Einweihungen in Babaji‘s
Kriya Yoga weiterhin nur persénlich ange-
boten werden dirfen, um die Vertraulichkeit
zu gewadbhrleisten, dass aber Einflihrungsvor-
trage online fir jedermann angeboten wer-
den konnen.

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse,
Fragen und Antworten. Viele unserer
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstiitzung durch
Online-Streaming von Hatha-Yoga-
Unterricht sowie Satsang-Treffen (ber
Cyberspace-Kommunikationsplattformen

wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die wéhrend der Einweihungs-
seminare gelehrt werden, konnen jedoch
dabei nicht weitergegeben werden. Ihr
Zweck ist es, die Teilnehmer zur Meditation

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/bookstore-gumroad.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/bookstore-gumroad.php

zu ermutigen und in zweiter Linie eine
gewisse Inspiration zu geben. Fragen von
Eingeweihten zu den Kriya-Yoga-Techniken
werden nur in einem individuell abgestimm-
ten Gespréach beantwortet, bei dem Vertrau-
lichkeit gewahrleistet ist, entweder per E-
Mail oder Telefon bzw. personlich.

www.babajiskriyayoga.net/german/event.ph
p#satsangs_de

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in
Badrinath mit M. G. Satchidananda und
Durga Ahlund vom 17. September — 05.
Oktober 2021. Begleite uns bei einer le-
bensverandernden, unvergesslichen Pilger-
reise zu dem Ort, an dem Babaji Soruba
Samadhi erreicht hat, den héchsten Zustand
der Erleuchtung.

The Practice of Integral Yoga (in engli-
scher Sprache), von
J.K. Mukherjee
wird nun von Kriya
Yoga Publications
vertrieben:
www.babajiskriyay
oga.net/english/boo
kstore.htm#integral
yoga_book

Sri Aurobindo
Ashram  veroffent-
licht 2003. 366
Seiten. Preis: USD$
18.50, CADS$ 18.90 in Kanada (inkl. Waren-
und Dienstleistungssteuer). ISBN 81-7058-
732-8. Softcover. 15,24 x 22,86 cm.

Wenn du von der Brillanz der Schriften
Sri Aurobindos inspiriert oder von der Mut-
ter im Herzen beriihrt wirst und du gerne
kurz und blndig verstehen mdchtest, wie
man ihren Integralen Yoga praktiziert, ist
dieses Buch genau das Richtige fiir dich.

Wenn du in deinem Kérper und Geist er-
fahren mochtest, was es bedeutet, ,,Gnade”

The Practice
of the Integral Yoga

17

in dein Leben ,herabzurufen, ist dieses
Buch genau das Richtige fur dich.

Wenn du ein klares und gegenwartiges
Verstandnis davon entwickeln willst, wann
der gottliche Wille in deinem Leben ein-
greift, ist dieses Buch genau das Richtige fiir
dich.

,Wir haben dieses Buch immens genos-
sen. Wir haben Professor Mukherjee,
Sadhak des Integralen Yoga seit mehr als 50
Jahren und ehemaliger Direktor des Interna-
tional Center of Education, im Januar 2006
im Sri Aurobindo Ashram in Pondicherry
getroffen. Wir waren von seiner klaren
Botschaft bezaubert, dass ein gottliches
Leben zu fihren, bedeutet, unermadlich bei
sich selbst nach Schwachen und Fehlern zu
suchen und zweifellos und duferst ent-
schlossen zu sein, diese Lucke zwischen
dem Punkt, an dem man gerade ist, und
dem, an dem man sein mochte, zu tberbri-
cken ... und dabei wenn immer nétig das
Gottliche anzurufen. Er gibt uns in seinem
Buch ,,The Practice of Integral Yoga* die
Mittel dafiir.“

Neue Veroffentlichung (in englischer Spra-
che): The Recogniti-

on of Our Own

Heart: Ponderings e Recognition of Our Own Hesl

on the
Pratyabhijnahrdaya
m, ein wichtiger T

Text aus dem
Kashmirischen
Shivaismus  Uber-
setzt mit Kommen-
tar von der verstor-
benen Joan
Ruvinsky, mit phantastischen photographi-
schen Illustrationen.

Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor
e.htm#recognition heart book

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book

18

Kriya Yoga Einweihungen und Seminare

Basisseminar

mit Satyananda
Gottsdorf (Niederosterr., AT) 13. —16.05.2021
\eranstaltungsort: Alte Schulte, Gottsdorf,

Information und Anmeldung: Christian
Ebner, connect@rajayoga.at bzw.
www.rajayoga.at; Zweitere Details und

Programm

Bad Griesbach (DE) 03. - 06.06.2021

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof,
www.alterpilgerhof.de, ~weitere Details und

Programm

Bretten (nahe KA, DE)  29.10. - 01.11.2021

Informationen und Anmeldung: Manuela
Konig, www.indrayoga.de; 2weitere Details

und Programm

Kontakt: info@babaji.de

mit Brahmananda

Attersee (AT) 09. —11.04.2021
7weitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

Aufbauseminar

mit Satyananda
Bad Griesbach (DE) 11. -13.06.2021

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof,
www.alterpilgerhof.de, ~weitere Details und

Programm

mit Satyananda und Brahmananda
Aschbach (Niederdsterr., AT) 09. -11.07.2021
\eranstaltungsort: Seminarhaus Pyhra;
7weitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.de

Vertiefungsseminar

mit Satyananda

Bad Griesbach (DE) 06. — 15.08.2021

\eranstaltungsort: Alter Pilgerhof,
www.alterpilgerhof.de, #weitere Details und

Programm

Kontakt: info@babaji.de

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.rajayoga.at/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L1-2021-Satyananda-Gottsdorf.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L1-2021-Satyananda-Gottsdorf.pdf
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Program.pdf
http://www.indrayoga.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Bretten.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Bretten.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/at-L1-brahmananda-attersee-20210409.pdf
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L2-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L2-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L2-2021-Satyananda-Program.pdf
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L3-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L3-2021-Satyananda-Program.pdf

19

ORDEN DER ACHARYAS: Jahresbericht und Plane flir 2021

HELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGA ZU ANDEREN MENSCHEN AUF DER WELT
ZU BRINGEN

Dies ist eine gute Zeit, daruber nachzuden-
ken, dem ,,Babaji's Kriya Yoga Orden der
Acharyas“ etwas zu spenden, um es uns
weiterhin zu ermdglichen, Babaji’s Kriya
Yoga an Menschen heranzutragen, die ihn
sonst nicht empfangen konnten.

In den letzten zwolf Monaten, seit Sep-
tember 2019, haben die Mitglieder des
Ordens der Acharyas folgendes geleistet:

-Uber 100 Initiationsseminare mit uber
1000 Teilnehmern aus 20 Landern, darunter
Brasilien, Indien, Japan, Sri Lanka, Russ-
land, Estland, Spanien, Kolumbien,
Deutschland, Frankreich, Italien, Osterreich,
der Schweiz, England, Bulgarien, Belgien,
Australien, den USA und Kanada abgehal-
ten.

« Es wurde ein viertdgiges Satsang-Leiter
Ausbildungsseminar fiir Schuler aus ganz
Indien durchgefiihrt und es wurden seit
Mérz 2020 zweimal téaglich Sadhana-
Einheiten fir mehr als 100 Eingeweihte
online tber Zoom unterstutzt.

« In Bangalore (Indien) wurden ein Ash-
ram und ein Verlag unterhalten, Uber die
finf Einweihungsseminare in ganz Indien
organisiert wurden. Vinod Kumar, der Leiter
des Ashrams, gab dort regelméRig kostenlo-
sen Offentlichen Asana- und Meditationsun-
terricht. Der Verlag verdffentlichte und
vertrieb die meisten unserer Biicher und
Tontréger in ganz Indien.

« Die Stimme Babaji’s wurde auf Portu-
giesisch und Kriya Hatha Yoga auf Chine-
sisch herausgegeben, auRerdem wurde das
Video Kriya Hatha Yoga online zum Strea-
ming oder Download in finf Sprachen
veroffentlicht.

« Es wurden kostenlose offentliche Yoga-
stunden in Babaji’s Kriya Yoga dreimal
wochentlich sowie Kirtan-Veranstaltungen
im Ashram in Quebec gefordert.

« Es wurden zwei Pilgerreisen fur insge-
samt Uber 40 Personen zu dem neuen Ash-
ram in Badrinath (Himalaja) organisiert.
AulRerdem wurden der Ashram und sein
Personal unterhalten und es wurden dort
oOffentliche Yogastunden und Satsangs ge-
sponsert.

Fir das Jahr 2020-2021 hat der Orden
folgende Plane:

« Einweihungsseminare in den meisten
der oben genannten L&nder stattfinden zu
lassen und auch zum ersten Mal in Indonesi-
en und Polen.

- Kostenlose offentliche Yoga- und Medi-
tationskurse in unseren Ashrams in Quebec,
Bangalore (Indien) und in Sri Lanka vier-
zehntéglich anzubieten.

- Das Buch Babaji und die 18 Siddhas
auf Polnisch, Malayalam und Kannada und
das Buch Die Stimme Babaji's auf Kannada
und Japanisch zu veréffentlichen.

+ Die Ausbildung von vier Acharyas in
Frankreich, Osterreich, Australien und Bra-
silien abzuschliel3en.

Die 32 ehrenamtlichen Acharyas des
Ordens und viele andere freiwillige Orga-
nisatoren brauchen Eure Unterstitzung,
um dieses Programm fir 2020-2021 um-
setzen zu konnen. Euer Beitrag kann in
Kanada und den USA von der Steuer abge-
setzt werden.

Babaiji's Kriya Yoga Journal 2



Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels

www.babajiskriyayoga.net, um per VISA,
American Express oder Mastercard alle
Bucher und andere Produkte von Babaji’s
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder
fur Spenden an den Orden der Acharyas.
Deine Kreditkarten-Informationen werden
verschlisselt und geheim gehalten.

Abonniere den Fernstudienkurs ,,The
Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya
Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem
Abenteuer der Selbsterkundung und -
entdeckung zu begleiten, das auf den BU-
chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953
diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden
Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu
einem bestimmten Thema mit praktischen
Ubungen. Details unter:

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
#GraceCourse

Besuche Durgas Blog:
www.seekingtheself.com

20

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya
Yoga Journals — falls noch nicht gesche-
hen — um die jahrliche Zahlung von 13
Euro auf das deutsche Konto von M.G.
Satchidananda fur das Abonnement.

Die Kontodaten:

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-
bec, JOE 1PO Canada

Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schaftskunden, Rossmarkt 18, 60254
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Anmerkung fir Abonnenten des Kriya
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jahrlich per E-Mail an alle diejenigen ver-
sendet, die Uber eine E-Mail Adresse verfi-
gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen,
an welche E-Mail Adresse das Journal ver-
schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr
einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-
Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf
die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird
als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern
verschickt. Diesen kann man mithilfe des
Adobe Acrobat Readers 6ffnen. Andernfalls
kdénnen wir es auf Anfrage nochmals als
unformatiertes Worddokument ohne Bilder
verschicken. Falls du dein Abonnement
nicht bis zum 31. Mdrz 2021 verléngerst,
kann es sein, dass du die nachste Ausgabe
nicht erhaltst.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net

