
In dieser Ausgabe 

 

1. Samadhi: wie lange braucht man dafür?  

Oder: wie man damit aufhört, Zeit zu verschwenden  

und wachsam bleibt 

von M. G. Satchidananda 

2. Yamas versus die Pandemie und den Klimawandel 

von M. G. Satchidananda  

3. Yogi S.A.A. Ramaiah:  

Apostel der Tamil Kriya Yoga Siddhantham 

von M. G. Satchidananda 

4. News und Notizen 

 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 

1. Samadhi: wie lange braucht man dafür? Oder: wie 
man damit aufhört, Zeit zu verschwenden und wach-

sam bleibt 
 

von M. G. Satchidananda 

 

Wie lange dauert es, bis man Samadhi er-

reicht? Diese Frage ist für viele Yogaschüler 

wichtig, nicht nur am Anfang ihres spirituel-

len Weges, sondern oft auch in Momenten 

Jahrgang 27 – Nr. 4             Winter 2020/21 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

des Zweifels oder der Entmutigung. Beson-

ders dringlich wird sie, wenn man das Ge-

fühl hat, dass einem die Zeit fehlt oder sie 

begrenzt ist. „Ich habe keine Zeit“, um Yoga 

zu praktizieren, ist ein verbreiteter Satz, der 

im Denken vieler Yogaschüler immer wieder 

auftaucht. 

 

Wie man keine Zeit verschwendet und 

wachsam bleibt 

„Ihr träumt mit offenen Augen. Deshalb 

leidet ihr.“ Diese Diagnose unseres mensch-

lichen Zustandes war eine der ersten Lehren, 

die mir immer wieder von Yogi S.A.A. 

Ramaiah, meinem Lehrer, eingeprägt wurde. 

Und dann wiederholte er, wie ein guter Arzt, 

der einem Patienten ein Rezept ausstellt, in 

seinen Vorträgen „Erhebe dich und wache 

auf“ und „praktiziere Babaji‘s Kriya Yoga.“ 

Mit „Träumen“ bezog er sich auf die Nei-

gung, sich in das Geplapper und die Gesprä-

che des Geistes und die Emotionen des 

Vitalkörpers zu vertiefen. Um aus „dem 

Traum“ aufzuwachen, verschrieb er „Sadha-

na“, das definiert ist als „alles, was man tun 

kann, um sich daran zu erinnern, wer man 

wirklich ist, und alles, was man tun kann, 

um die falsche Identifikation mit dem, was 

man nicht ist, loszulassen.“ 

Abgesehen von den Techniken des Kriya 

Yoga war das Wertvollste, was er mir gab, 

die Motivation, sie zu praktizieren. Er tat 

dies zum Teil dadurch, dass er mich bat, ihm 

jeden Monat eine 

schriftliche Aufzeich-

nung darüber zu schi-

cken, wie viel Zeit ich 

jeden Tag damit ver-

brachte, die verschiede-

nen Techniken von 

Babajis fünffachem 

Kriya-Yoga-Pfad zu 

praktizieren: Asanas 

und Bandams, 

Pranayama, Meditation, 

Mantras und Bhakti-Yoga, und unter ande-

rem die Zeit, die ich der Arbeit widmete, 

und ob ich einen Tag der Stille und einen 

Fastentag pro Woche einhielt. Nachdem ich 

ihm eine Aufzeichnung meines Sadhana mit 

mindestens 56 Stunden pro Woche drei 

Monate hintereinander vorgelegt hatte, in 

denen ich ebenfalls einer Vollzeitbeschäfti-

gung nachgegangen war und ein Dutzend 

Tage des Fastens und Schweigens eingehal-

ten hatte, wurde ich im September 1970 in 

seinem ersten Ashram in Südkalifornien als 

Mitbewohner akzeptiert. In den folgenden 

18 Jahren setzte ich dieses Programm fort. 

Durch Aufzeichnungen und Berichte darü-

ber, wie ich meine Zeit nutzte, lernte ich, sie 

nicht zu verschwenden und wachsam zu 

bleiben. Mehr dazu ist im „Vorwort“ meines 

Buches „Jesus und die Yoga Siddhas, Lehren 

der Weisheit“ zu finden. 

 

Die Zeit ist eine Wirkkraft von Maya 

Die Zeit wird als eine der fünf wirkenden 

Kräfte von Maya oder der geistigen Täu-

schung bezeichnet, die den Egoismus, das 

beschränkte Bewusstsein, begleiten. Samad-

hi tritt ein, wenn man in einen erweiterten 

Bewusstseinszustand eintritt, der über die 

fünf Wirkkräfte von Maya hinausgeht, wel-

che da sind: begrenzte Zeit, begrenztes 

Wissen, begrenzte Macht, Wünsche und 

Karma. So wie Wolken das Sehen des blau-

en Himmels verhindern, verbirgt ihre kollek-

tive Kraft die Erkennt-

nis von „Ich bin Das“ 

oder Satchidananda 

(absolutes Sein, Be-

wusstsein und Glückse-

ligkeit) jenseits aller 

Begrenzungen. 

Leiden kommt auf, 

wenn wir unser wahres 

Zeugen-Selbst verges-

sen und zulassen, dass 

sich das Bewusstsein in 
 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

mentalen oder emotionalen Zuständen der 

Begrenzung zusammenzieht. Diese Maya-

Kräfte verstärken sich oft gegenseitig. Zum 

Beispiel, wenn man den Verstand sagen 

hört: „Ich habe keine Zeit“, um etwas zu tun, 

kommen begrenzende Gedanken der Anhaf-

tung „Ich will“ oder der Abneigung „Ich will 

nicht“ hinzu. Oder oft begleiten auch Ge-

danken begrenzter Macht, „Ich kann es nicht 

tun“ oder begrenzten Wissens, „Ich weiß 

nicht, wie“, derartige Überlegungen wie 

„Ich habe keine Zeit.“ Das Leiden nimmt zu, 

wenn solche Gedanken nicht losgelöst be-

trachtet, sondern mit Gefühlen wie Frustra-

tion, Schuld, Angst, Zweifel oder Depressi-

onen verbunden und dadurch verstärkt wer-

den. „Ich bin wütend“, sagt der Verstand. 

„Ich bin nicht mehr wütend“, sagt er einige 

Zeit später. Beides ist unwahr. Man kann nur 

das sein, was immer ist. Das Wiederholen 

von Gedanken oder Gefühlen erzeugt die 

Illusion von Dauerhaftigkeit.  

Freiheit von solchen Begrenzungen ent-

steht, wenn man lernt, „loszulassen“, d.h. 

Gewahrsein in jedem Augenblick aufrecht 

zu erhalten und mit schwierigen Emotionen 

umzugehen, wie es bei der ersten und zwei-

ten Einweihung in Babaji‘s Kriya Yoga 

gelehrt wird. Stress ist zum Großteil das 

Ergebnis solcher Gefühle der Begrenzung. 

In Kombination verleiten sie einen zu dem 

falschen Glauben, dass es eher an Zeit als an 

Priorität für die Yogapraxis mangelt. Wir 

alle haben 24 Stunden Zeit am Tag. Wenn 

man also denkt: „Ich habe keine Zeit zum 

Praktizieren“, dann sagt man in Wirklich-

keit: „Die Praxis ist nicht meine Priorität.“ 

Wie viel Zeit verschwendest du, die dieser 

Praxis des yogischen Sadhana gewidmet 

werden könnte? 

Die Begrenzungen des Karmas manifes-

tieren sich in den Gewohnheiten 

(Samskaras) und der Neigung, in der Ver-

gangenheit zu verweilen (Vasanas). Durch 

Üben von Kriya, dem „bewussten Handeln“, 

im täglichen Leben und durch wiederholtes 

Eintauchen in Samadhi wird man Freiheit 

von Karma erlangen.  

 

Samadhi oder kognitive Versenkung 

Samadhi wurde von meinem Lehrer, Yogi 

Ramaiah, als „der atemlose Zustand des 

Einsseins mit der Wahrheit oder Gott“ be-

schrieben. Wenn der Atem still wird, so wird 

auch der Geist still. Seine erste Anweisung 

in der Meditation bestand darin, Paambatti 

Siddha und die Psalmen Davids zu zitieren: 

„Sei still und wisse, dass ich Gott bin.“ 

Samadhi ist im wörtlichen Sinne nicht das, 

was man denkt. Im Wesentlichen wird man 

sich dessen bewusst, was bewusst ist. 

Du kannst damit beginnen, dich auf eine 

solche geistige Stille oder Samadhi hinzu-

bewegen, indem du Gedanken und beglei-

tende Emotionen beobachtest bzw. unter-

suchst, während du Loslösung und die Hin-

gabe der Ich-Perspektive an die Perspektive 

des inneren Zeugen-Selbst praktizierst. 

Konzentriere dich auf den zeitlosen Raum 

zwischen den Gedanken. Dieser „Zeuge“ tut 

nichts, denkt nichts, fühlt nichts. Er ist das 

Beobachten von vorbeiziehenden Handlun-

gen, Gedanken und Gefühlen. Wie Jesus im 

Thomas-Evangelium, Vers 42, sagt: „Sei ein 

Vorübergehender.“ 

 

Patanjali schreibt die Praxis von Kriya 

Yoga vor. 

Im Yoga-Sutra II.1 definiert Patanjali 

Kriya Yoga als: Tapas (intensive Übungs-

praxis), Svadhyaya (Selbst-Studium) und 

Isvara-pranidhana (Hingabe an Gott). 

 

(Sie dienen) dem Zweck, die Belastungen 

zu verringern (und) sich in der kognitiven 

Versenkung (Samadhi) zu üben. – Yoga-

Sutra II.2 

 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Durch ständiges Üben und durch Loslas-

sen (kommt es zum) Aufhören (der Identifi-

kation mit den Fluktuationen des Bewusst-

seins). – Yoga-Sutra I.12 

 

Im Yoga-Sutra I.13 erklärt er klar, was 

wir zu üben haben: „In diesem Zusammen-

hang ist das Bemühen, (im Zustand des 

Aufhörens der Identifikation mit den Fluktu-

ationen des Bewusstseins) zu bleiben, ein 

ständiges Üben.“ 

 

„Intensive Übungspraxis”, oder Tapas, 

hat drei Elemente: Absicht, Anstrengung 

oder Willenskraft und Ausdauer. Eine Ab-

sicht beginnt mit einem Gelübde, sich selbst 

einen gewissen Genuss zu versagen. Dazu 

gehört, sich irgendeine Anhaftung oder 

Abneigung zu verwehren. Im Hinblick auf 

den Umgang mit der Zeit, zum Beispiel, 

wiederhole jeden Tag: „Ich übe Meditation 

für mindestens dreißig Minuten pro Sitzung, 

zwei Sitzungen pro Tag.“ Das erfordert 

Anstrengung und Willenskraft und eine 

konsequente Wiederholung über einen län-

geren Zeitraum, weil es Widerstand aus 

anderen Gewohnheiten oder Neigungen 

heraus geben wird. Die Willenskraft entwi-

ckelt sich allmählich, indem man sie wie-

derholt und regelmäßig ausübt. Irgendwann 

erreicht man einen Zustand des Gleichmuts, 

in dem man einfach nur genießen kann, 

unabhängig davon, ob das Objekt der Be-

gierde oder Abneigung vorhanden ist oder 

nicht. 

 

In den folgenden Versen beginnt Patanja-

li, unsere Frage direkt zu beantworten: 

(Die Übenden, die in Ihrer Übungspra-

xis) absolut konsequent (sind, sind der kog-

nitiven Versenkung) sehr nahe. – Yoga-Sutra 

I.21 

 

Man mag Einblicke in die kognitive Ver-

senkung (Samadhi) – die Erfahrung des 

Selbst, in der sich unser Geist innerlich 

konzentriert und man von absoluter Glück-

seligkeit (Ananda) erfüllt ist – erhaschen, 

aber die wahre Herausforderung besteht 

darin, dies zu einem lang anhaltenden und 

stabilen Zustand zu machen. Dazu muss 

man mit intensiver oder enthusiastischer 

Hingabe üben, das Zeugen-Bewusstsein 

kultivieren und den Geist und die Sinne 

nach innen wenden, weg von zerstreuenden 

Neigungen. Wenn Konzentration und Zeu-

genbewusstsein spontan und kontinuierlich 

werden, wird dies als intensive und ent-

schlossene Praxis (Tivra-samvega-sadhana) 

bezeichnet. Wann immer ein Schimmer von 

Samadhi in unserem Inneren aufleuchtet, 

wäre es weise, diesen auch in unser äußeres 

Leben zu tragen. So steht es in den Siva-

Sutras: „Die Glückseligkeit der Welt ist die 

Glückseligkeit der spirituellen Vereinigung 

(Samadhi).“ 

 

Übung: Nimm alles in der Welt als Gött-

lich an und erhalte die universelle Vision der 

Liebe aufrecht. 

 

Und im Yoga-Sutra I.22 erklärt er uns die 

Bedingungen, die bestimmen, wie viel Zeit 

benötigt wird: 

„Der wesentliche Unterschied (wie 

schnell die kognitive Versenkung erreicht 

wird, liegt) somit (darin, ob die Übungspra-

xis des Yogin) mit geringem, moderatem 

oder starkem Einsatz (ausgeführt wird).“ 

 

Bei geringem Einsatz (Mrdhu) ist die 

Praxis ungleichmäßig, sporadisch, voller 

Zweifel, Höhen und Tiefen und voller Ab-

lenkungen, die einen mitreißen. Bei mäßi-

gem Einsatz (Madhya) wechseln sich Zeiten 

der Intensität und Hingabe mit anderen 

Zeiten ab, in denen man vergesslich ist, sich 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

ablenken lässt und negativen Gedanken und 

Gewohnheiten nachhängt. Ein starker Ein-

satz (Adhimatra-sadhana) heißt gleichblei-

bende Entschlossenheit, sich an das Selbst 

zu erinnern und gleichmütig zu bleiben bei 

Erfolg und Misserfolg, Freude und Schmerz 

und immer mehr Liebe, Vertrauen, Geduld 

und Mitgefühl gegenüber anderen Menschen 

zu entwickeln. Dies wird erreicht, wenn wir 

die von uns gewählte göttliche Gestalt ver-

ehren oder wenn wir versuchen, das alles 

durchdringende Göttliche in allem zu sehen 

und unsere aufkommenden Wünsche über-

winden. Egal, wie heftig das Geschehen ist, 

wie schwierig die Lebensumstände, wie 

groß das Drama der Illusionen (Maya), das 

sich um uns herum abspielt – wir bleiben 

dabei, das Göttliche in allem zu sehen. 

 

Wie bleibt man dauerhaft im Samadhi-

Zustand? 

Nachdem sowohl objekt-orientierte kog-

nitive Versenkung (Samprajnata Samadhi), 

die diskontinuierlich ist, als auch nicht-

objekt-orientierte kognitive Versenkung 

(Asamprajnata Samadhi), die kontinuierlich 

ist, in den Yoga Sutras I.17 und I.18 be-

schrieben wurden, sagt uns Patanjali im 

Yoga Sutra I.20, was erforderlich ist, um 

dauerhaft im Samadhi-Zustand zu verblei-

ben: 

„Andere (Yogins) (erreichen die nicht-

objekt-orientierte kognitive Versenkung) 

durch tiefe Hingabe, innere Kraft, Achtsam-

keit, meditative Versenkung und Erkennt-

nis.“ 

Man muss wiederholt in die diskontinu-

ierliche, objekt-orientierte kognitive Versen-

kung eintauchen, bevor sie zu einem Dauer-

zustand werden kann. Auf diese Weise 

beseitigt man allmählich die drei Makel der 

menschlichen Natur: Egoismus, Maya und 

Karma. 

Diejenigen, die sie erreichen, tun dies, 

indem sie Folgendes entwickeln: 

Sraddhà = Intensive Hingabe verbunden 

mit unbedingten Glauben an den Yoga sowie 

Vertrauen in die eignen Fähigkeiten, in das 

eigene Sadhana bzw. die praktizierten Tech-

niken und in den Lehrer; 

Vãryam = Energie, Enthusiasmus und 

Mut entspringen einem solchen Glauben und 

erzeugen intensive Hingabe, wodurch die 

Praxis zusätzlich von der Gefühlsseite her 

unterstützt wird; 

Smrti = Erinnerung; wobei man sich 

ständig an den Weg erinnert, an die gelern-

ten Lektionen, um nicht in eine weltliche 

Perspektive zurückzufallen; man bleibt 

achtsam; 

Samàdhi = Man erlebt regelmäßig die Er-

fahrung der kognitiven Versenkung. Auch 

wenn diese aufgrund der Fluktuationen des 

Geistes (Cittavrttih) und der Ablenkungen 

nicht dauerhaft ist, entwickelt sie sich mit 

Hilfe des yogischen Sadhana. 

Prajnà = Unterscheidungsvermögen; Er-

kenntnis. Durch wachsames Selbstgewahr-

sein erhält man in jedem Moment Einsichten 

und Führung durch die Ereignisse des eige-

nen Lebens. 

 

Spirituelle Energie und Kraft führen zu 

Achtsamkeit und Wachsamkeit. Diese wie-

derum bringen eine Besinnung auf den 

eingeschlagenen Weg, auf die Disziplin, der 

man folgt, mit sich. Durch diese Erinnerung 

kommt es zu kontinuierlichem Gewahrsein. 

Ein solches fortwährendes Gewahrsein führt 

zur Unterscheidung (Prajna) zwischen dem 

wahren Selbst und dem unwahren. 

Asamaprajnata Samadhi (nicht-objekt-

orientierte kognitive Versenkung), der kon-

tinuierliche Zustand der kognitiven Versen-

kung, manchmal als „Erleuchtung“ bezeich-

net, ist eine letztendliche Folge der wieder-

holten Erfahrung diskontinuierlicher objekt-

orientierter kognitiver Versenkung 

(Samprajnata Samadhi) und wird durch die 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kultivierung bestimmter positiver Neigun-

gen, die in Vers I.20 aufgezählt werden, wie 

Glaube an die Praxis und den Lehrer, Enthu-

siasmus, Wachsamkeit, Unterscheidungs-

vermögen und Erinnerung, gefördert. Da-

durch werden die idealen Bedingungen 

geschaffen, unter denen alte gewohnheits-

mäßige Neigungen aufgelöst werden kön-

nen. 

 

Übung: Übe dich in Glauben, Enthusias-

mus, Wachsamkeit, Unterscheidungsvermö-

gen und Kontemplation, um die alten Nei-

gungen aufzulösen. Zeichne deine Meditati-

onen auf, damit du dir der Neigungen, die 

dich antreiben, bewusst werden und positive 

Gedanken verstärken kannst. Tauche immer 

wieder in die objekt-orientierte kognitive 

Versenkung (Samprajnata Samadhi) unter 

Verwendung der Samadhi Kriyas ein, die bei 

der dritten Einweihung in Babaji‘s Kriya 

Yoga gelehrt werden. 

 

Verpflichte dich zu einer täglichen Sad-

hana-Praxis 

Eine Verpflichtung oder Absicht wird als 

Sankalpa bezeichnet. Sie hat drei Elemente: 

Beginne mit dem, was du glaubst, jetzt 

bewältigen zu können, und fasse die Ab-

sicht, es regelmäßig fortzusetzen. Mache dir 

nach mindestens einer Woche einen neuen 

Zeitplan, der mehr Zeit für die regelmäßige 

Praxis vorsieht. Halte schriftlich fest, wie 

viel Zeit du jeden Tag für die verschiedenen 

Arten von Sadhana aufwendest. Dies wird 

dir dabei helfen, zu erkennen, wie du Zeit 

verschwendest, und dabei, bessere Entschei-

dungen zu treffen, wie du deine Zeit nutzt. 

Dieses Vorgehen wird auch dazu beitragen, 

deine Praxis zu intensivieren. 

 

Übung: Tauche ganz in das Praktizieren 

ein. Gehe jeden Tag einen Schritt weiter. 

Sieh alles als Teil des göttlichen Plans, der 

sich in vollkommener Weise für deine Ent-

wicklung entfaltet. Sieh nichts als außerhalb 

dieses göttlichen Plans an oder im Wider-

spruch zu ihm. Sei beharrlich und konse-

quent. Fasse klare Absichten, wie viel Zeit 

du jeden Tag mit den verschiedenen Yoga-

Praktiken verbringen wirst, und führe dann 

darüber Buch. 

Durch ein Sadhana, das alle Formen des 

Yoga einschließt, die mit der Absicht prakti-

ziert werden, im Zeugen-Selbst zu bleiben 

und falsche Identifikation loszulassen, wird 

das Unterbewusstsein gereinigt und die 

Dualität aufgelöst. Man wird sich der einen 

Präsenz überall bewusst. Durch das Dienen 

vergisst man sein kleines, auf dem Ego 

basierendes Selbst und seine unbedeutenden 

Probleme, und entwickelt die universelle 

Vision der Liebe. 

 

Referenzen (Bücher erhältlich unter 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php): 

Govindan M., „Die Kriya Yoga Sutras des 

Patanjali und der Siddhas“ 

Govindan M., „Jesus und die Yoga 

Siddhas, Lehren der Weisheit“, Vorwort 

Govindan M., „Erleuchtung ist anders als 

du denkst“ 

Govindan M., „Die Göttliche Maya”, 

BKY Journal, Jg. 21, Nr. 2 – Sommer 2014 

Govindan M., „Wie man die Auswirkungen 

des Karmas durch Kriya Yoga beseitigen 

kann”, BKY Journal, Jg. 23, Nr. 4 – Winter 

2016/17 

Govindan M., „Tapas: Unsere Übungspra-

xis intensivieren“, BKY Journal, Jg. 13, 

Nr. 3 – Herbst 2006 (engl. Originalversi-

on). 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-21-2-Sommer-2014.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-23-4-Winter-2016-17.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-23-4-Winter-2016-17.php
https://www.babajiskriyayoga.net/english/articles/art28-tapas-bringing-intensity-to-practice.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/articles/art28-tapas-bringing-intensity-to-practice.htm


7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

2. Die Yamas versus die Pandemie und den Klimawan-

del 

von M.G. Satchidananda

Die Yamas oder Selbstbeschränkungen 

sind Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit, Nicht-

Stehlen, Enthaltsamkeit und Begierdelosig-

keit. – Yoga Sutras II.30 

 

Die Yamas sind die erste Stufe bzw. das 

erste Glied, die bzw. das von den acht Stu-

fen, Astanga, des Klassischen Yogas vorge-

schrieben wird zur Erfüllung von Dharma, 

sozialer Ordnung, und des Potentials eines 

jeden Individuums, oder Svadharma. Die 

Herausforderungen der COVID 19-

Pandemie und des Klimawandels, in der Tat 

jedes Ereignis im Leben, bieten eine Gele-

genheit, diese Selbstbeschränkungen anzu-

wenden und so ihrem Zweck gerecht zu 

werden, d.h. Weisheit zu finden.  

Außerdem ist „Yama“ auch der Name des 

Königs des Todes, was uns an den Zweck 

des Yoga erinnert: das Ende der fünf Ursa-

chen des Leidens: Unwissenheit unserer 

wahren Identität, die wiederum den Egois-

mus entstehen lässt, Anhaftung, Abneigung 

und die Angst vor dem Tod (Yoga Sutra 

II.3).  

 

Unwissenheit heißt, das Vergängliche als 

unvergänglich, das Unreine als rein, das 

Leidvolle als freudvoll und das Nicht-Selbst 

als das Selbst zu sehen. – Yoga Sutras II.5 

 

Dies ist der fundamentale Irrtum, zu dem 

die Menschen neigen. Er rührt daher, dass 

wir uns mit dem identifizieren, was wir nicht 

sind. Wir sagen: „Ich bin müde“, oder „Ich 

bin wütend, besorgt oder deprimiert.“ Wir 

kommen der Wahrheit jedoch näher, wenn 

wir sagen: „Mein Körper ist müde“, oder 

„mein Geist ist erfüllt von sorgenvollen 

Gedanken oder wütenden Gefühlen.“ Unser 

heutiger kultureller Kontext, die Medien, der 

Aufbau unserer Sprache und unser Bil-

dungssystem – sie alle unterstützen diesen 

fundamentalen Irrtum, der unsere wahre 

Identität, unser Selbst, verbirgt. Das Selbst 

ist der ewige Zeuge, der Sehende, ein unver-

änderliches, reines ganzheitliches Wesen, 

unbegrenzt, alles durchdringend, immanent 

und transzendent. Alles andere verändert 

sich und wird daher eines Tages verloren 

sein. Indem wir an dem Vergänglichen, an 

dem, was sich verändert, festhalten, ignorie-

ren wir das Wahre und wir leiden. Jeder 

Wunsch ist schmerzhaft, denn er führt zu 

einem unstillbaren Verlangen, etwas zu 

haben, was wir im Moment nicht besitzen, 

oder etwas zu sein, was wir nicht sind. 

Selbst wenn Wünsche erfüllt werden, wird 

es immer weitere Wünsche geben – ganz 

abgesehen von dem Wunsch, das, was wir 

haben, nicht zu verlieren – und so werden 

wir immer weiter leiden.  

Jeder in der heutigen Welt leidet auf-

grund dieser fundamentalen Unwissenheit 

unter den Auswirkungen der COVID 19 -

Pandemie. Außer jedoch man tritt zurück 

und betrachtet die Situation aus der Perspek-

tive des eigenen wahren Selbst. Dieses 

Leiden manifestiert sich als Angst, Wut, 

Zweifel, Frustration und Depressivität. Aber 

Leiden ist ein großartiger Lehrmeister, von 

dem jeder lernen kann, insofern er bzw. sie 

aufrichtig ist. Wenn man nur nach zeitweili-

ger Erleichterung beispielsweise durch 

Ablenkung oder Rauschmittel sucht, lernt 

man nichts, außer vielleicht, dass man tiefer 

gehen muss, um die letztendliche Ursache 

des Leidens zu finden. Da das Leiden die 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wahrheit verbirgt – d.h. das, was immer ist, 

wer ich wirklich bin und was die Quelle der 

Freude ist – wird ein aufrichtiger Suchender 

nach Weisheitslehren streben und diese 

anwenden. Durch dieses Verbergen bringt 

uns das Leiden dazu, zu suchen und wirkt 

somit als eine der fünf Aktivitäten des gött-

lichen Tanzes in uns, durch die wir Gnade 

erfahren können: Schöpfung, Erhaltung, 

Auflösung, Verborgenheit und Offenbarung.  

Yamas sind sehr wichtige Verhaltensre-

geln, die sowohl die Selbstverwirklichung 

als auch die Transformation unserer mensch-

lichen Natur fördern. Durch das Befolgen 

der Yamas wird der Geist des Praktizieren-

den gezähmt und zu einem Kanal für die 

uneingeschränkte Erfahrung des höheren 

Bewusstseins, des 

Göttlichen, des wahren 

Selbst. Dieses Ziel 

kommt im Folgenden 

zum Ausdruck:  

Yoga ist das Aufhö-

ren der (Identifizierung 

mit den) Fluktuationen 

(, die) im Bewusstsein 

(entstehen). Dann ruht 

der Sehende in seinem 

wahren Wesen. – Yoga 

Sutras I.2-I.3 

 

Ahimsa: Nicht-Schaden 

Im Zustand der Vereinigung mit Gott, 

dem Samadhi, haben alle yogischen Weisen 

einstimmig konstatiert, dass alles Leben eins 

ist. Wenn wir diese Verwirklichung anstre-

ben, dann müssen wir dieses Einssein und 

diese Einheit durch Freundlichkeit, Mitge-

fühl und Respekt gegenüber allen Wesen in 

Gedanken, Worten und Taten bestätigen. 

Ahimsa ist weit mehr als nicht schaden, 

weit mehr als das biblische Gebot: „Du 

sollst nicht töten.“ Um Ahimsa zu leben, ist 

es wichtig, eine Einstellung von vollkom-

mener Gewaltfreiheit mit bejahender Liebe 

und Respekt für das ganze Leben, nicht nur 

in unseren Taten, sondern auch in unseren 

Gedanken und Worten zu entwickeln. Ist 

Ahimsa vollkommen, dann erfahren wir die 

Einheit und das Einssein allen Lebens und 

erlangen universale Liebe, Frieden und 

Harmonie. Mit perfekter Praxis von Ahimsa 

erheben wir uns über Ärger, Hass, Angst, 

Neid und Anhaftung. Dadurch wird unser 

Bewusstsein gereinigt. Wenn wir das Gegen-

teil von Himsa, also Vergebung, kultivieren, 

können wir Gefühle abwenden, die nicht nur 

andere, sondern letztendlich uns selbst 

verletzen. 

Die Praxis von Ahimsa verlangt von uns, 

dass wir anderen Lebewesen – uns und die 

Welt, in der wir leben, eingeschlossen – 

Schmerz, Kummer oder 

Leid weder zufügen 

noch wünschen. Dies 

erfordert auch, andere 

von schädlichen oder 

gewalttätigen Aktionen 

abzuhalten bzw. uns 

dafür einzusetzen, dass 

anderen weder in Taten, 

Worten oder auch nur 

Gedanken Himsa bzw. 

Leid angetan wird. Wir 

sollten es nicht nur 

unterlassen, anderen Lebewesen Leid anzu-

tun, sondern alle seine Manifestationen 

vermeiden: Gewalt kann sich darin äußeren, 

dass man heftig eine Tür schließt, einen 

anderen beim Überholen auf der Autobahn 

schneidet, oder die eigene schlechte Laune 

um sich herum verbreitet. 

 

Wie kann der Einzelne im täglichen Le-

ben Ahimsa praktizieren? 

An einem bestimmten Punkt in der spiri-

tuellen Entwicklung eines Menschen wird 

Ahimsa zum Ausdruck eines inneren Ge-

fühls der Einheit mit allem. Die Verehrung 

des Lebens wird mühelos. Bis dahin aber 

 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

muss man sich selbst und das eigene Verhal-

ten beobachten und dabei die Verbindung 

zwischen sich und anderen lokal und global 

wie auch die Konsequenzen der eigenen 

Gedanken, Worte und Handlungen erken-

nen. 

a. Unsere Gedanken: Unsere Gedanken 

haben Macht. Zusammen mit den Emotio-

nen unseres Vitalkörpers bestimmen sie 

unsere Worte und Handlungen. Wenn wir 

positive Gedanken und Emotionen wie 

Enthusiasmus, Liebe, Sympathie oder Ver-

trauen hegen, können wir andere inspirieren 

und aufrichten. Aber mit negativen Gedan-

ken und Emotionen wie Wut, Vorurteilen, 

Depressivität, Ängstlichkeit oder Stolz 

können wir anderen in unserer Umgebung 

schaden. Selbst wenn wir anderen nicht 

absichtlich schaden wollen, geschieht dies 

durch unsere Kälte und Gleichgültigkeit. 

Praktisch bedeutet das, dass wir, anstatt 

kritisch über andere zu denken, uns ent-

scheiden können, sie zu segnen und ihnen 

Gutes zu wünschen. Dadurch jedoch, dass 

wir andere lieben, erhöhen wir nicht nur 

unser eigenes Energielevel, sondern auch 

das der Leute um uns herum. Ahimsa ist 

wirklich ein positiver Ausdruck der Liebe 

auf dieser Ebene. 

b. Unsere Worte: Was wir uns entschei-

den, zu sagen oder nicht zu sagen, hat Kon-

sequenzen. Unsere Worte können andere 

verletzen, insbesondere wenn sie mit negati-

ven Emotionen wie Wut ausgedrückt wer-

den. Und sie schaden uns, da sie in unserem 

Geist Verwirrung erzeugen. Indem wir 

schweigen und nach Reflektion nur sagen, 

was notwendig und hilfreich für andere ist, 

bringen wir nicht nur anderen, sondern auch 

uns selbst Frieden. Wenn wir mit anderen 

zusammen sind, können wir dadurch am 

hilfreichsten und liebevollsten sein, dass wir 

ihnen unsere volle Aufmerksamkeit als 

guter, wohlwollender Zuhörer widmen. 

Unser größtes Geschenk an andere ist unser 

Bewusstsein und wir machen es ihnen da-

durch, dass wir ganz gegenwärtig sind. Wir 

können es vermeiden, bei anderen Ärger 

oder Unmut auszulösen, indem wir keine 

unerwünschten Ratschläge erteilen. Wenn 

wir ganz gegenwärtig und bewusst sind, 

werden andere um uns herum ebenfalls 

präsenter und bewusster. Daraus entsteht 

spontan Glückseligkeit. 

c. Unsere Handlungen: Alle unsere 

Handlungen haben moralische Konsequen-

zen. Welche Auswirkungen hat beispielswei-

se unsere Arbeit auf unsere Umwelt? Da wir 

alle voneinander abhängig sind, erzeugen 

wir Himsa in der Umwelt, wenn wir durch 

Fleischkonsum, Autofahren oder die Nach-

frage nach Energieformen, die zur globalen 

Klimaerwärmung beitragen, den Treibhaus-

effekt verstärken. Unkenntnis dieser Effekte 

ist keine Entschuldigung. Wir sind verant-

wortlich, ob wir sie erkennen oder nicht. 

Und die Gesamtwirkung ist sehr groß. In 

unserer modernen, materialistischen Kultur 

sind die vorherrschenden Werte wie Kon-

sum, Konkurrenzdenken, Individualismus 

und Aggressivität verantwortlich für die 

derzeitige Krise in Wirtschaft, Umwelt, 

Gesundheit, Politik und Gesellschaft. Selbst 

eine kleine Bemühung, unsere selbstsüchti-

gen, von Konsumverhalten geprägten Ge-

wohnheiten zu verändern und sie durch 

Werte wie Ahimsa zu ersetzen, wird einen 

merklichen Effekt haben. Wir alle müssen 

lernen, zu vereinfachen, zu bewahren, zu 

recyceln, regionale Nahrungsmittel zu kon-

sumieren und zu vermeiden, eine Nachfrage 

für Produkte zu schaffen, deren Herstellung 

die Umwelt unnötig schädigt. Während der 

aktuellen COVID 19-Pandemie können wir 

es vermeiden, anderen zu schaden, indem 

wir Masken tragen und uns in physischer 

Distanzierung üben. Was wir als allererstes 

tun müssen, wenn wir Ahimsa praktizieren 

wollen, ist, Vegetarier zu werden. 

Anderen zu schaden, heißt letztendlich, 

sich selbst zu schaden. Ahimsa beginnt bei 

einem selbst, insbesondere bei unserem 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Körper und unserem Geist: mit der Reini-

gung von Egoismus, Verblendung und nega-

tiven Gewohnheiten. Als nächstes bezieht 

sich Ahimsa auf die eigene unmittelbare 

soziale Umgebung: Familie, Freunde, Kol-

legen und die Tiere, für die wir Verantwor-

tung tragen. Auch falls wir es nicht immer 

schaffen sollten, mitfühlend zu sein, so 

sollten wir es zumindest vermeiden, anderen 

absichtlich zu schaden. Wir müssen ein 

umfassendes Verantwortungsgefühl für 

einander und für unseren Planeten kultivie-

ren. 

 

Satya: Wahrhaftigkeit 

Wahrhaftigkeit, Satya, bedeutet nicht nur, 

nicht zu lügen, sondern auch die Vermei-

dung von Übertreibung, Täuschung, Anma-

ßung, Ausflüchten, Gewitzel und Heuchelei. 

Sonst betrügen wir uns selbst, verzögern das 

Abarbeiten unseres aktuellen Karmas und 

schaffen oder unterstützen neue karmische 

Konsequenzen. Wenn man jegliche Erfin-

dung und alle eingebildeten und nicht realen 

Dinge in Geist, Rede und Handlungen ver-

meidet, wird man schnell entdecken, was 

Sat, die absolute Realität ist. Nur zu spre-

chen, was wahr ist, ist sehr aufschlussreich. 

So vieles von dem, was wir sagen, ist so 

unnötig, so trivial oder nicht real. Schweigen 

zu kultivieren oder nur auszusprechen, was 

erbaulich ist und nur nachdem man darüber 

reflektiert hat, bringt große Klarheit in unse-

ren Geist und unsere Beziehungen. 

Die Siddhas haben die Verfassung, in der 

wir Menschen uns befinden, beschrieben: 

„Wir träumen mit offenen Augen.“ Wenn 

wir unserem Bewusstsein erlauben, in den 

Regungen des Verstandes absorbiert zu 

werden und die zugrunde liegende Realität, 

Sat, zu vergessen, verlieren wir uns in Tag-

träumen. 

Satya bedeutet deshalb, Wahrhaftigkeit 

als Hintergrund von allen wahrzunehmen 

und zudem sich darauf zu beziehen, um alle 

Störungen zu korrigieren. Das ist das Heil-

mittel für die Verwirrung. 

Satya kann der Yogin zunächst entwi-

ckeln, indem er in jeder Situation gegenwär-

tig ist. Um dies zu kultivieren, muss man 

innehalten, tief durchatmen und sich dann 

einstimmen darauf, wie alles im gegenwärti-

gen Moment ist. Immer nur eine Sache auf 

einmal, mit vollem Zeugenbewusstsein zu 

tun, bringt einen ebenfalls in die Verwirkli-

chung von Sat. 

Außer durch die Kultivierung reinen 

Seins, dem Gewahrsein im gegenwärtigen 

Moment, kann Satya auch mit Hilfe von 

Vivek, Unterscheidungskraft, entwickelt 

werden. Patanjali sagt uns in Vers II.26, dass 

Unterscheiden die Methode ist, Unwissen-

heit (Avidya) zu beseitigen. Er rät uns, in 

jedem Moment und über immer länger 

werdende Zeiträume das, was Dauerhaft ist, 

von dem zu unterscheiden, was vergänglich 

ist, das Wahre vom Unechten, das Selbst von 

der Körper-Verstand-Persönlichkeit und die 

Quelle der Glückseligkeit bzw. der bedin-

gungslosen Freude, von den Ursachen des 

Leidens (Kleshas) wie Anhaftungen und 

Abneigungen. 

Unterscheidungskraft umfasst auch 

Handlungen und Entscheidungen, die auf 

wissenschaftlichen Erkenntnissen hinsicht-

lich des Klimas, der COVID 19-Pandemie 

und unserer Gesundheit beruhen. Die Un-

kenntnis des wissenschaftlichen Prozesses 

hat – gefördert durch Verschwörungstheo-

rien und die Sozialen Medien – zu dem 

weitverbreiteten Zweifel an der Klimakrise 

und der Gefahr durch eine Ansteckung mit 

dem neuartigen Corona-Virus geführt. Eine 

Verschwörungstheorie kann definiert werden 

als eine Theorie, welche die gewöhnliche 

Erklärung für ein Ereignis ablehnt und 

stattdessen einer geheimen Gruppierung 

oder Organisation unterstellt, einen heimli-

chen Plan zu verfolgen. Verschwörungstheo-

rien zielen darauf ab, Misstrauen gegenüber 

etablierter Autorität und Macht zu erzeugen. 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Alle Institutionen und Personen, die mit 

„dem System“ in Verbindung gebracht 

werden, sind Verdächtige: Politiker, die 

Medien, Experten, Wissenschaftler, 

Gesundheitseinrichtungen, Pharmaunter-

nehmen und Ärzte. Derartige Behauptungen 

nutzen die weitverbreitete Unkenntnis hin-

sichtlich dessen aus, wie die Wissenschaft 

zu Fakten gelangt und was hohe journalisti-

sche Standards auszeichnet und bauen eben-

so auf einer Ansteckung mit der Befürchtung 

auf, dass unsere Institutionen, welche die 

Wissenschaft und hohe journalistische Stan-

dards unterstützen, selbst korrumpiert sind. 

 

Asteya: Nicht-Stehlen 

Yoga fordert von uns, unsere menschli-

che Natur zu transformieren, indem wir den 

Yama (Selbstbeschränkung) Asteya prakti-

zieren. Damit ist gemäß den ältesten Sansk-

rit-Kommentaren in den Yoga-Sutras ge-

meint, auf die „nicht autorisierte Aneignung 

von Dingen, die einer anderen Person gehö-

ren“ zu verzichten. Wie wir sehen werden, 

schadet Steya bzw. Stehlen nicht nur ande-

ren, sondern auch dem Dieb selbst. Während 

wir im Allgemeinen Stehlen mit fremdem, 

materiellem Eigentum verbinden, wie bei 

Raub, nicht bezahlten Schulden, Steuerhin-

terziehung und Betrug, beinhaltet es auch 

den Diebstahl immaterieller Werte, wie 

anderer Leute Zeit, Identität, geistiges Ei-

gentum, Ruf, Freiheit, Rechte und sogar das 

Stehlen der Zukunft späterer Generationen 

in Bezug auf eine nicht verschmutzte Um-

welt und nicht erneuerbare Ressourcen 

durch gewohnheitsmäßigen, übermäßigen 

Konsum. 

Entsprechend dem Gesetz des Karmas 

hat jeder Gedanke, jedes Wort und jede 

Handlung Konsequenzen. Stehlen hüllt 

unseren Geist in dunkle Gedanken wie 

Verlangen, Angst und Schuld. Es verschließt 

unser Herz, stärkt egoistische Neigungen 

und macht uns blind dafür, dass wir und die, 

die wir bestehlen, eins sind. Es ist eine 

Erscheinungsform der Angst und Schwäche 

im Angesicht des Verlangens. Indem wir uns 

darauf einlassen, geben wir unsere Willens-

kraft auf und verstärken die Macht, die 

negative Kräfte über uns haben. Wenn wir 

wiederholt stehlen, wird dies zu einer Ge-

wohnheit, wodurch wir unsere Freiheit 

verlieren. Früher oder später werden wir die 

Schuld, die wir eingehen, wenn wir stehlen, 

zurückzahlen müssen und zwar nicht nur 

grundsätzlich, sondern mit karmischen 

Zinsen. Während der Zeitpunkt des Zurück-

zahlens unserer Schuld davon abhängt, wie 

viel gutes Karma wir z.B. durch Wohltätig-

keit oder Freundlichkeit oder andere mil-

dernde Faktoren angesammelt haben, muss 

doch jede Schuld letztendlich zurückgezahlt 

werden. 

 

Man kann Asteya erfolgreich kultivieren, 

indem man Folgendes praktiziert: 

1. Erinnere dich daran, dass das Göttliche 

dich liebt und dass deshalb alles, was in 

deinem Leben passiert, dazu bestimmt ist, 

dich zum Göttlichen zurückzubringen, 

zur Verwirklichung und der Einheit mit 

jener perfekten Liebe. Wegen dieser Lie-

be wirst du mit dem notwendigen Bemü-

hen bekommen, was du brauchst und 

deshalb ist es nicht nötig, zu begehren, 

was anderen gehört, ganz davon zu 

schweigen, dass man dem Verlangen 

nachgibt und stiehlt, was einem nicht ge-

hört. 

2. Kehre jeden Tag in der Meditation zur 

Quelle deines Wesens zurück und über-

winde das Spiel der Schwächen von Ego-

ismus, Karma und Maya. 

3. Praktiziere Nächstenliebe, das Gegenteil 

von Stehlen, indem du gibst, ohne eine 

Gegenleistung zu erwarten. So erfährst 

du, was Liebe ist und wirst zu ihrem Ka-

nal. Bei allen negativen Neigungen der 

menschlichen Natur können wir das Ge-



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

genteil kultivieren, in diesem Fall zu ge-

ben, anstatt zu nehmen, was anderen 

rechtmäßig gehört. 

4. Wiederhole regelmäßig folgende Affir-

mation: „Ich bin ein Instrument göttlicher 

Liebe. Ich gebe anderen, wenn ich kann. 

Ich sehe das Göttliche in jedem und ge-

nieße das Spiel, das uns dazu bringt, das 

Göttliche anzunehmen.“ 

5. Achte auf das Verhalten unserer Politiker 

und Institutionen, die wir durch unseren 

Konsum oder Investitionen unterstützen. 

Es ist unsere Pflicht als Weltbürger, alles 

in unserer Macht stehende zu tun, um or-

ganisierten Diebstahl zu verhindern. 

6. Kultiviere freiwillige Einfachheit. Das 

bedeutet, nur zu kaufen, was man wirk-

lich braucht, zu recyceln, zu bewahren 

und sich durch das Praktizieren spirituel-

ler Disziplinen auf das höhere Ziel des 

Lebens, Selbstverwirklichung, zu fokus-

sieren. 

 

Brahmacharya: Keuschheut oder „Sich 

auf das Absolute zubewegen“ 

Yoga fordert von uns, unsere menschli-

che Natur zu transformieren, indem wir den 

Yama (Selbstbeschränkung) Brahmacharya 

praktizieren. Das Wort „char“ bedeutet 

„bewegen“ und der Begriff „Brahma“ be-

zieht sich auf „das Absolute“. Entsprechend 

verweist „Brahmacharya“ auf jemanden, der 

sich auf das Absolute zu bewegt. Dazu 

gehört, das eigene Bewusstsein nach innen 

zu richten, auf das eigene wahre Selbst, und 

weg von den Ablenkungen der fünf Sinne. 

Dies steht im Einklang mit dem Mahavakya 

oder großem Ausspruch der Siddhas: „Jiva 

(die individuelle Seele) wird Shiva (das 

absolute Sein, absolute Bewusstsein und die 

absolute Glückseligkeit).“ 

„Brahmacharya“ wird oft als Zölibat de-

finiert, also sexuelle Abstinenz auf der kör-

perlichen, emotionalen bzw. vitalen sowie 

auch auf der mentalen Ebene. „Brahmacha-

rya“ wird ebenso mit dem positiveren Be-

griff „Keuschheit“ übersetzt, der Tugend der 

Beherrschung des sexuellen Verlangens. 

Während für jemanden, der der Welt entsagt, 

absolute Abstinenz geboten ist, erfordert 

Brahmacharya bei Menschen, die in der 

Welt leben, den Geist und die Emotionen zu 

beherrschen, die sexuelle Energie und die 

Energie der Sinne zu bewahren und danach 

zu streben, sich mit Brahman, dem höheren 

Selbst, der Wahrheit, dem Zeugen zu identi-

fizieren. Dies setzt voraus, dass man mitten 

in all den Veränderungen, Dramen und all 

den Höhen und Tiefen des Karmas „Brah-

ma“, die allem zugrunde liegende, unverän-

derliche Realität, sehen kann. Diese absolute 

Realität ist gestaltlos und transzendent. Um 

sie zu erfahren, muss man in der Meditation 

tief nach innen gehen, zum stillen Grund des 

Seins und dann diese Erfahrung von „Das“ 

ins tägliche Leben bringen. Entsprechend 

bedeutet Brahmacharya, tief in allem Das, 

was immer ist, zu sehen. Es geht nicht ledig-

lich darum, Sinnlichkeit und die Förderung 

von Begierden und Fantasien zu vermeiden. 

Es geht darum, bei allen Erfahrungen des 

Lebens gegenwärtig zu sein und den Einen 

zu sehen. Der Zugang zu Brahmacharya ist 

mentales Schweigen. Und dieses mentale 

Schweigen ist das, was im Zustand der 

Selbst-Verwirklichung, dem Samadhi ein-

tritt. Deshalb ist Brahmacharya sowohl das 

Vehikel als auch das Ziel, das Mittel und der 

Zweck im Reinigungsprozess des Yoga. Wie 

die anderen Yamas wird Brahmacharya nur 

dann voll verwirklicht, wenn man die egois-

tische Sichtweise überwindet und die ge-

wohnheitsmäßige Programmierung auf der 

vitalen und der mentalen Ebene meistert und 

zu einem Instrument des eigenen wahren 

Selbst, des Göttlichen wird. 

In der heutigen hedonistischen Kultur 

werden die meisten Menschen das Ideal der 

sexuellen Abstinenz und Reinheit nicht nur 

seltsam finden, sondern auch für undurch-



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

führbar halten. Es ist keins von beidem. 

Aber für denjenigen, der es praktizieren 

möchte, wird es wohl notwendig sein, inten-

siv über die Werte und Erwartungen unserer 

heutigen Kultur wie auch über die Natur der 

Sexualität zu reflektieren. Um dieses Ideal 

erfolgreich zu realisieren, muss man einen 

ganzheitlichen Ansatz wählen und ihn ge-

duldig und beharrlich verfolgen. 

 

Aparigraha: Begierdelosigkeit 

Aparigraha ist das Gegenteil von 

„Parigraha”, was „greifen nach“ bedeutet 

und dessen Wurzel „graha“ ist, „greifen“. 

Dies gibt uns ein Gefühl dafür, wie es ist, 

nach etwas zu greifen und dann das Eigen-

tum daran zu beanspruchen. In einem fol-

genden Vers der Yoga Sutras (II.39) sagt 

Patanjali in rätselhafter Weise:  

„Wenn jemand in der Begierdelosigkeit 

gefestigt ist, erlangt er erleuchtetes Wissen 

über das Wie und Warum seines Lebens.“  

 

Dies passiert, weil wir uns mehr und 

mehr mit dem Selbst identifizieren, wenn 

wir die Gier oder Anhaftung aufgeben. Aus 

der Perspektive des Selbst, die über Zeit und 

Raum hinaus reicht, wird Wissen über frühe-

re Leben und Neigungen zugänglich. Wir 

sind nicht mehr an den begrenzten, gegen-

wärtigen Rahmen unserer auf dem Ego 

basierenden Wünsche gebunden. Der Spei-

cher tief sitzender Gewohnheiten im Unter-

bewusstsein wird zugänglich. Es ist wichtig, 

diese distanziert zu betrachten, um die 

Niyamas Reinheit und Zufriedenheit zu 

verwirklichen. Viele, denen dies nicht ge-

lingt, werden von tief sitzenden Ängsten und 

Begierden überwältigt. 

Begierdelosigkeit bedeutet auch, nicht 

über materiellen Besitz zu fantasieren und 

nichts zu begehren, was anderen gehört. Oft 

stellen Leute sich vor, dass sie dauerhaftes 

Glück finden würden, wenn sie nur plötzlich 

reich werden würden, indem sie in der Lot-

terie gewinnen oder reich heiraten oder am 

Aktienmarkt erfolgreich sind. Dies ist völli-

ger Unsinn. Sich in solchen Fantasien zu 

ergehen, lenkt einen von der inneren Quelle 

anhaltender Freude ab. 

Wir alle sind des übermäßigen Konsums 

und der Verschwendung schuldig. Dadurch 

stehlen wir die begrenzten Ressourcen die-

ses Planeten nicht nur von zukünftigen 

Generationen, sondern auch von den Armen, 

die sich nicht einmal die Grundbedürfnisse 

des Lebens leisten können. 

Begierdelosigkeit bedeutet nicht, dass 

man, wenn man ein reales Bedürfnis hat, 

keine Anstrengungen unternimmt, dieses zu 

erfüllen. Aber man macht dies, ohne sich 

darüber zu sorgen, was passiert, falls man 

dabei scheitert. Sorgen schaffen nur Verwir-

rung und rauben einem die Energie, die man 

braucht, um die erforderlichen Anstrengun-

gen zu unternehmen. Man handelt besser mit 

vollem Vertrauen in die Führung des höhe-

ren Selbst. Man betrachtet die Herausforde-

rungen des Lebens als Gelegenheiten, Ge-

duld zu üben, Faulheit zu überwinden, mutig 

zu werden und Gleichmut im Angesicht 

sowohl von Misserfolg als auch von Erfolg 

zu entwickeln. 

Begierdelosigkeit verlangt nicht von ei-

nem, dass man zum Asketen wird oder 

nichts besitzt, obwohl die Praxis der Askese, 

d.h. radikaler Nicht-Anhaftung, ein macht-

volles Mittel zur Selbstverwirklichung ist. 

Man kann Aparigraha als Familienmensch 

praktizieren, indem man Sachlichkeit und 

soziales Engagement in einer ganzheitli-

chen, positiven Begierdelosigkeit kombi-

niert, die es einem erlaubt, seine Verpflich-

tungen gegenüber Familie, Freunden und 

Gesellschaft zu erfüllen. Anstatt Dinge 

aufzugeben, pflegt man Großzügigkeit 

gegenüber allen anderen. Man reicht ande-

ren voller Mitgefühl die Hand, ohne etwas 

als Gegenleistung zu erwarten. Man teilt mit 

anderen und nimmt teil am Spiel des Le-



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

bens, wobei man sich bewusst weiterentwi-

ckelt. Während man Freude und Zufrieden-

heit dabei findet, anderen zu dienen, löst 

sich die Gier auf und der Prozess der Selbst-

Transformation wird gestärkt. 

Anstatt ein „Konsument“ zu sein, kann 

man ein bewusster Bewahrer werden, indem 

man nur Dinge kauft, die man wirklich 

braucht, die gut gemacht sind, in der Nähe 

produziert worden sind, die ihrem Zweck für 

eine lange Zeit dienen und die umwelt-

freundlich sind. Bei Nahrungsmitteln kann 

man solche kaufen, die in der Region ange-

baut worden sind. Das kostet beim Einkauf 

vielleicht mehr, aber für die Umwelt ist es 

günstiger und es stärkt die lokale Wirtschaft 

und wirkt der Energiekrise entgegen. 

Zeit und Energie zu investieren, um das 

gute Leben, das ein einfaches Leben ist, zu 

unterstützen, steht im Einklang mit Dharma, 

d.h. dem, was zur Verwirklichung des Wah-

ren, Guten und Schönen führt. Möge die 

Krise, mit der wir momentan kollektiv kon-

frontiert werden, uns motivieren, uns von 

Gier zu befreien und zu teilen, innere Zu-

friedenheit zu finden und unsere Erde vor 

den Kräften zu schützen, die sie zerstören. 

Um unserer selbst und der zukünftigen 

Generationen willen. 

Wir alle werden von Hindernissen und 

Problemen geplagt, wenn wir uns dem Gött-

lichen zuwenden, um unser höchstes Poten-

tial zu erreichen. Es ist notwendig, dass wir 

kontinuierlich unsere Gedanken, Worte und 

Taten mit Gewahrsein und kritischem Ur-

teilsvermögen untersuchen – so wirst du 

verstehen können, warum Probleme und 

Hindernisse auftreten und wodurch sie 

vermieden werden können. Indem man die 

Aufmerksamkeit nach innen richtet (Selbst-

Gewahrsein), um die inneren Hindernisse, 

Gedanken und Gefühle zu beobachten, 

werden die Blockaden offenbar. Du wirst 

erkennen, was den Geist erregt und die 

Wahrheit verbirgt.  

Um viel mehr über dieses Thema zu er-

fahren, siehe mein E-Book „Das Gegenteil 

tun, die fünf yogischen Schlüssel zu guten 

Beziehungen” unter:  

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php 

  

 

 
 

3. Yogi S.A.A. Ramaiah Apostel der Tamil Kriya Yoga 
Siddhantham 

 

von M. G. Satchidananda

 

Am 9. Mai 

1923, im 

Stammsitz der 

Familie von S.A. 

Annamalai 

Chettiar, gebar 

eine junge Frau 

namens Thaivani 

Achi, ihren 

zweiten Sohn, 

Ramaiah. Ramaiah bedeutet wörtlich: Ram, 

der Shiva verehrt. S.A. Annamalai Chettiar 

hatte zwei Jahre vorher das erste private 

Flugzeug von England nach Indien geflogen. 

Er hatte seinen eigenen privaten Flughafen 

in der Nähe seines Hauses eingerichtet. 

Seine Familie war die reichste Familie in 

ganz Südindien und hatte in den vorange-

gangenen Jahrhunderten ein Vermögen als 

Bankiers und Händler in Südostasien ge-
 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php


15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

schaffen. Ihr Zuhause „Ananda Vilas“ („der 

Ort der Glückseligkeit“) war das zweitgröß-

te Anwesen im Villenviertel Kanadukathan 

in „Chettinad“, 60 Kilometer nördlich von 

Madurai, der alten Hauptstadt des Tamil 

Nadu. 

Diese 15-seitige Biographie kann unter 

folgendem Link weitergelesen werden:  

www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF

/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-

Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-

Journal-1-deutsch.pdf 

 

 

4. News und Notizen

Erhalte unsere neuen Babaji Grußkarten! 
Sie inspirieren und erinnern dich an Kriya 

Babaji und die Weisheit unserer Tradition. 

Wir senden sie dir über Whatsapp 2-3x pro 

Woche in sechs verschiedenen, wählbaren 

Sprachen. Gleichzeitig werden wir sie in 

englischer Sprache auf Instagram veröffent-

lichen (instagram.com/babajiskriyayoga 

bzw. 

www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-

message.php). 

Weiterführende Information: Hier klicken, 

um die zugehörige PDF-Datei herunterzula-

den.  

 

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha 

Yoga Kursen, Meditationen und Satsang-

Treffen teilzunehmen. 

In Europa für Eingeweihte:  

Sonntag-Satsang 14:00 Uhr, Dauer 60 bis 

90 Minuten.  

Täglicher Satsang – Babaji’s Kriya Yoga 

Sri Lanka: Jeden Tag von Montag bis Sams-

tag 12:30-13:30 Uhr.  

Weitere Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/event.ph

p#satsangs_de und 

kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-

online-satsang/ 

 

Video Interview mit M. G. Satchidanan-

da. Sieh dir sein gesamtes 45-minütiges 

Interview für den Film The Grand Self an, in 

dem Fragen und Antworten bezüglich des 

Lichtkörpers und der Lehren der Siddhas 

über die Transformation aller fünf Körper 

behandelt werden. Um das Interview kosten-

frei anzusehen, bitte hier klicken. 

 

Einweihungsseminare im Ashram in 

Quebec 2021 mit M. G. Satchidananda 

Erste Einweihung: 21.-23.Mai 2021;  

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/Yogi-S-A-A-Ramaiah-Apostel-der-Tamil-Kriya-Yoga-Siddhantha-Januar-2005-Journal-1-deutsch.pdf
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-online-satsang/
https://kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-online-satsang/
https://grandselfmoviecommunity.com/marshallgovindanfullinterviewgerman


16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Zweite Einweihung: 11.-13.Juni 2021;  

Dritte Einweihung: 16.-25.Juli 2021. 

 

Neu! Streame oder lade mit deinem 

Smart Phone, PC oder Tablet das neue 

Video: Babaji’s Kriya Hatha Yoga: Selbst-

verwirklichung durch Handeln mit Bewusst-

heit, 2 Stunden und 5 Minuten, in 20 Video-

segmenten mit M. G. Satchidananda und 

Durga Ahlund herunter. Für weitere Details 

und zum Ansehen eines neunminütigen 

Trailers folge diesem Link:  

www.babajiskriyayoga.net/german/bookstor

e-gumroad.php 

„Dies ist eine ernsthafte, einzigartige und 

inspirierende Präsentation, die für erfahrene 

Anfänger und Fortgeschrittene geeignet ist.“ 

– Yoga Journal 

 

COVID-19 und Einweihungsseminare in 

Babaji’s Kriya Yoga. Da die Behörden in 

vielen Ländern nun die Bedingungen lo-

ckern, welche die Bewegungsfreiheit und 

das Zusammenkommen von Personen ein-

schränken sollen, und da das Risiko einer 

Ansteckung durch COVID 19 weiterhin sehr 

hoch ist, empfiehlt der Vereinsvorstand eine 

physische „soziale Distanzierung" als Kon-

sequenz des allerersten Yamas bzw. der 

sozialen Beschränkung: Ahimsa, keinen 

Schaden anzurichten. Daher ist es nicht 

ratsam, Einweihungsseminare in geschlos-

senen Räumen persönlich anzubieten, sofern 

und solange die Bedingungen es nicht erlau-

ben, diese sicher für alle Teilnehmer abzu-

halten und die Vermeidung bzw. zuverlässi-

ge Behandlung schwerer Krankheitsverläufe 

gewährleistet und für alle verfügbar ist. Wir 

alle sind gefordert, mit Verantwortungsbe-

wusstsein für die Gesundheit und das wirt-

schaftliche Wohlergehen aller um uns herum 

zu handeln, nicht nur insofern sich dies auf 

unsere eigene Person bezieht. Die Lehren 

und Sadhana von Babaji‘s Kriya Yoga, die 

Perspektive des Egos aufzugeben, können 

uns helfen, dieser Herausforderung zu be-

gegnen. 

Wir wissen darum, dass die Bedingungen 

in verschiedenen Ländern und sogar von 

Stadt zu Stadt sehr unterschiedlich sind. Das 

Virus interessiert es jedoch nicht, in wel-

chem Land oder in welcher Stadt wir uns 

befinden. Es hat immer wieder bewiesen, 

dass es gefährlicher ist als erwartet. Studien 

bestätigen, dass „Aerosole", die beim nor-

malen Ausatmen freigesetzt werden, und 

nicht nur kleine Tröpfchen, die durch Hus-

ten oder Niesen ausgestoßen werden, zur 

Verbreitung des Virus in Räumen (anders 

als im Freien) beitragen. Folglich kann eine 

betroffene Person in einem geschlossenen 

Raum oder Flugzeug innerhalb weniger 

Minuten schnell Dutzende anderer Personen 

infizieren, unabhängig davon, ob die Regie-

rungen die Beschränkungen aufgrund wirt-

schaftlichen Drucks aufheben. 

Da die Frage aufkam, ob Mitglieder des 

Ordens während der Pandemie Einweihun-

gen online über irgendeine Cyberspace-

Kommunikationsplattform wie Zoom anbie-

ten können, ist der Vorstand einstimmig der 

Meinung, dass Einweihungen in Babaji‘s 

Kriya Yoga weiterhin nur persönlich ange-

boten werden dürfen, um die Vertraulichkeit 

zu gewährleisten, dass aber Einführungsvor-

träge online für jedermann angeboten wer-

den können.  

 

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse, 

Fragen und Antworten. Viele unserer 

Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-

Eingeweihten ihre Unterstützung durch 

Online-Streaming von Hatha-Yoga-

Unterricht sowie Satsang-Treffen über 

Cyberspace-Kommunikationsplattformen 

wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-

Techniken, die während der Einweihungs-

seminare gelehrt werden, können jedoch 

dabei nicht weitergegeben werden. Ihr 

Zweck ist es, die Teilnehmer zur Meditation 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/bookstore-gumroad.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/bookstore-gumroad.php


17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

zu ermutigen und in zweiter Linie eine 

gewisse Inspiration zu geben. Fragen von 

Eingeweihten zu den Kriya-Yoga-Techniken 

werden nur in einem individuell abgestimm-

ten Gespräch beantwortet, bei dem Vertrau-

lichkeit gewährleistet ist, entweder per E-

Mail oder Telefon bzw. persönlich. 

www.babajiskriyayoga.net/german/event.ph

p#satsangs_de 

 

Pilgerreise zu dem neuen Ashram in 

Badrinath mit M. G. Satchidananda und 

Durga Ahlund vom 17. September – 05. 

Oktober 2021. Begleite uns bei einer le-

bensverändernden, unvergesslichen Pilger-

reise zu dem Ort, an dem Babaji Soruba 

Samadhi erreicht hat, den höchsten Zustand 

der Erleuchtung. 

 

The Practice of Integral Yoga (in engli-

scher Sprache), von 

J.K. Mukherjee 

wird nun von Kriya 

Yoga Publications 

vertrieben:  

www.babajiskriyay

oga.net/english/boo

kstore.htm#integral

_yoga_book 

Sri Aurobindo 

Ashram veröffent-

licht 2003. 366 

Seiten. Preis: USD$ 

18.50, CAD$ 18.90 in Kanada (inkl. Waren- 

und Dienstleistungssteuer). ISBN 81-7058-

732-8. Softcover. 15,24 x 22,86 cm. 

Wenn du von der Brillanz der Schriften 

Sri Aurobindos inspiriert oder von der Mut-

ter im Herzen berührt wirst und du gerne 

kurz und bündig verstehen möchtest, wie 

man ihren Integralen Yoga praktiziert, ist 

dieses Buch genau das Richtige für dich. 

Wenn du in deinem Körper und Geist er-

fahren möchtest, was es bedeutet, „Gnade” 

in dein Leben „herabzurufen“, ist dieses 

Buch genau das Richtige für dich. 

Wenn du ein klares und gegenwärtiges 

Verständnis davon entwickeln willst, wann 

der göttliche Wille in deinem Leben ein-

greift, ist dieses Buch genau das Richtige für 

dich. 

„Wir haben dieses Buch immens genos-

sen. Wir haben Professor Mukherjee, 

Sadhak des Integralen Yoga seit mehr als 50 

Jahren und ehemaliger Direktor des Interna-

tional Center of Education, im Januar 2006 

im Sri Aurobindo Ashram in Pondicherry 

getroffen. Wir waren von seiner klaren 

Botschaft bezaubert, dass ein göttliches 

Leben zu führen, bedeutet, unermüdlich bei 

sich selbst nach Schwächen und Fehlern zu 

suchen und zweifellos und äußerst ent-

schlossen zu sein, diese Lücke zwischen 

dem Punkt, an dem man gerade ist, und 

dem, an dem man sein möchte, zu überbrü-

cken … und dabei wenn immer nötig das 

Göttliche anzurufen. Er gibt uns in seinem 

Buch „The Practice of Integral Yoga“ die 

Mittel dafür.“ 

 

Neue Veröffentlichung (in englischer Spra-

che): The Recogniti-

on of Our Own 

Heart: Ponderings 

on the 

Pratyabhijnahrdaya

m, ein wichtiger 

Text aus dem 

Kashmirischen 

Shivaismus über-

setzt mit Kommen-

tar von der verstor-

benen Joan 

Ruvinsky, mit phantastischen photographi-

schen Illustrationen.  

Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/english/bookstor

e.htm#recognition_heart_book 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php#satsangs_de
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#integral_yoga_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book
http://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#recognition_heart_book


18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Yoga Einweihungen und Seminare 

 

Basisseminar 

 

mit Satyananda 

Gottsdorf (Niederösterr., AT)  13. – 16.05.2021 

Veranstaltungsort: Alte Schulte, Gottsdorf, 

Information und Anmeldung: Christian 

Ebner, connect@rajayoga.at bzw. 

www.rajayoga.at; ↗weitere Details und 

Programm 

 

Bad Griesbach (DE)           03. – 06.06.2021 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de, ↗weitere Details und 

Programm 

 

Bretten (nahe KA, DE)      29.10. – 01.11.2021 

Informationen und Anmeldung: Manuela 

König, www.indrayoga.de; ↗weitere Details 

und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       09. – 11.04.2021 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

 

 

 

 

Aufbauseminar 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)            11. – 13.06.2021 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de, ↗weitere Details und 

Programm 

 

mit Satyananda und Brahmananda 

Aschbach (Niederösterr., AT)   09. –11.07.2021 

Veranstaltungsort: Seminarhaus Pyhra; 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Vertiefungsseminar 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)           06. – 15.08.2021 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof, 

www.alterpilgerhof.de, ↗weitere Details und 

Programm  

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

 

 

 

  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
http://www.rajayoga.at/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L1-2021-Satyananda-Gottsdorf.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L1-2021-Satyananda-Gottsdorf.pdf
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Program.pdf
http://www.indrayoga.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Bretten.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L1-2021-Satyananda-Bretten.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/at-L1-brahmananda-attersee-20210409.pdf
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L2-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L2-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L2-2021-Satyananda-Program.pdf
http://www.alterpilgerhof.de/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L3-2021-Satyananda-Program.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-L3-2021-Satyananda-Program.pdf


19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

ORDEN DER ACHARYAS: Jahresbericht und Pläne für 2021 
 

HELFT MIT, BABAJI’S KRIYA YOGA ZU ANDEREN MENSCHEN AUF DER WELT 

ZU BRINGEN  
 

Dies ist eine gute Zeit, darüber nachzuden-

ken, dem „Babaji's Kriya Yoga Orden der 

Acharyas“ etwas zu spenden, um es uns 

weiterhin zu ermöglichen, Babaji’s Kriya 

Yoga an Menschen heranzutragen, die ihn 

sonst nicht empfangen könnten.  

 

In den letzten zwölf Monaten, seit Sep-

tember 2019, haben die Mitglieder des 

Ordens der Acharyas folgendes geleistet: 

•Über 100 Initiationsseminare mit über 

1000 Teilnehmern aus 20 Ländern, darunter 

Brasilien, Indien, Japan, Sri Lanka, Russ-

land, Estland, Spanien, Kolumbien, 

Deutschland, Frankreich, Italien, Österreich, 

der Schweiz, England, Bulgarien, Belgien, 

Australien, den USA und Kanada abgehal-

ten. 

• Es wurde ein viertägiges Satsang-Leiter 

Ausbildungsseminar für Schüler aus ganz 

Indien durchgeführt und es wurden seit 

März 2020 zweimal täglich Sadhana-

Einheiten für mehr als 100 Eingeweihte 

online über Zoom unterstützt. 

• In Bangalore (Indien) wurden ein Ash-

ram und ein Verlag unterhalten, über die 

fünf Einweihungsseminare in ganz Indien 

organisiert wurden. Vinod Kumar, der Leiter 

des Ashrams, gab dort regelmäßig kostenlo-

sen öffentlichen Asana- und Meditationsun-

terricht. Der Verlag veröffentlichte und 

vertrieb die meisten unserer Bücher und 

Tonträger in ganz Indien. 

• Die Stimme Babaji’s wurde auf Portu-

giesisch und Kriya Hatha Yoga auf Chine-

sisch herausgegeben, außerdem wurde das 

Video Kriya Hatha Yoga online zum Strea-

ming oder Download in fünf Sprachen 

veröffentlicht. 

• Es wurden kostenlose öffentliche Yoga-

stunden in Babaji’s Kriya Yoga dreimal 

wöchentlich sowie Kirtan-Veranstaltungen 

im Ashram in Quebec gefördert. 

• Es wurden zwei Pilgerreisen für insge-

samt über 40 Personen zu dem neuen Ash-

ram in Badrinath (Himalaja) organisiert. 

Außerdem wurden der Ashram und sein 

Personal unterhalten und es wurden dort 

öffentliche Yogastunden und Satsangs ge-

sponsert. 

 

Für das Jahr 2020-2021 hat der Orden 

folgende Pläne: 

• Einweihungsseminare in den meisten 

der oben genannten Länder stattfinden zu 

lassen und auch zum ersten Mal in Indonesi-

en und Polen. 

• Kostenlose öffentliche Yoga- und Medi-

tationskurse in unseren Ashrams in Quebec, 

Bangalore (Indien) und in Sri Lanka vier-

zehntäglich anzubieten. 

• Das Buch Babaji und die 18 Siddhas 

auf Polnisch, Malayalam und Kannada und 

das Buch Die Stimme Babaji’s auf Kannada 

und Japanisch zu veröffentlichen. 

• Die Ausbildung von vier Acharyas in 

Frankreich, Österreich, Australien und Bra-

silien abzuschließen. 

 

Die 32 ehrenamtlichen Acharyas des 

Ordens und viele andere freiwillige Orga-

nisatoren brauchen Eure Unterstützung, 

um dieses Programm für 2020-2021 um-

setzen zu können. Euer Beitrag kann in 

Kanada und den USA von der Steuer abge-

setzt werden.

 



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Besuche die Seite unseres Internetver-

sandhandels 

www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 

American Express oder Mastercard alle 

Bücher und andere Produkte von Babaji´s 

Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 

für Spenden an den Orden der Acharyas. 

Deine Kreditkarten-Informationen werden 

verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 

Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 

Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 

Abenteuer der Selbsterkundung und –

entdeckung zu begleiten, das auf den Bü-

chern beruht, die von Babaji 1952 und 1953 

diktiert worden sind. Erhalte per Post jeden 

Monat eine Lektion von 24-30 Seiten zu 

einem bestimmten Thema mit praktischen 

Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  

www.seekingtheself.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals – falls noch nicht gesche-

hen – um die jährliche Zahlung von 13 

Euro auf das deutsche Konto von M.G. 

Satchidananda für das Abonnement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-

tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Que-

bec, JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-

schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 

Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600 

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 

Yoga Journals: Das Journal wird viertel-

jährlich per E-Mail an alle diejenigen ver-

sendet, die über eine E-Mail Adresse verfü-

gen. Wir bitten euch darum, uns mitzuteilen, 

an welche E-Mail Adresse das Journal ver-

schickt werden soll und, dass ihr, falls ihr 

einen Anti-Spam Blocker benutzt, unsere E-

Mail Adresse info@babajiskriyayoga.net auf 

die Ausnahmeliste setzt. Das Journal wird 

als ein formatierter pdf-Anhang mit Bildern 

verschickt. Diesen kann man mithilfe des 

Adobe Acrobat Readers öffnen. Andernfalls 

können wir es auf Anfrage nochmals als 

unformatiertes Worddokument ohne Bilder 

verschicken. Falls du dein Abonnement 

nicht bis zum 31. März 2021 verlängerst, 

kann es sein, dass du die nächste Ausgabe 

nicht erhältst. 

 

 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net

