
In dieser Ausgabe 

 
1. Liebe deine Feinde. Sei ein Yogi 

von M. G. Satchidananda 

2. Finder, Suchende und süße Erfahrungen 
von Durga Ahlund 

3. Wie sollten wir uns beim Rezitieren von Mantras 
konzentrieren? 
von M. G. Satchidananda 

4. Impfung 
von Dr. Lionel Coudron, M.D 

5. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 

 

1. Liebe deine Feinde. Sei ein Yogi 
von M. G. Satchidananda 

Vor 50 Jahren schickte mich mein Leh-
rer, Yogi S.A.A. Ramaiah, nach Indien, um 
ein Jahr lang in seinen Ashrams zu woh-
nen und Kriya Yoga zu praktizieren. Dort 
lebte ich nach den gleichen gandhischen 

Prinzipien und dem entsprechenden 
Kleidungsstil, den er selbst als junger 
Mann übernommen hatte und seither 
bewarb. Nach meiner Rückkehr schickte 
er mich in sein Zentrum nach Washington 

Jahrgang 29 – Nr. 1               Frühjahr 2022 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

M. Govindan im Kriya Yoga Zentrum in Washington 
D.C., 1972 

D.C., um diese yogische und gandhische 
Disziplin fortzuführen und eine Arbeits-
stelle bei der Regierung zu suchen. Nach-
dem ich eine hohe Punktezahl bei der 
Prüfung für den Staatdienst erreicht hatte, 
erhielt ich Angebote von mehreren Regie-
rungsministerien. Als ich Yogi Ramaiah 
fragte, welches Angebot ich annehmen 
sollte, riet er mir, mich für das Stellenan-
gebot beim Chief of Naval Operations 
(Admiralstabschef der Marineoperatio-
nen) im Pentagon, dem Hauptquartier des 
Militärs, zu entscheiden. Ich sah mich mit 
dem Paradox konfrontiert, wie ich als Yogi 

und Anhänger Gandhis etwas unterstüt-
zen sollte, dass ich bei Anti-Kriegs-
Demonstrationen über vier Jahre hinweg 
als Student der nahegelegenen George-
town Universität in den 1960ern abge-
lehnt hatte. Während der folgenden vier 
Jahr löste ich es, indem ich mein Ver-
ständnis von Paradoxie weiterentwickel-
te.  

 

Ein Paradoxon ist definiert als „eine 
scheinbar absurde oder in sich wider-
sprüchliche Aussage bzw. These, die sich 
bei Untersuchung oder Erklärung als 
begründet oder wahr erweisen kann.“ 

Wie ich später in meinem Buch, Jesus 
und die Yoga Siddhas – Lehren der Weis-
heit, in einem Kapitel mit dem Titel „Pa-
radoxe Lehren der Gott-Menschen“ ge-
schrieben habe: „Besonders westliche 
Menschen haben ihre Probleme mit Para-
doxien. Sowohl Hebräisch als auch Grie-
chisch und Latein sind dualistische Spra-
chen, auf denen die westliche Weltsicht 
beruht. Wir denken und sprechen in Be-
griffen von „richtig und falsch“, „hoch und 
niedrig“, „heilig und profan“, „wahr und 
unwahr“, „Gott und Mensch“. Diese Begrif-
fe schließen sich gegenseitig aus. Wenn 
etwas zwei sich ausschließende Qualitä-
ten aufweist, so ist es ein Paradoxon und 
verwirrt die mentalen Muster, auf deren 

 
M. Govindan auf dem Roten Platz, China, 1985 

 
Mahatma Gandhi mit Anhängern 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Grundlage wir die Welt wahrnehmen und 
über sie nachdenken.“ Wie ich geschrie-
ben habe, „gelang es den frühorthodoxen 
Christen, ihre Version des Christentums 
fest zu verankern, als diese 325 n. Chr. in 
das Nicäische Glaubensbekenntnis aufge-
nommen wurde.  

Nach diesem Glauben ist Jesus Christus 
wahrhaftig Gott und wahrhaftig Mensch, 
ohne dass eine logische Auflösung für 
dieses Paradoxon angeboten wird. Wie 
kann jemand sowohl unendlich als auch 
endlich sein? Göttlich und menschlich?“ … 
„Die Tatsache, dass die Worte Jesu ins 
Griechische und später 
in andere Sprachen 
übersetzt wurden, macht 
es noch schwieriger, das 
Paradoxon der Vision 
des „Gott-Menschen“ zu 
begreifen. Der Gott-
Mensch sieht das trans-
zendente Eine inmitten 
der Vielen. Er sieht das 
„Himmelreich“ hier und 
jetzt, im Inneren und im 
Äußeren. Wie soll er 
etwas Derartiges in 
einer dualistischen 
Sprache ausdrücken? 
Metaphern, Sinnbilder, 
Paradoxa, Gleichnisse und Parodien die-
nen alle dazu, die dualistischen Denkge-
wohnheiten der Zuhörer zu erschüttern. 
Sie fordern dazu heraus, jenseits von 
Worten, Logik und Glaubensbekenntnis-
sen eine neue Perspektive einzunehmen, 
um dann in die Stille reinen Bewusstseins 
einzutreten.“ 

 

Liebe deine Feinde 

Die mehr als 200 Gelehrten des Jesus-
Seminars stellten fest, dass die paradoxen 
Aussprüche und Parabeln Jesu die einzi-

gen Aussagen im Neuen Testament der 
Bibel sind, die ihm mit einem gewissen 
Grad an Sicherheit zugeschrieben werden 
können. Unter jenen, die als am authen-
tischsten angesehen wurden, war die 
Aussage „Liebt eure Feinde.“ Sie ist sehr 
bemerkenswert, da sie der gesellschaftli-
chen Grundüberzeugung zuwider läuft 
und ein Paradox konstituiert: Wer seine 
Feinde liebt, hat keine Feinde. Auch im 
Yoga und Tantra findet sich diese Methode 
wieder, welche die menschliche Natur zu 
transformieren sucht. Dies ist aus mindes-
tens drei Gründen zu begrüßen:  

1. Erstens, als Para-
doxon, versetzt sie 
einen letztlich in men-
tale Stille, die nach den 
Lehren des Yoga eine 
der Qualitäten von 
Samadhi bzw. Selbst-
Verwirklichung ist. 

2. Sie hilft einem 
auch dabei, eine neue 
Perspektive einzuneh-
men, von der aus man 
die Ursprungsgedanken 
und -emotionen be-
trachtet, die unser 
Leiden verursachen.  

3. Zu unseren „Fein-
den“ gehören unsere inneren Dämonen, 
Begrenzungen bzw. auch die Ecken und 
Kanten unserer menschlichen Natur, die 
uns herausfordern oder sogar überwälti-
gen, wie Wut, Angst, Stolz und Depressi-
on. Wenn wir lernen, unser Gleichgewicht 
und unser Gewahrsein aufrecht zu erhal-
ten, indem wir ruhig bleiben, zuhören und 
nur nach Reflektion sprechen oder han-
deln, weiten bzw. dehnen wir das aus, was 
unsere menschliche Natur normalerweise 
nicht tun würde, nämlich ruhig und zu-
frieden zu bleiben angesichts von Wider-
stand oder Uneinigkeit und ein Zeugen-

 
Die Mutter 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

bewusstsein zu kultivieren, anstatt sich in 
dem geistigen Geschwätz zu verlieren.  

Yoga lehrt, dass das Bewusstsein auf 
die Reinigung und nicht die Unterdrü-
ckung von mentalen und emotionalen 
Regungen, einschließlich Angst, Stolz, 
Wut, Hass, Lust und Depressivität, hin-
wirkt. Wie die Mutter des Sri Aurobindo 
Ashrams geschrieben hat, „was zu Unter-
drückung führt, ist das Konzept von Gut 
und Böse, eine Art von Verachtung oder 
Scham hinsichtlich dessen, was man als 
schlecht erachtet, wobei man es nicht 
sehen oder auch nur spüren will. Als 
erstes muss man erkennen, dass es die 
Schwäche unseres Bewusstseins ist, die 
diese Trennung erzeugt und, dass es ein 
Bewusstsein gibt, in welchem derartiges 
nicht existiert, in dem das, was wir „bös-
artig“ nennen genauso notwendig ist, wie 
das, was wir als „gut“ bezeichnen und, 
dass es zur Heilung führen wird, wenn 
wir unsere Empfindungen – oder unsere 
Aktivität bzw. unsere Wahrnehmung – auf 
jenes Licht projizieren könnten … es gibt 
einen Weg, sie zu bezwingen: der Wider-
stand wird in dem Maß verringert, in dem 
wir dieses Gefühl der Missbilligung ver-
mindern und anschließend durch ein 
höheres Verständnis ersetzen können, 
dann sind wir erfolgreich … anstatt (eine 
falsche Bewegung) in den Untergrund zu 
treiben, muss sie hingegeben werden … 
um sie in das Licht zu projizieren … und 
wenn man gleichzeitig das Streben hat, 
anders zu sein, dann ist diese Sekunde der 
Gegenwärtigkeit äußert nützlich; ja, du 
kannst in wenigen Sekunden, die notwen-
dige Hilfe bekommen, um sie loszuwerden 
… Es ist nur erforderlich, dass man sich in 
einem Zustand befindet, in dem man die 
Sache aufgeben möchte, sie loswerden 
will – nicht an ihr festhalten und sie be-
halten will. Wenn man sie aufrichtig aus 
sich herausholen will, sie verschwinden 

lassen will, dann ist das sehr nützlich.“ 
(Collected Works, Band 8, Seite 22 und 
Band 11, Seiten 211-212). 

 

„Vermische Politik nicht mit Yoga“ 

In den 1960ern und 1970ern, als ich 
mein Leben der Yoga-Praxis widmete, gab 
es sogar noch größere soziale, kulturelle 
und politische Spaltungen als heute. Yoga 
Ramaiahs wiederholte Ermahnung, „ver-
mische Politik nicht mit Yoga“, half mir, 
meine yogischen Prinzipien und meine 
Sadhana mit diesen Spaltungen und mit 
meiner beruflichen Laufbahn im Militär 
während der letzten Jahre des Vietnam-
Krieges in Einklang zu bringen. Das Para-
doxon wurde sogar noch größer durch 
meine Befreiung vom Militärdienst als ein 
„Student der Theologie“, die mir 1970 von 
dem Einberufungskomitee in Gardenia 
(Kalifornien) gewährt wurde, weil ich 
mich zu einer Lebensweise in einem Yoga-
Ashram verpflichtet hatte.  

Die Politik erzeugt zu oft Gefühle von 
wir gegen sie und auch Hass, wenn nicht 
sogar Gewalt. Indem ich Krishnas Rat an 
Arjuna auf dem Schlachtfeld von 
Kurushetra aus der Bhagavad Gita befolg-
te und jede Beschäftigung oder Arbeit als 
Karma Yoga, selbstlosen Dienst für das 
Göttliche, ansah, lernte ich nach und nach 
den Mut, die Selbstaufopferung und das 
Pflichtbewusstsein zu würdigen, die 
durch die Militäroffiziere verkörpert 
wurden, mit denen ich zusammen Dienst 
leistete. Es gelang mit auch, die Notwen-
digkeit militärischer Verteidigung anzu-
erkennen, solange die menschliche Nei-
gung zu Aggression und Gewalt die Politik 
von Nationalstaaten motiviert.  

 

Bringe die Gegensatzpaare in Einklang 

Ich erkannte, dass die Welt ein Spiel 
der Kräfte ist, und dass „Feinde“ nur in 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

den Köpfen jener existieren, die sich von 
Politikern und den Medien beeinflussen 
lassen. Durch Tapas, bzw. intensive 
yogische Praxis, die Kultivierung von 
Liebe, Hingabe und Ergebenheit sowie 
durch Samadhi oder kognitive Versenkung 
lernte ich die Gegensatzpaare zu versöh-
nen und zu transzendieren, insbesondere 
jene, die ich in mir selbst wahrnahm, 
einschließlich Mögen und Nicht-Mögen, 
Behagen und Unbehagen, Erfolg und 
Misserfolg, Angst und Mut, Stolz und 
Scham, Haben und Nicht-Haben, Freude 
und Traurigkeit. Ich habe mich auch von 
den Schriften Sri Aurobindos inspirieren 
lassen, der wie die Yoga-Siddhas danach 
strebte, die menschliche Natur zu trans-
formieren. Wie Sri Aurobindo es humor-
voll formulierte, als er von seinen Kame-
raden, die für Indiens Unabhängigkeit 
vom Britischen Empire kämpften, dazu 
gedrängt wurde, seinen politischen Kampf 
wiederaufzunehmen, antwortete er 
schnell, dass „nicht eine Revolte gegen die 
britische Regierung, die jeder leicht be-
werkstelligen könnte … (sondern) eine 
Revolution gegen die gesamte universelle 
Natur“ erforderlich sei. (Purani, A.B., 
Evening Talks with Sri Aurobindo, 1959, S. 
45).  

 

Wie Liebe zu „Einheit in der Vielheit” 
führt 

Eine der grundlegenden Lehren des 
Yoga ist die „Einheit in der Vielheit”. In Der 
Stimme Babaji’s: eine Trilogie über Kriya 
Yoga wiederholt Babaji diese Botschaft 
immer wieder. Dies war auch das Thema 
der jährlichen Parlamente der Weltreligi-
onen und des Yoga, die jedes Jahr seit 
1954 in Babajis Namen organisiert wur-
den und bei denen Sprecher verschiede-
ner Religionen und spiritueller Traditio-
nen Vorträge hielten. Liebe ist nicht nur 
Toleranz gegenüber den Glaubensvorstel-

lungen anderer. Wahre Liebe erfordert 
Interesse, Wertschätzung und Vertraut-
heit. Yogi Ramaiah wiederholte oft, „das 
erste Anzeichen von Größe ist, zu schät-
zen, was an anderen gut und großartig 
ist.“ Ich hatte das Glück, die vielen hun-
dert Redner bei den Parlamenten wirklich 
würdigen zu können, die ich in Los Ange-
las, Chicago, New Orleans, Mayuram, 
Tirichy und Washington D.C. besuchte 
oder organisierte.  

 

„Die Liebe zu dem Einen, sollte euch 
für die Bewahrung des anderen begeis-
tern.“ – George Washington 

In einem neuen Buch, The Next Civil 
War: Dispatches from America's Future 
(Der nächste Bürgerkrieg: Berichte aus 
Amerikas Zukunft), argumentiert der 
kanadische Journalist und Autor Stephen 
Merche, dass ein zukünftiger Bürgerkrieg 
in Amerika ein Kampf „um die Bewahrung 
einer kohärenten Definition von Amerika 
selbst" sein wird. Er schlussfolgert, dass 
dies „ein Krieg um die Bedeutung“ sein 
wird. Er betont Amerikas Paradoxe und 
Widersprüche hinsichtlich Kultur, Rasse, 
Geschichte und nationaler Identität, von 
Sklavenhaltern, die Freiheit und Gleich-
heit verherrlichen, ein Land, das sich 
selbst das Image sowohl einer Republik 
weißer Siedler als auch einer multikultu-
rellen Demokratie gegeben hat, das Land 
der wirtschaftlichen Möglichkeiten, die 
sie jedoch vielen vorenthält, eine Nation 
von Einwanderern, die immer neue Wege 
findet, nicht einladend zu sein. Der ame-
rikanische Einfallsreichtum, der raffinier-
te Maschinerien der Trennung und Desin-
formation erzeugt. Das Land der Freien 
mit einem System der Masseninhaftie-
rung. Die Bestrebungen, die es definiert 
haben, drohen nun, es zu zerreißen.  



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

George Washingtons Abschiedsrede 
am 19. September 1796 war, wie er 
schreibt, ein überwältigendes Plädoyer, 
ein geeintes Land zu erhalten. „Eure Ein-
heit sollte als der Hauptpfeiler eurer 
Freiheit angesehen werden … die Liebe zu 
dem Einem, sollte euch für die Bewahrung 
des anderen begeistern“, erklärte er. Was-
hington sah voraus, wie der bösartige 
Einfluss von Parteien und Fraktionen „die 
Gemeinschaft mit schlecht begründeten 
Eifersüchteleien und falschen Alarmsigna-
len erregt, die Feindseligkeit eines Teils 
gegen den anderen entfacht und biswei-
len Aufruhr und Aufstand schürt.“ 

Solche Ermahnungen stoßen auf Reso-
nanz zu einem Zeitpunkt, an dem eine der 
großen amerikanischen Parteien sich von 
der Einhaltung demokratischer Regeln 
losgelöst hat und zu viele ihrer Partisanen 
falsche Verschwörungstheorien unter-
stützen, die Anhänger zu Gewalt gegen die 
Einheit veranlassen können. Ob dies nun 
auf einen Bürgerkrieg oder geringere 
Formen des Konflikts hinweist, die Tragik 
des 06. Januar 2021 besteht nicht nur in 
dem Angriff an diesem Tag und den Lü-
gen, die zu ihm geführt haben, sondern 
darin, was er für die Zukunft signalisiert. 
Wie unser erster Präsident warnte, als er 
seine Absicht erklärte, das Amt niederzu-
legen, „gerissene, ehrgeizige und prinzipi-
enlose Männer werden in die Lage ver-
setzt werden, die Macht des Volkes zu 
untergraben und die Zügel der Regierung 
an sich zu reißen; und dabei werden sie 
im Nachhinein genau jene Mechanismen 
zerstören, die ihnen zur ungerechten 
Herrschaft verholfen haben.“ 

 

Sei ein Yogi 

Für den Yogi, ein bewusstes Wesen, 
geht es im Leben um die Wahl zwischen 
der intelligenten Ausübung der Willens-

kraft und der Unterwerfung unter Impul-
se, die aus den Gewohnheiten und Nei-
gungen der niederen Natur geboren wer-
den. Der Yogi hat sein Wesen durch die 
Praxis von Meditation über das Selbst 
allmählich vereint. Der Yogi hat seine 
Willenskraft ausgebildet, indem er sie 
zunächst immer wieder mit kleinen Din-
gen trainiert hat. Wenn sie geläutert ist 
und man sich dem Göttlichen hingegeben 
hat, will man nur das, was das Göttliche 
will. Der gewöhnliche Mensch jedoch ist 
kein wirkliches Wesen, sondern eher ein 
Konglomerat aus Beeinflussungen, Re-
gungen, Kräften, Aktionen und Reaktio-
nen. Der gewöhnliche Mensch hat dem-
nach eine sehr begrenzte Entscheidungs-
freiheit, da sein Bewusstsein und seine 
Willenskraft so schwach sind. Der Yogi 
übt seine oder ihre Freiheit in jedem 
einzelnen Moment durch Kriya, Handeln 
mit Bewusstheit, ruhig aktiv und aktiv 
ruhig aus. Nach der Transzendierung der 
Gegensatzpaare verweilt der Yogi in dem 
Selbst, wobei er/sie das Göttliche in je-
dem und allem sieht in der universellen 
Vision der Liebe.  

 

Im Folgenden sind einige weitere prak-
tische Möglichkeiten aufgeführt, ein 
Yogi zu sein. 

 

Weise die niederen Regungen zurück 

Alle Kräfte auf der Erde streben da-
nach, zum Ausdruck zu kommen. Sie 
können versuchen, sich durch dich in 
Gedanken, Worten, Emotionen, Wünschen 
und Handlungen zu manifestieren. Wenn 
du dich ihrer Manifestation widersetzt, 
kann es sein, dass sie es immer wieder 
probieren. Wenn du dich weigerst, jene zu 
akzeptieren, die negativ sind, d.h. die dir 
und anderen Leiden zufügen, werden sie 
ihre Kraft verlieren und mit der Zeit nicht 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

mehr auftreten. Schiebe sie beiseite, wäh-
rend du nach Ruhe und innerer Bewusst-
heit strebst. Sie gehören nicht zu dir. Sei 
sehr geduldig und beharrlich. Falls näm-
lich negative Gedanken oder Emotionen 
aufkommen und du Gefallen daran fin-
dest, ihnen zu folgen, du ihnen nachgibst 
oder sie nährst, werden sie nie aufhören. 
Sprich nur nach reiflicher Überlegung und 
auch nur Erbauliches oder Hilfreiches, 
ohne andere zu kränken. Wenn du dich in 
großem Streben mit etwas Höherem, 
einem Einfluss deines seelischen Wesens 
oder mit einem Licht von oben verbinden 
kannst und falls es dir gelingt, dies mit 
jenen niederen Regungen in Kontakt zu 
bringen, werden sie schneller aufhören. 
Beginne diesen Reinigungsprozess bei 
deinen Handlungen. Dann wird es einfa-
cher für dich sein, diese Dinge nicht mehr 
zu wollen. Und schließlich wirst du nicht 
einmal mehr daran denken.  

 

Andere sind ein Spiegel  

Wenn etwas an einer anderen Person 
dir vollkommen inakzeptabel oder falsch 
erscheint, solltest du zu dir sagen: viel-
leicht verhalte ich mich genauso, ohne mir 
dessen bewusst zu sein. Es wäre besser, 
wenn ich zuerst in mich gehe, bevor ich 
über ihn oder sie urteile, um mich zu versi-
chern, dass ich nicht genau dasselbe auf 
eine andere Art und Weise tue. Wenn du 
dies machst, wirst du erkennen, dass 
deine Beziehungen zu anderen Personen 
in deinem Leben wie ein Spiegel sind, der 
es dir ermöglicht, die Schwächen, die du 
in dir trägst, leichter und deutlicher zu 
sehen. Anstatt andere zu kritisieren, soll-
test du all die Dinge, die dich irritieren, als 
Lektion für dich annehmen und dein 
Leben wird friedlicher und effektiver 
werden. Du wirst keine Energie mehr 
damit vergeuden, andere zu verurteilen. 
Betrachte alles mit einem wohlwollenden 

Lächeln. Wenn jemand wütend auf dich 
ist, ziehe dich einfach in dich zurück, tief 
nach Innen und sei still. Du wirst deine 
größte Kraftquelle in der Stille finden. 
„Seid still und erkennet, dass ich Gott bin“, 
sagten Paambatti Siddha und auch David 
in den Psalmen. Lass‘ dich weder von den 
Schwingungen anderer, noch von den 
oberflächlichen Bewegungen der äußeren 
Welt einfangen.  

 

Sei wachsam 

Wachsamkeit bedeutet, aufrichtig und 
wach zu sein. In jedem Moment deines 
Lebens hast du die Wahl zwischen „Ein-
schlafen“ und yogischer Sadhana, d.h. sich 
daran zu erinnern, wer du wirklich bist 
und die falsche Identifikation mit dem 
Körper, den Emotionen und den Regun-
gen des Geistes aufzugeben. Dies ist der 
Unterschied zwischen Egoismus und dem 
Zeugen. Nur das Ego hat Vorlieben. Sei 
also gleichmütig gegenüber allem, was dir 
das Karma vor die Türe legt. Wie die Mut-
ter des Sri Aurobindo Ashrams geschrie-
ben hat: „Wachsam zu sein, heißt nicht 
nur, dem zu widerstehen, was dich nach 
unten zieht, sondern auch aufmerksam zu 
sein, um keine Gelegenheit zu versäumen, 
Fortschritte zu machen, eine Schwäche zu 
überwinden, einer Versuchung zu wider-
stehen, eine weise Wahl zu treffen, eine 
schlechte Gewohnheit bzw. die Tendenz, 
in der Vergangenheit zu schwelgen, zu 
korrigieren. Wenn du wachsam bist, 
kannst du in einigen Tagen das erledigen, 
wofür du ansonsten Jahre brauchen wür-
dest. Wenn du wachsam bist, kannst du 
jeden Umstand unseres Lebens, jede 
Handlung, jede Bewegung in eine Gele-
genheit verwandeln, dem Ziel näher zu 
kommen.“ (Collected Works, Band 3, Seite 
202). 

 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

Widme dich den Yamas, den sozialen 
Beschränkungen des Yoga 

Zu ihnen gehören, keinen Schaden zu-
zufügen und freundlich zu sein (Ahimsa), 
wahrhaft zu sein (Satya), keusch zu sein 
und sich auf das Wahre, das Gute und das 
Schöne zu fokussieren (Brahmacharya), 
nicht zu nehmen, was einem nicht gehört 
(Asteya) und frei zu sein von Gier 
(Aparigraha). Siehe auch das E-Book: „Das 
Gegenteil tun: Die fünf yogischen Schlüssel 
zu guten Beziehungen“ im Bücher-Shop 
unter www.babajiskriyayoga.net. 

 

Wenn man durch negative Gedanken 
behindert wird, sollte man sich ihres 
Gegenteils durch die Anwendung von 

Autosuggestionen befleißigen. Siehe 
Die Kriya Yoga Sutras des Patanjali und der 
Siddhas, Verse II.33-34 und die zugehöri-
gen Kommentare. 

Nimm dir Zeit für ausgiebige und kon-
tinuierliche Kriya Yoga Praxis. Dies 
nennt man Tapas. Man beginnt mit einem 
Versprechen bzw. einer Absichtserklä-
rung. Tapas fordert Willenskraft. Wenn es 
Widerstände gibt, muss man durchhalten, 
bis das Versprechen erfüllt ist.  

 

Chante mit Liebe und Hingabe: Om 
Kriya Babaji Nama Aum, und strebe 
dabei nach dem Segen und der Gnade 
des Satgurus, Babaji.

 

2. Finder, Suchende und süße Erfahrungen 
von Durga Ahlund

Ich habe eine E-Mail von einem Mann 
in seinen Vierzigern erhalten, der meinte, 
dass er in einem Zustand höheren Be-
wusstseins Erfahrungen mit Babaji ge-
macht habe. Er sagte, dass er kein Yogi sei, 
niemals Yoga praktiziert habe und auch 
nicht gewusst habe, wer Mahavatar Babaji 
sei, bis er ihn auf einem Foto im Internet 
wiedererkannt habe.  

Er schreibt: „… es kam zu einer Ver-
schiebung in meinem Bewusstsein und zu 
einer Begegnung und einem Empfangen, 
die ich nur als Göttliche Hilfe bezeichnen 
kann. Ich kann mit Worten die Intensität 
und Tiefe meiner Erfahrung nicht be-
schreiben … Ich kann nur sagen, hat sich 
jemals jemand an Sie gewandt, weil er oder 
sie Babaji getroffen oder gesehen hat? Ich 
habe das gesamte Internet durchsucht, um 

etwas oder 
jemanden zu 
finden, das 
bzw. der mir 
sagen kann, 
wer dieser 
Mann ist, zu-
nächst seinen 
Namen. Und 
bei meiner 
Suche fand ich 
heraus, dass er 
Kriya Yoga 
(und sicherlich 
auch andere 
Dinge) unterrichtet hat. Ich kann weder 
meine Erfahrung noch Babaji vergessen 
und, was mich betrifft, gibt es keine Religi-
onen, sondern nur Bewusstsein und 
Menschlichkeit …“ 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Seine Worte und diese Art von Erfah-
rungen sind so entzückend, dass ich sie in 
einem Artikel teilen wollte, weil die meis-
ten neuen Schüler trotz aller Bemühun-
gen Schwierigkeiten haben, Liebe und 
Hingabe für ein spirituelles Wesen/einen 
Meister zu empfinden. Sie fragen sich, ob 
es einen Sinn hat, ob es notwendig ist? 

Es ist nicht wichtig, dass diese Person 
Babaji gesehen oder getroffen hat. Wich-
tig ist, dass diese Erfahrung der Auslöser 
für die Bewusstwerdung jenes 
Seinszustandes war, welcher zu der Gnade 
göttlicher Hilfe führte.  

Prana Shakti (Urenergie) belebt all un-
sere mentalen, emotionalen und physi-
schen Aktivitäten. Aber bedingt durch 
unseren menschlichen Zustand sind unse-
re natürlichen physischen, vitalen und 
mentalen Körper nicht besonders göttlich. 
Sie bringen nicht von sich aus eine höhere 
Intelligenz oder eine göttliche Quelle zum 
Ausdruck. Unsere menschliche Natur 
begrenzt uns und konditioniert uns dazu, 
auf gewohnte und beschränkte Art und 
Weise zu sehen, zu handeln und zu reagie-
ren. Und obwohl der Geist über die Fähig-
keit verfügt, sich für Bewusstheit, reine 
Intelligenz, für göttliche Shakti zu öffnen, 
kann die Erfahrung aktiver Gegenwärtig-
keit den Geist sich hilflos fühlen lassen. 
Gedanken können einspringen, um zu 
erklären oder zu werten oder sogar ein 
Bild zu erschaffen, aber der Geist ist hilf-
los in der weiten Leere der Gegenwärtig-
keit. Visionen können im Geist aufkom-
men, aber der Geist ist nicht an erwach-
tem Wissen beteiligt.  

 

Aktive Gegenwärtigkeit 

Aktive Gegenwärtigkeit wird je nach 
dem Bedürfnis und der Offenheit der 
jeweiligen Person unterschiedlich erfah-
ren. Sie kann erlebt werden als Licht, als 

überwältigende Liebe, Freude, Entzücken, 
als plötzliche klare Führung, Kreativität, 
Energie, gesteigerte Willenskraft, Dyna-
mik oder als ein erweitertes Bewusstsein, 
das die Wahrheit von etwas auf einen 
Blick erfassen kann.  

Der Geist kann sich einer Präsenz be-
wusst werden, die hoch über seinem 
gewohnten Bewegungsradius existiert. 
Wenn der Geist in einem zutiefst ruhigen 
und empfänglichen Zustand verweilen 
darf, kann man sich eines Lichts gewahr 
werden, das alles durchdringt, was erfah-
ren, gesehen, gedacht, gefühlt und worauf 
reagiert wird. Man kann sich all dessen, 
was einen umgibt, auf ziemlich spektaku-
läre Weise bewusst werden. Es kann sein, 
dass es einem möglich wird, die Gedanken 
anderer wahrzunehmen. Es ist verblüf-
fend und rätselhaft, sich plötzlich dessen 
bewusst zu werden, was bewusst ist, 
einer Präsenz, die durch dich und andere 
handelt und tanzt. Und daher ist dieser 
erweiterte Zustand normalerweise flüch-
tig. Der Geist wird sich aus Verwirrung 
oder Angst dafür entscheiden, zu seinem 
normalen, begrenzten Zustand des Den-
kens zurückzukehren. Das Denken wird 
auf die Bewusstheit immer störend ein-
wirken.  

Ich habe festgestellt, dass die eigenen 
spirituellen Erfahrungen desto wertvoller 
für einen sind, je weniger man über sie 
spricht bzw. über sie nachdenkt, um sie zu 
hinterfragen, zu bezweifeln oder sie zu 
validieren versuchen. Sie auf die Ebene 
des Geistes zu reduzieren, verringert 
ihren Effekt. Wichtig ist, dass du mit der 
Erfahrung in deinem Herzen in Resonanz 
gehst und sie annimmst. Es kann sein, 
dass du über eine Erfahrung meditieren 
musst, um ihre Botschaft wirklich zu 
verstehen und dazu bereit zu sein, die in 
ihr gewonnene Weisheit praktisch in 
deinem Leben anzuwenden. Ich empfehle, 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

sich über eine spirituelle Erfahrung nur 
dann auszutauschen, wenn man sich in 
Bezug darauf unsicher fühlt. Falls etwas 
so verwirrend ist, dass du dir die Unter-
stützung eines Lehrers oder eines fortge-
schrittenen Praktizierenden wünschst, 
der/die möglichweise etwas Licht auf die 
Erfahrung oder den Zustand werfen kann.  

Allgemein habe ich es als nützlicher 
empfunden, für eine spirituelle Erfahrung 
einfach offen zu sein, in ihrer ganzen 
Fülle. Auch wenn sie verwirrend ist, soll-
test du dich nicht gegen sie wehren, aber 
auch nicht an ihr festhalten. Sei dankbar, 
jedoch auch dazu bereit, sie loszulassen. 
Eine echte spirituelle Erfahrung wird dir 
ein Feedback geben. Beachte diese wert-
volle Rückmeldung und folge ihrer Rich-
tung. In dir ist eine Veränderung entstan-
den, ob du dir dessen bewusst bist oder 
nicht. 

Ich behaupte, dass nicht nur der Geist, 
sondern auch das Herz sich weiten muss, 
da Liebe und Hingabe entscheidend sind, 
damit irgendein spirituelles Erwachen 
Wurzeln schlagen und reifen kann. Für 
mich ist dies der wahre Wert mystischer 
Erfahrungen, bei denen sich aktive Ge-
genwärtigkeit in Form von Darshan mit 
einem göttlichen Wesen, einem großen 
Heiligen, einem heiligen Bild oder einem 
Lehrer zeigt. Reines Bewusstsein in dieser 
Form kann das Herz öffnen und beleben 
und alle Türen des Geistes aufstoßen. 

Die Sehnsucht nach Gott und/oder der 
Wahrheit kann uns die Gnade gewähren, 
mit dem Wahren, dem Guten und dem 
Schönen wahrhaft in Resonanz zu treten 
und einen Sprung in das Unbekannte zu 
wagen. Viele Menschen brauchen eine 
göttliche Form für diesen Sprung. Manche 
müssen nur ihre eigene wahre Natur 
erfahren, die Liebe, die aus der Geburt der 
Schönheit und Kreativität dieser Existenz 
hervorgeht. 

Der Nutzen der Erfahrung einer lie-
benden Präsenz liegt in ihrem Potenzial, 
die Illusion aufzulösen, dass das Bewusst-
sein getrennt und auf einen menschlichen 
Körper begrenzt ist. Jemand mit erwach-
tem Bewusstsein kann das Bewusstsein 
eines anderen erweitern, während er/sie 
in dessen Gegenwart ist. Bei Spiritualität 
geht es darum, zu einem ungeteilten 
Zustand zu erwachen (einem Zustand, in 
dem man sich seiner selbst als Teil des 
Ganzen bewusst ist). Das ist wahres 
Darshan (Zusammentreffen mit dem 
Göttlichen) und wahrer Satsang (göttliche 
innere Führung). 

Darshan geschieht im Herzen. Der 
Ausdruck reiner Liebe erfordert keine 
Hingabe an eine göttliche Form. Hingabe 
kommt im Inneren des Selbst auf. Liebe 
ist deine höchste Quelle und wenn du dich 
mit deiner wahren Natur verbindest, wird 
Liebe spontan aufkommen, ohne Bedin-
gungen, ohne Begrenzung, ohne Definiti-
on. Es ist ein bisschen so, als ob man sich 
in sein höchstes Selbst verliebt. Das reine 
Bewusstsein von „Ich bin" ist frei von 
allem und kann nicht definiert werden. 
Also ist die Beschränkung des Selbst auf 
eine Form in gewisser Weise ein schlech-
ter Dienst. 

 

Spiritueller Fortschritt und das Ego 

Durch eine regelmäßige, aufrichtige 
und äußerst disziplinierte Praxis von Yoga 
und Meditation kann man alle möglichen 
Erfahrungen von Bewusstsein und Shakti-
Energie machen. Es kommt seltener vor, 
dass man diese ohne eine hingebungsvol-
le Praxis macht. Ohne ein gewisses Ver-
ständnis und die Praktiken, die einen 
erden, können spirituelle Erfahrungen 
überwältigend oder verwirrend sein und 
mentales wie physisches Ungleichgewicht 
erzeugen. Das Ego versucht immer, sich 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

selbst zu schützen. Eine Vision kann eine 
Illusion sein, die der Geist während einer 
intensiven Zeit des Stresses, der Angst, 
der Panik oder des Leidens erschaffen 
hat. Es ist notwendig, wachsam auf den 
Geist zu schauen, um ein vollkommeneres 
Vehikel für die göttliche Shakti zu werden. 

Fortschritt stellt sich selten plötzlich 
oder vollständig ein; selbst mit einer 
hingebungsvollen Praxis ist es kein 
gleichmäßiger Weg. Unterwegs gibt es 
viele Stolpersteine und Fallen. Auch wenn 
du das Gefühl hast, ein bestimmtes Ziel 
erreicht zu haben und volles Vertrauen in 
deinen Weg hast, wird eine Prüfung auf-
tauchen. Das Ego ist tückisch. Selbstge-
rechtigkeit, Arroganz oder Stolz können 
von deiner Persönlichkeit Besitz ergrei-
fen. Du kannst ausrutschen und hinfallen 
und alles verlieren, wenn du so sehr an 
deinen spirituellen Höhenflügen hängst, 
dass dein Verlangen nach ihnen zur Sucht 
wird und dadurch das Ego-Gefühl von 
Besonderheit und Getrenntheit verstärkt. 

Das Ego kann dich dazu bringen, dich 
selbst, deinen Wert in Frage zu stellen. 
Zweifel bleiben bei fast jedem bestehen, 
unabhängig von den eigenen Erfahrun-
gen. Nur wenn die Zweifel in deinem Geist 
als Fragen formuliert werden, auf die du 
Antworten suchst, können sie zu Tritt-
steinen zur Verwirklichung werden und 
deine gewöhnliche menschliche Perspek-
tive in spirituelle Erkenntnis verwandeln. 

Obgleich das Ego niemals dazu in der 
Lage ist, den Egoismus zu beseitigen, 
kann die Erfahrung des Aufwachens spon-
tan eintreten, wenn sich zeigt, wer du 
wirklich bist. Dies erfordert, dass du deine 
persönlichen Geschichten aufgibst und 
auch das Bedürfnis kontrollieren zu wol-
len, was als nächstes geschieht. Du musst 
den natürlichen Reflex aufgeben, das, was 
in deinem Geist aufkommt, als zu dir 
gehörig zu beanspruchen. Du musst dazu 

bereit sein, loszulassen, wer du zu sein 
glaubst. 

In einem erwachten Seinszustand, geht 
das Zentrum des Handelns nicht länger 
von dem individualisierten Ego-Sinn aus. 
Stattdessen akzeptiert man, dass das 
Erfahrene ein Teil von etwas viel Größe-
rem als man selbst ist. Du fühlst, dass sich 
das Universum in deinem Leben offenbart 
und es durchzieht, ohne irgendeinen 
wirklichen Eindruck bei dir zu hinterlas-
sen. Sich dieser Perspektive hinzugeben, 
ist das Ziel von Yoga. Zu dieser Zielset-
zung gehört, die Fülle dieser universellen 
Shakti in deinem individuellen Wesen und 
ihren einzigartigen Ausdruck in deiner 
Natur zu bezeugen, zu feiern und dich mit 
ihr zu identifizieren. 

 

Die Arbeit 

Unsere Arbeit beim Kriya Yoga ist sub-
til. Sie konzentriert sich auf die Entwick-
lung von Bewusstheit, indem sie den 
Einfluss von Egoismus und Selbstbezo-
genheit reduziert. Wir streben danach, 
unsere Weltanschauungen und unsere 
Standpunkte loszulassen. Bewusstheit 
bedeutet, die Dinge neu zu sehen, ohne 
Selbstbilder, ohne durch Überzeugungen 
abgelenkt zu werden. Wir streben danach, 
die Forderungen der Begierde loszulas-
sen. Dies ist natürlich ziemlich schwierig, 
da die meisten von uns von Zeit zu Zeit 
bestimmte Ansprüche haben. Ständige 
Ansprüche lenken den Geist ab und 
schränken ihn ein, sodass das Bewusst-
sein nicht ruhig genug sein kann, um 
bewusst zu sein und die „Show“ als Zeuge 
zu beobachten. Alle Techniken von Baba-
ji’s Kriya Yoga lehren uns, Bewusstheit zu 
entwickeln, aber auch wie man sich damit 
wohlfühlt. So wie die Bewusstheit zu-
nimmt, wird hoffentlich der Einfluss des 
Egoismus langsam durch den Einfluss der 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Demut ersetzt. Demut erlaubt uns, zu 
bezeugen, anstatt aus alter Konditionie-
rung heraus gewohnheitsmäßig zu rea-
gieren. Demut ermöglicht uns, von dem 
Moment, so wie er ist, fasziniert zu sein. 
Demut bedeutet, dass wir nicht eingrei-
fen, um den Moment zu beanspruchen, 
ihn zu bewerten oder etwas von ihm zu 
verlangen. Demut erlaubt uns, klar zu 
beobachten, tiefer hinzuhören, inniger zu 
fühlen, ohne das Ergebnis kontrollieren 
zu müssen. Wir beginnen, den Moment so 
zu akzeptieren, wie er ist. Und ein demü-
tiger Mensch sieht dies nicht wirklich als 
einen besonderen Bewusstseinszustand 
an. Er/sie wird einfach wachsamer und 
offener für die eigene Umgebung sein und 
sich dessen bewusster sein, was bewusst 
ist, ohne irgendetwas benennen oder 
bewerten zu müssen. Demut ist der 
Schlüssel dazu, der Gesamtheit der eige-
nen Erfahrung im gegenwärtigen Moment 
zu vertrauen.  

Es ist möglich, den Rand einer Klippe 
im eigenen Leben zu erreichen, an dem 
man vom Leben selbst gedemütigt wird 
und sich entscheidet, sich in alles voll-
kommen zu ergeben. Wenn man spürt, 
dass man nichts zu verlieren hat, ist es 
möglich, alles loszulassen, alles, was einen 
an den konditionierten Verstand und an 
das Leben, so wie man es kannte, bindet. 
Durch diese Art vollkommener Hingabe 
kann sich göttliche Hilfe in einem Aufblit-
zen gewaltiger, allesumfassender Gnade 
einstellen.  

Yogi Ramaiah, Govindans Lehrer, mach-
te solch eine kraftvolle Erfahrung der 
Hingabe. Als junger Mann erkrankte 
Satapatha Annamalai Annamalai Ramaiah 
an Knochentuberkulose und war sechs 
Jahre in einem Ganzkörpergips an ein Bett 
gefesselt, der an einer Holzkonstruktion 
befestigt war. Eines Tages gab er einfach 
auf. Er drückte sich ein Kissen auf sein 

Gesicht, um seiner qualvollen Existenz 
schließlich ein Ende zu setzen. Als er 
versuchte, sich selbst das Leben zu neh-
men, sprach eine Stimme zu ihm. „Nimm 
dir nicht das Leben, gib es mir.“ Er legte 
das Kissen beiseite. Er akzeptierte demü-
tig die Ganzheit der ihm angebotenen 
Gnade.  

Zur Überraschung seiner Ärzte kam es 
zum Abklingen seiner Knochentuberkulo-
se. Nur wenige Wochen später, als seine 
Ärzte den Gips abnahmen, stellten sie fest, 
dass er geheilt war. S.A.A. Ramaiah 
schrieb die Stimme und die Heilung 
Mahavatar Babaji zu und diese Erfahrung 
veränderte ihn vollkommen und be-
stimmte sein Leben und den Dharma 
seines Lebens.  

 

Nichts Besonderes 

Sei dir jedoch auch eines weiteren 
schwerwiegenden Fallstricks spiritueller 
Erfahrungen bewusst. Unabhängig von 
deinem Dharma solltest du dich selbst 
nicht für etwas Besonderes halten. Nur 
das Ego denkt, dass es etwas Besonderes 
wäre und das Ego kann niemals ein Heil-
mittel für Egoismus sein. Das Ego hat 
einen starken Willen und wird sich wei-
terhin in deine Angelegenheiten einmi-
schen, aber dann hast du am Ende nur das 
Gefühl, etwas Besonderes und wichtig zu 
sein. Denke daran und beherzige, dass die 
Gnade und das Licht des höchsten Be-
wusstseins nur erhalten werden können, 
wenn man persönliche Bestrebungen, 
individuellen Ehrgeiz und jedes Gefühl, 
etwas Besonderes zu sein, loslässt. Jeder 
wahre Lehrer oder Heiler kennt diese 
Wahrheit.  

Lass‘ Dankbarkeit und Demut deine 
unmittelbaren Antworten sein, sobald du 
dir göttlicher Hilfe, Gnade oder einer 
spirituellen Erfahrung bewusst wirst. 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Andernfalls wird das Ego diese für sich 
beanspruchen und sie für egoistische 
Zwecke nutzen. Es wird den Reinigungs-
prozess, der sich daran normalerweise 
anschließt, nicht abwarten. Das Ego wird 
spirituelle Erfahrungen entweder hoch-
mütig betrachten und weiter nach solchen 
Erfahrungen suchen und sie begehren, 
oder es wird sie negativ bewerten und mit 
Angst reagieren. So oder so wird das Ego 
den wahren Nutzen versäumen: Reini-
gung und einen wachsenden Zustand von 
bedingungsloser Liebe und Frieden. 

 

Greife nicht nach spirituellen Erfah-
rungen 

In Haridwar (Indien) mit einer Gruppe 
passionierter Schüler: Beim Meditieren in 
dem winzigen Raum, in welchem Lahiri 
Mahasaya im Ashram des verstorbenen 
Swami Kebalananda oft meditiert hatte, 
erfuhr ich, dass manche aus unserer 
Gruppe höhere Wesen, u.a. auch Babaji, 
sahen. Nun gut, ich hatte kein solches 
Darshan, dafür allerdings eine wundervol-
le Meditation genossen … Dann läutete 
scheinbar auf unserem Weg vom Ashram-
Tempel ein schöner Sadhu, um dessen 

Augen und Körper ein Licht strahlte und 
der einen großen Dreizack hielt, eine 
Glocke. Alle in unserer Gruppe, 36 Perso-
nen, sahen ihn, alle außer mir. Govindan, 
der sehr glücklich war, dieses besondere 
Wesen zu sehen, kam zu mir und sagte: 
„Na, bist du nun zufrieden, solch einen 
Rishi zu sehen?“ Ich stand still bei einem 
Schüler aus der Schweiz und wartete auf 
Nachzügler, die noch im Ashram waren. 
Ich drehte mich verwirrt um und fragte, 
„Welchen Rishi denn?“ Die Frau neben mir 
antwortete: „Du hast ihn gesehen; er ist 
langsam direkt vor uns gelaufen, hat dich 
angesehen und diese Glocke geläutet.“ 
Welche Glocke? Ich hatte ihn weder gese-
hen, noch seine Glocke gehört. Plötzlich 
erfüllt von immenser Freude und Faszina-
tion, brach ich in Lachen aus und meinte 
zu Govindan, „Ja, in der Tat, ich bin zufrie-
den!“ 

Kleine, süßliche Erfahrungen der Gna-
de werden sich immer häufiger einstellen. 
Lass‘ sie kommen. Lass‘ sie gehen. Bewer-
te sie nicht. Bleibe offen und sei einfach 
dankbar für all die Schönheit, Geheimnis-
se, Verbundenheit, Synchronizität, Kreati-
vität und Bewusstheit im Leben.  

  

 
3. Wie sollten wir uns beim Rezitieren von Mantras 

konzentrieren? 
von M. G. Satchidananda 

 

Was genau ist ein „Mantra”? Bevor 
wir diese Frage zu beantworten versu-
chen, frage dich: „welches Wort wiederho-
le ich am häufigsten verbal oder mental?” 
Nach einiger Zeit des Nachdenkens wer-
den die meisten von uns erkennen, dass 
es das Wort „Ich” ist. Eine einfache Defini-
tion des Begriffs „Mantra” ist also, dass es 

sich dabei um ein heiliges Wort handelt, 
welches diesen „Ich”-Gedanken ersetzt 
und von jemandem übertragen wird, der 
sich in einem transzendenten oder 
egolosen Bewusstseinszustand befindet. 
Und es ersetzt tatsächlich allmählich „Ich-
Bezogenheit” durch „Selbst-
Verwirklichung”. 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Der Wortstamm „man" im Wort „Man-
tra" bedeutet „denken" und ist von dem 
Sanskrit-Begriff für den „Geist“, „manas", 
abgeleitet. Das Wort „tra" bedeutet 
„schützen". Ein „Mantra" ist also eine 
heilige Silbe, die den Geist schützt. Wo-
vor? Der typische menschliche Geist ist 
normalerweise durch „Samskaras", ge-
wohnheitsmäßige Gedanken und Neigun-
gen, in einem solchen Ausmaß gebunden, 
dass wir uns vollständig mit ihnen identi-
fizieren. Aber wenn das Mantra an ihre 
Stelle tritt, werden wir allmählich von 
diesen „Samskaras" befreit. Die Wiederho-
lung des Mantras beseitigt den „Schmutz" 
des Geistes, wie z. B. Lust, Ärger und Gier. 
Genauso wie ein Spiegel die Kraft zur 
Reflexion erlangt, wenn der Schmutz von 
ihm entfernt wurde, so erlangt ein Geist, 
von dem die Unreinheiten beseitigt wur-
den, die Fähigkeit, die höhere spirituelle 
Wahrheit zu reflektieren. Mantras sind in 
der Tat eine geistige Seife oder ein Reini-
gungsmittel. 

Ein Mantra ist etwas Göttliches. Es ist 
eine göttliche Kraft oder Shakti, die sich in 
einem Klangkörper manifestiert. Der 
Schüler oder Sadhak sollte versuchen, 
seine Einheit mit dem Göttlichen durch 
das Mantra zu verwirklichen. Das Mantra 
wird das Göttliche bzw. die entsprechende 
Kraft durch Rezitation mit Glauben, 
Sraddha, Liebe bzw. Bhava und Konzent-
ration bzw. Dharana offenbaren. Die Man-
tra-Wiederholung wird Japa genannt. 

 

Woher kommen Mantras? Während 
tiefer Meditationszustände hörten die 
großen Weisen und Siddhas in alten Zei-
ten bestimmte subtile Klänge. Wenn der 
Geist verfeinert wird, ist er in der Lage, 
sie zu hören. In der Bibel heißt es: „Wer 
Ohren hat, der höre." Es gibt zwei Arten 
von Sprache: (1) Sprachen, die der Kom-
munikation zwischen Menschen dienen, 

und (2) solche, die der Kommunikation 
zwischen verschiedenen Bewusstseins-
ebenen dienen. Die meisten von uns sind 
nur an der ersten Art interessiert. Aber 
die zweite Art existiert in vielen verschie-
denen Religionen.   

 

Warum ist eine Übertragung des Man-
tras nötig? 

Diese Weisen, die diese subtilen Klänge 
hörten, die den Chakren oder psycho-
energetischen Zentren entsprechen, er-
kannten, dass sie dieselben Bewusst-
seinszustände herbeiführen können, 
wenn sie diese mit ihren Schülern teilen. 
Sie nannten sie Bija-Mantras oder Keim-
Silben, weil sie wie Samen die ursprüngli-
che Erfahrung wieder wachsen lassen, wo 
immer sie gepflanzt werden. Das Mantra 
versetzt uns in den Zustand der Trans-
zendenz von Gedanken und Empfindun-
gen. Aus diesem Grund muss ein Mantra 
per Definition von jemandem übertragen 
werden, der sich in einem transzendenten 
Bewusstseinszustand befindet. Denn das 
Mantra enthält nicht nur den physischen 
Klang und die subtilen Schwingungen, 
sondern auch das Bewusstsein dahinter. 
Deshalb ist es nicht möglich, es aus Bü-
chern oder über digitale Medien zu ler-
nen. Bestenfalls geben solche Medien nur 
den physischen Klang wieder, ohne den 
bestimmungsgemäßen Zweck. Und aus 
diesem Grund werden Mantras erst ge-
lehrt, nachdem sowohl der Schüler als 
auch der Lehrer ihren Geist gereinigt 
haben. So wie die Gartenerde gewendet, 
gedüngt und im Frühjahr bewässert wer-
den muss, bevor die Samen gepflanzt 
werden, und anschließend geharkt wer-
den muss, so erfordert die Übertragung 
von Mantras eine Vorbereitung des Emp-
fängers des Mantras. Und im Gegensatz zu 
Gesängen (Chants) sollten sie nur mental 
geübt werden, in der Stille, wenn möglich 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

mit einem Rosenkranz bzw. einer Mala, 
damit sie ihr tiefstes Potenzial entfalten 
können. 

 

Wie wirken Mantras? Unsere Persön-
lichkeit ist die Summe unserer unbewuss-
ten Denkmuster. Durch die Wiederholung 
der immer gleichen Gedanken entwickeln 
sich mentale Gewohnheiten, welche die 
Struktur unserer Persönlichkeit bilden. 
Diese Muster werden im Unterbewusst-
sein gespeichert, weil wir uns in unserer 
Ich-Bezogenheit gewohnheitsmäßig mit 
Gedanken, Gefühlen und Empfindungen 
identifizieren. Folglich identifizieren wir 
uns mit unserer Persönlichkeit und ver-
gessen, wer wir wirklich sind: das reine 
Selbst, der Sehende. Wenn unsere ge-
wohnheitsmäßigen Gedanken mit Wün-
schen verbunden sind, werden unsere 
Wünsche zur Gewohnheit. Wenn diese 
Wünsche nicht erfüllt werden, erleben wir 
Frustration. Zusammen führen Verlangen 
und Frustration zu Verwirrung in Bezug 
auf die wahre Quelle unseres Wohlbefin-
dens. Diese Verwirrung bewirkt eine 
völlige Abwesenheit von Selbst-
Gewahrsein.   

Unsere Persönlichkeit stellt daher in 
ihrer Summe unser Karma dar, die Folgen 
unserer Gedanken, Worte und Handlun-
gen. Als solche repräsentiert sie bei jeder 
Person eine einzigartige Kombination von 
Affinitäten und Abneigungen, die Ereig-
nisse, Personen und Umstände in unser 
Leben ziehen. Kurz gesagt, jeder von uns 
ist die Ursache für seine gegenwärtige 
Situation. Wenn du also dein Leben ver-
ändern willst, musst du zuerst deine 
Gedanken und mentalen Gewohnheiten 
ändern. Die Anwendung von Autosugges-
tionen, Affirmationen und insbesondere 
Mantras kann ein Instrument für eine 
solche Transformation sein. Das Mantra 
ist also ein Gegenmittel für den karmi-

schen Prozess. Früheres Karma wird 
allmählich abgebaut, und man hört auf, 
neues Karma zu erzeugen. 

Ein Mantra ist wie eine Kerzenflamme 
in einer dunklen Höhle. Ohne eine solche 
Flamme siehst du vielleicht nicht, dass 
dein nächster Schritt dein letzter sein 
könnte. Mit ihr wirst du dir deiner unmit-
telbaren Umgebung gewahr. Auch eine 
kurze Mantra-Rezitation wird es dir er-
möglichen, dir deines Selbst bewusst zu 
werden und genau zu erkennen, wo du 
geistig stehst.   

Unsere Wünsche sind wie Katzen: 
Wenn man sie füttert, vermehren sie sich, 
aber wenn man damit aufhört, wandern 
sie ab. Die Schönheit der Mantras liegt in 
ihrer Fähigkeit, deine Wünsche zu trans-
formieren, nicht indem du mit ihnen 
kämpfst, sondern einfach indem du deine 
Energien auf die Wiederholung des Man-
tras umlenkst. Die Wünsche verlieren ihre 
Kraft, und man findet Gleichmut. Auf 
diese Weise sind Mantras auch Worte mit 
einer großen Wirkungskraft, denn sie 
ermöglichen es, eine enorme Menge an 
geistiger Energie zu sparen, die norma-
lerweise in tausend trivialen Gedanken 
und Sorgen verpufft. Wenn es dann an der 
Zeit ist, wirklich ein Problem zu lösen, 
verfügt man über die Energie und die 
Einsicht, dies zu tun. 

 

Kriya Mantra Yoga entwickelt den in-
tellektuellen Körper, auch wenn das Man-
tra selbst keine intellektuelle Bedeutung 
hat. Fragt mich also nicht, was die Worte 
bedeuten! Die meisten Worte sind so 
genannte „Bijas" oder Keim-Silben, die 
keinerlei intellektuelle Bedeutung haben. 
Wie können sie dann den Intellekt weiter-
entwickeln? Indem sie einen Raum zwi-
schen unseren Gedanken schaffen, worein 
sich Inspiration ausgehend von unserer 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Intuition einstellen kann. Als mentale 
Klang-Silben, die in der Stille geübt wer-
den, durchdringen sie metaphorisch die 
Wolken der Gedanken und Emotionen 
und heben unser Bewusstsein in den 
Himmel der strahlenden Selbst-
Bewusstheit. Wenn unser Geist mit ge-
wohnheitsmäßigen Gedanken gefüllt ist, 
hat etwas Neues normalerweise keinen 
Platz und es kann sich keine Inspiration 
einstellen. 

 

Wie sollten wir uns beim Rezitieren 
von Mantras konzentrieren? 

Da Mantras eine Sprache zwischen den 
Bewusstseinsebenen sind, ist es wichtig, 
sie so zu wiederholen, dass sich das eige-
ne Bewusstsein sowohl vertieft als auch 
erweitert, wie ein Samen, der zu einem 
Baum heranwächst. Im gewöhnlichen 
physischen Bewusstsein sind der Geist 
und sogar unsere Identität in die Phäno-
mene vertieft, die wir mit den fünf Sinnen 
wahrnehmen, während wir uns mit dem 
beschäftigen, was wir sehen, lesen, hören, 
auf der Haut spüren und riechen. Dies 
fördert Tagträume, in denen unser Be-
wusstsein sich zusammenzieht und in 
Erinnerungen, Vorstellungen, Ängsten, 
Wünschen und Emotionen aufgeht. Um 
den Nutzen von Mantra-Sadhana zu er-
langen, muss man sich daher nicht nur auf 
den Klang oder die Aussprache des Man-
tras konzentrieren, sondern auch auf 
seine Bedeutung und das entsprechende 
angestrebte Ziel. Die Bedeutung kann am 
besten als Bhava oder Gefühl verstanden 
werden, wie z.B. Liebe, Hingabe, Stärke, 
Weisheit, Fülle, Glanz, Kraft und Frieden.   

Der Nutzen wird noch größer sein, 
wenn man sich an den Bewusstseinszu-
stand erinnern kann, den man empfunden 
hat, als man das erste Mal in das Mantra 
eingeweiht wurde. Das Mantra ist im 

Wesentlichen ein klangliches Medium des 
Bewusstseins und es erinnert uns an den 
Zustand, in dem wir uns während der 
Einweihung befanden. Die Einweihung in 
ein Mantra ist ein heiliges Ereignis, das 
sowohl für den Einweihenden als auch für 
denjenigen, der die Einweihung erhält, 
viel Vorbereitung erfordert. Es kommt 
selten vor, dass wir zum Beispiel einen 
Tag des Schweigens, der intensiven Yoga-
Praxis und des Chantens um ein Mantra-
Yagna-Feuer einhalten, wie wir es vor der 
Mantra-Einweihung getan haben. Erinne-
re dich also an den Bewusstseinszustand 
mit all der Liebe, Reinheit, Ausgeglichen-
heit, der großen Ruhe und Energie, den du 
vor und während der Mantra-Einweihung 
kultiviert hattest.   

Die Keim-Silben keimen während der 
Mantra-Einweihung. Später, während man 
sie alleine übt, werden sie wie eine Pflan-
ze wachsen, wenn man beim Üben andere 
Beschäftigungen hintanstellt. Man kann 
dies während Routinetätigkeiten tun, die 
nicht viel Konzentration erfordern, wie 
z.B. bei einem Spaziergang oder einer 
Autofahrt und sogar, während man selbst 
Auto fährt, falls man sich auf einer ver-
trauten Strecke ohne viel Verkehr befin-
det. Eine solche Praxis hilft uns auch, 
geistige Unruhe und triviales Denken zu 
beseitigen, das uns normalerweise unsere 
geistige Energie raubt.   

Wenn man mit einem Streben nach 
dem, dem das Mantra entspricht, prakti-
ziert, sei es Liebe, Weisheit, Stärke, Fülle, 
Erleuchtung usw., schafft man die idealen 
Bedingungen, unter denen solche Zustän-
de von der Mentalebene herabkommen 
und sich auf der materiellen Ebene, sogar 
auf magische Weise, manifestieren kön-
nen. Da unser Leben größtenteils die 
Folge unserer vergangenen Gedanken, 
Worte und Handlungen, also unseres 
Karmas, ist, verlieren die alten Karma-



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Tendenzen ihre Kraft und versiegen, wenn 
wir alte gewohnheitsmäßige Gedanken 
durch das Mantra ersetzen. Ein solches 
Streben darf jedoch keine Ungeduld, 
Hoffnung oder Zweifel beinhalten. Es 
muss von einem Gefühl des Vertrauens in 
die Wirksamkeit der Kraft des Mantras 
und der Hingabe an den Willen des Göttli-
chen erfüllt sein. Das höchste Bestreben 
ist einfach: „Nicht mein Wille, sondern 
Dein Wille geschehe." Dann wird alles, 
was man empfängt, mit dem Willen des 
Göttlichen übereinstimmen, und man 
wird die auf dem Ego basierende Illusion 
überwinden, „der Handelnde" zu sein. 

 

Wenn unser Geist durch die Heraus-
forderungen des Lebens aufgewühlt ist, 
kann das Rezitieren von Mantras wie eine 
Art Balsam wirken, um Angst, Traurigkeit 
oder Aufregung im Geist zu lindern. Selbst 
wenn der Geist mit der Mantra-Rezitation 
konkurriert, wird letztere allmählich das 
geistige Geschwätz verstummen lassen 
und einen in einen friedlichen Zustand 
versetzen.   

Mantras können vor der Meditations-
Praxis unterstützend zur Beruhigung und 
Sammlung des Geistes als Einstimmung 
auf die Meditation rezitiert werden. 

Am besten ist es, das Mantra kontinu-
ierlich während eines bestimmten Zeit-
raums zu üben, oder für eine vorher fest-
gelegte Anzahl, wie bei den 108 Perlen auf 
einem Rosenkranz bzw. einer Mala. Um 
die Konzentration und die Willenskraft 
noch weiter zu entwickeln, drücke deine 
feste Absicht aus, bevor du zum Beispiel 
eine Runde von 108 auf der Mala be-
ginnst, indem du gedanklich wiederholst: 
„Ich interessiere mich jetzt nur dafür, ich 
werde nicht zulassen, dass mein Geist 
abschweift, bis ich dieses Mantra 108-mal 
wiederholt habe." Falls die Umstände es 
jedoch erfordern, dass man seine Auf-
merksamkeit woanders hinlenkt, z.B. 
wenn man gerade Auto fährt und seine 
volle Aufmerksamkeit auf etwas richten 
muss, oder wenn man mit jemandem 
sprechen muss, sollte man die Mantra-
Sadhana vorübergehend unterbrechen, 
bis man mit voller oder nahezu voller 
Aufmerksamkeit wieder dazu zurückkeh-
ren kann. 

 

4. Impfung 

von Dr. Lionel Coudron, M.D. 

Direktor des Yoga Therapie Instituts 

Paris – Frankreich 

IDYT.com

(Anmerkung des Herausgebers: Dieser 
Beitrag ist eine Übersetzung des Original-
artikels, der im Juni 2021 im „Le Journal du 
Yoga” erschienen ist, veröffentlicht mit der 
Genehmigung von Dr. Coudron.) 

Seit mehr als einem Jahr nun befindet 
sich unsere Gesellschaft in einer beispiel-

losen und lang anhaltenden Situation. In 
dieser Krise, die bei weitem noch nicht 
vorbei ist, haben wir alle Gemeinsinn 
bewiesen und unseren Beitrag geleistet, 
trotz vorhandender Beschränkungen, 
Komplikationen und Enttäuschungen. 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wir haben es geschafft, die Übertra-
gungen zu verringern, indem wir soziale 
Distanz einhalten und einfache Gesten 
beachten, wie unsere Hände zu waschen, 
eine Maske zu tragen und die Anzahl 
unserer Kontakte zu reduzieren. All dies 
hat sich ausgezahlt. Rückblickend kann 
man nur staunen, wie wir alle gemeinsam 
diese Regeln durchgesetzt haben. (Natür-
lich gibt es immer renitente Personen, 
aber ihre sehr geringe Anzahl hat nicht 
ausgereicht, um den Leistungen der gro-
ßen Mehrheit entgegenzuwirken. Und Du 
hast sicherlich auch die einfachen Regeln 
befolgt, um Dein Abwehrsystem zu stär-
ken (Omega-3-Fettsäuren, Zink, Eisen, 
Vitamin D …), wie wir es gemeinsam mit 
anderen in diesem Forum vor einem Jahr 
empfohlen haben.) 

 

Dies geschah jedoch nicht ohne die 
Verbreitung von Tausenden Gerüchten, 
falschen Informationen, nicht zu sagen 
bewusster Fehlinformation. Folglich sind 
dies soziologische Beispiele für die Fähig-
keit des Menschen, falsche Überzeugun-
gen schnell und emotional zu akzeptieren. 

Manchmal, wenn man dieses Jahr 
rückblickend betrachtet, scheint die hu-
manistische Gesinnung des 16. Jahrhun-
derts bzw. des Zeitalters der Aufklärung, 
welche die menschliche Fähigkeit, logisch 
zu denken und zu reflektieren, betont, 
zugunsten von Leidenschaften, Gefühls-
ausbrüchen und Verwirrung verschwun-
den zu sein. 

Falls Du allerdings ein Arzt, eine Kran-
kenschwester oder ein Yoga-Lehrender 
sein solltest, kommst Du jeden Tag mit 
Leid in Berührung und unsere Rolle ist, zu 
unterstützen, zu behandeln und physische 
wie auch moralische Krankheiten zu 
bekämpfen. 

In dieser Welt der Möglichkeiten hat 
die Menschheit – beginnend mit Yoga – 
seit Jahrhunderten darum gekämpft, 
dieses Leiden zu lindern und hat es mit-
hilfe der Forschung geschafft, Infektions-
krankheiten zu verringern. Die Entde-
ckung des Prinzips der Impfung begann 
mit den Pocken. Es war Jenner, der das 
Prinzip der Impfung Ende des 18. Jahr-
hunderts im Jahr 1796 entdeckte. Dies 
führte zu weiterer Forschung und der 
Rettung von Millionen Menschenleben. 
Pasteur musste unter dem Vorwand, kein 
Arzt zu sein (er war Chemiker), gegen den 
Obskurantismus kämpfen, um den kleinen 
Joseph Meister vor einem grausamen Tod 
durch Tollwut zu bewahren. 

Seither haben Hunderte, ja Tausende 
von Wissenschaftlern und Forschern 
immer wieder nach Lösungen gesucht 
und ich glaube, dass wir alle stolz darauf 
sein können, dieser Menschheit anzuge-
hören, die sich zum Wohle anderer wei-
terentwickelt. 

Ich kann mich daran erinnern, dass wir 
vor vierzig Jahren Patienten gesehen 
haben, die an den Folgen von Poliomyeli-
tis litten. Innerhalb von 10 Jahren wurde 
diese Krankheit in Frankreich dank einer 
Impfung ausgerottet. Heute würde nie-
mand diese Impfung ablehnen, ebenso 
wenig wie jene gegen Tetanus! 

In dem gleichen Unterfangen und mit 
demselben Wunsch, Leid zu bekämpfen, 
haben Tausende von Köpfen mit nie da-
gewesenen Mitteln über ein Jahr lang 
einen Impfstoff entwickelt, der uns vor 
dem COVID-19 Virus schützen soll. Und 
gleichzeitig konnten auch Präventions- 
und Behandlungsmöglichkeiten gefunden 
werden. 

Es ist uns in nicht einmal einem Jahr 
gelungen, einen Impfstoff zu entwickeln. 
Genauer gesagt, Impfstoffe. Sie beruhen 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

immer noch auf dem gleichen Prinzip, das 
Jenner und Pasteur entwickelt haben, 
einen abgeschwächten Virus oder zumin-
dest Teile dieses Virus zu impfen, sodass 
Reaktionen ausgelöst werden können, die 
uns schützen, ohne die Krankheit selbst 
zum Ausbruch zu bringen. Oder es wird 
die Produktion von Antikörpern angeregt, 
die das Virus erkennen und seine Ausbrei-
tung in unserem Körper verlangsamen 
können. 

Wir können uns unglaublich glücklich 
schätzen, dass wir solche Impfstoffe ha-
ben, die es uns ermöglichen, die Intensität 
und den Schweregrad der Krankheit zu 
reduzieren, falls wir uns anstecken. Aber 
dieser Impfstoff ist auch die Quelle von 
Fantasien, die Ängste, falsche Überzeu-
gungen und Unwahrheiten verbreiten. 

Zugegeben, nicht jeder ist in wissen-
schaftlichem und kritischem Denken 
geschult, aber wir, Yoga-Praktizierende, 
können dem Rat der Yoga-Sutren folgen 
und uns immer wieder darin üben, Losge-
löstheit zu entwickeln, die allein es uns 
erlaubt, in einem Yoga-Zustand zu verwei-
len. Diesen Zustand des Bezeugens zu 
entwickeln, ermöglicht uns, die Situation 
zu betrachten und kann uns helfen, aus 
dieser Krise herauszukommen, wofür die 
Impfung der beste Weg nach vorne ist. Sie 
allein wird nicht ausreichen, aber sie ist 
eine wichtige Lösung, um die Rückkehr 
zum normalen Leben zu beschleunigen. 
Ohne sie müssen wir statt einiger Monate 
mehrere Jahre in dieser Situation verhar-
ren. 

Natürlich gibt es immer Risiken, aber 
die Risiken dadurch, nicht geimpft zu sein, 
sind viel größer als jene, wenn man ge-
impft ist. Genauso wie es bei sportlicher 
Betätigung Gefahren gibt, aber die Risiken 
der Nicht-Betätigung viel größer sind. 
Natürlich gibt es keine Garantie dafür, 
dass man nicht krank wird, aber wenn 
man glaubt, dass der eigene Körper stark 
genug ist, COVID-19 standzuhalten, muss 
man auch denken, dass er in der Lage sein 
wird, einem Impfstoff gewachsen zu sein. 
Und der Umkehrschluss ist ebenso wahr, 
wenn man meint, dass man gefährdet ist, 
schlecht auf einen Impfstoff zu reagieren, 
oder Langzeit-Folgen davon zu tragen, 
wie kann man dann denken, dass das 
eigene Immunsystem dazu in der Lage ist, 
dem Virus selbst beizukommen? Was 
wird passieren, wenn es zum ersten Mal 
mit dem COVID-Virus in Kontakt kommt? 
Mit einer Long-COVID Erkrankung ist 
nicht zu spaßen und jene, die eine Imp-
fung ablehnen, überfordern derzeit die 
Notaufnahmen und Intensivstationen. 

 

Ich denke, wir alle können stolz darauf 
sein, einer Menschheit anzugehören, die 
zwar sicherlich zum Schlimmsten, aber 
ebenso zum Besten fähig ist, wie z.B. der 
Entwicklung von Lösungen, die uns hel-
fen, diese für alle schmerzliche Situation 
zu überwinden. 

 

Mai 2021. 

 

 

 



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

5. News und Notizen

Kriya-Hatha-Yoga-Lehrgang: 29. Juni 
bis 14. Juli 2022. Lerne, wie du deine 
Praxis von Babaji’s Kriya Hatha Yoga 
zutiefst spirituell gestalten kannst. Ent-
wickle das Selbstvertrauen und die Kom-
petenz, ihn mit anderen zu teilen. Details 
unter (in englischer Sprache):  
www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/
events/hytt_quebec_2022.pdf 
 

Erhalte unsere neuen Babaji Grußkar-
ten! Sie inspirieren und erinnern dich an 
Kriya Babaji und die Weisheit unserer 
Tradition. Wir senden sie dir über 
Whatsapp 2-3x pro Woche in sechs ver-
schiedenen, wählbaren Sprachen. Gleich-
zeitig werden wir sie in englischer Spra-
che auf Instagram veröffentlichen 
(instagram.com/babajiskriyayoga bzw. 
www.babajiskriyayoga.net/german/week
ly-message.php). 

Weiterführende Information: Hier kli-
cken, zum Download der zugehörigen 
PDF-Datei.  

 

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse, 
Fragen und Antworten. Viele unserer 
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstützung durch 
Online-Streaming von Hatha-Yoga-
Unterricht sowie Satsang-Treffen über 
Cyberspace-Kommunikationsplattformen 

wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die während der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, können 
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. Ihr Zweck ist es, die Teilnehmer zur 
Meditation zu ermutigen und in zweiter 
Linie eine gewisse Inspiration zu geben. 
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-
Yoga-Techniken werden nur in einem 
individuell abgestimmten Gespräch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewähr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. persönlich. 

 

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha 
Yoga Kursen, Meditationen und 
Satsang-Treffen teilzunehmen. 

In Europa für Eingeweihte:  
Online-Satsang, erster Sonntag im Mo-
nat 14:30 Uhr, Dauer 60 bis 120 Minuten.  
Tägliche Gruppen-Sadhana: Jeden Tag 
von Montag bis Samstag 12:30-13:30 Uhr.  

Weitere Details, Anleitungen zur Teilnah-
me und Zeitplan unter: 
kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-
online-satsang/ bzw. 
kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_sat
sang/ 

 

 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/hytt_quebec_2022.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/hytt_quebec_2022.pdf
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-online-satsang/
https://kriyayogasangha.org/babajis-kriya-yoga-online-satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/


21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Yoga Einweihungen und Veranstaltungen 

 

Erste Einweihung 
 

mit Satyananda 

Brunnadern (CH)                  19. – 22.05.2022 

Veranstaltungsort: Wirkstatt Auboden 

↗weitere Details und Programm 

Kontakt: info@babaji.ch 

 

Bad Griesbach (DE)         09. – 12.06.2022 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof 

↗weitere Details und Programm 

Kontakt: info@babaji.de 
 

Bretten (DE)                30.09. – 03.10.2022 

Veranstaltungsort: Indra Yoga 

↗weitere Details und Programm 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       23. – 25.09.2022 

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga« 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

mit Chaitanya 

Wieselburg (AT)                 18. – 20.03.2022 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 
↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: connect@rajayoga.at 
Telefon: 0043 (0)664 4180940 

 

Zweite Einweihung  
(Anthar Kriya Yoga) 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          16. – 19.06.2022 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof 

↗weitere Details und Programm 

 

Burgdorf (CH)                     08. – 11.09.2022 

vorläufiger Termin 

Veranstaltungsort: Purna Haus  

↗weitere Details und Programm folgen 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       25. – 27.03.2022 

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga«   

↗weitere Details und Programm 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

 

Dritte Einweihung  
(Fortgeschrittenentraining) 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)    28.07. – 07.08.2022 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof  
↗weitere Details und Programm   
 

Kontakt: info@babaji.de  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-CH-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-P-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KL-2022-09-flyer-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/AT-L1-2022-03-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-DE-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/at-L2-brahmananda-attersee-20220325.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-III-DE-2022-prg-Satyananda.pdf


22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels 
www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 
American Express oder Mastercard alle 
Bücher und andere Produkte von Babaji´s 
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 
für Spenden an den Orden der Acharyas. 
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 
Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 
Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 
Abenteuer der Selbsterkundung und –
entdeckung zu begleiten, das auf den 
Büchern beruht, die von Babaji 1952 und 
1953 diktiert worden sind. Erhalte per 
Post jeden Monat eine Lektion von 24-30 
Seiten zu einem bestimmten Thema mit 
praktischen Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse 

 

Besuche Durgas Blog:  
www.seekingtheself.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals – falls noch nicht ge-
schehen – um die jährliche Zahlung 
von 13 Euro auf das deutsche Konto 
von M.G. Satchidananda für das Abon-
nement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Quebec, 
JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600 

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jährlich per E-Mail an alle diejenigen 
versendet, die über eine E-Mail Adresse 
verfügen. Wir bitten euch darum, uns 
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das 
Journal verschickt werden soll und, dass 
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 
benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein 
formatierter pdf-Anhang mit Bildern 
verschickt. Diesen kann man mithilfe des 
Adobe Acrobat Readers öffnen. Andern-
falls können wir es auf Anfrage nochmals 
als unformatiertes Worddokument ohne 
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 30. Juni 2022 ver-
längerst, kann es sein, dass du die nächste 
Ausgabe nicht erhältst. 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.seekingtheself.com/
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net

