Jahrgang 29 — Nr. 2 Sommer 2022

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe
In dleser Ausgabe erscheint einmal pro Quartal
_I_-|eral_Jsgeber:
1. Lasst uns die Liberalitit von Yoga Siddhantham ool R e
feiern und ehren 196 Mountain Road -P.0.Box 90
von M. G. Satchidananda Eastman Quebec Canada JOE | PO

Tel +1-888-252-9642
. . . . oder +1-450-297-0258
2. Ich Bin, weil du mich liebst Fax +1-450-297-3957

von Durga Ahlund www.babaji.ca- journal@babaji.ca

Deutsche Ausgabe:
3. Wie kann man sich wieder mit dem Guru verbinden? Babaji’'s Kriya Yoga Deutschland
. www.babaii.de - info@babaii.de

von M. G. Satchidananda

4. Yogaist ein Weg der Weisheit und der Liebe
von Dr. T. N. Ganapathy

5. Acharya Chandra Devi, ein neues Mitglied des Ordens der Acharyas

6. News und Notizen



http://www.babaji.ca/

1. Lasst uns die Liberalitat von Yoga Siddhantham fei-
ern und ehren

von M. G. Satchidananda

Wir leben in einer Zeit des tiefgreifen-
den Wandels, der durch neue Technolo-
gien, soziale Medien, die Globalisierung
der Wirtschaft und die Klimaerwarmung
hervorgerufen wird. Es gibt Krafte und
Glaubenssysteme, die uns mehr denn je
entzweien, je nachdem, ob wir uns den
Verdnderungen stellen, oder uns ihnen
widersetzen.

Yoga Siddhantham, die zutiefst libera-
len Weisheitslehren der Siddhas konnen
uns allen helfen, Verdnderungen anzu-
nehmen, um unser gottliches Potential als
Menschen zu verwirklichen. Bevor ich
ndher darauf eingehe, ist es hilfreich,
etwas abzuschweifen, um zu wiirdigen,
wie sich das ,liberale” ethische Funda-
ment der westlichen Zivilisation und
Kultur entwickelt hat und wie es die Wer-
te der meisten unserer Leser beeinflusst.
Dies wird auch helfen, zu verstehen, wa-
rum Liberalitdt den Yoga pragt.

Liberalitat

Der Begriff Liberalitat leitet sich von
dem lateinischen Wort ,liber” ab, das
sowohl ,frei als auch grof3ziigig“ bedeutet.
Cicero in seinem ,De Officiis (Uber die
Pflichten)’, 44 v.Chr, und spater Seneca in
,De Beneficiis (Uber die Wohltaten)“ haben
die dafiir erforderliche Haltung naher
beschrieben: ,eine selbstlose, grof3ziigige
und dankbare Gesinnung.“ Der Zweck
einer geisteswissenschaftlichen Ausbil-
dung war es, auf ein aktives, tugendhaftes
Leben als Anflihrer vorbereitet zu wer-
den, der verniinftig denken und gut spre-
chen konnte, und nicht fur einen Beruf

ausgebildet zu werden, oder Reichtum zu
erwerben. Das Gegenteil davon war
»Selbstbezogenheit, die als ,sklavisches
Verhalten“ bezeichnet wurde und beinhal-
tete, nur fiir den eigenen Vorteil bzw. das
eigene Vergniigen zu denken oder zu
handeln.

Im Mittelalter wurde die ,Liberalitat”
von den christlichen Werten der Liebe,
des Mitgefiihls und allem voran der
Nachstenliebe iiberlagert. Gott war in
seiner Barmherzigkeit grof3ziigig, wie es
auch Jesus mit seiner Liebe gewesen ist
und daher sollten die Christen Gott nach-
ahmen, indem sie im Gegenzug lieben und
geben.

Wahrend der Renaissance trugen die
protestantischen Bibeln dazu dabei, die
Vorstellung zu verbreiten, dass ,Liberali-
tat“ ein universeller christlicher Imperativ
sei. Die King James Bibel gebrauchte den
Begriff ,liberal“ in dem Sinne, dass man
Armen nicht nur Reichtum geben, son-
dern auch Wissen und Weisheit, und sich
von Missgunst gegeniiber anderen befrei-
en sollte.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal %«



Wahrend des Zeitalters der Aufklarung
im 17. Jahrhundert schrieb John Locke in
»Zwei Abhandlungen tiber die Regierung®,
dass, weil die Menschen zur Liberalitat
fahig seien und daher ethisch handeln
konnten, sie keinen absoluten Monarchen
bendétigten, der sie beherrschte, Selbst-
verwaltung sei moglich. Aber das Allge-
meinwohl im Auge zu behalten, wire eine
wichtige Pflicht. Liberalitat forderte auch
religiose Toleranz. Locke machte sie 1685
zu einer christlichen Pflicht in seinem
»Brief liber die Toleranz“ und nicht nur
untereinander, sondern gegeniiber ,Hei-
den®, ,Juden“ und ,Muslimen® Im Jahr
1772 wurde der Begriff ,liberal im Ox-
ford Dictionary als ,frei von Voreinge-
nommenheit, Vorurteilen, Bigotterie,
aufgeschlossen, tolerant” definiert.

Der liberale protestantische deutsche
Gelehrte Johann Salomo Semler pragte
den Begriff der ,liberalen Theologie” als
eine ,religiose Perspektive und eine Les-
art der Bibel, die erleuchtet und gelehrt,
frei von dogmatischen Zwangen und offen
fur kritische Nachforschung ist“ Dogma
und auch die angeborene Siindhaftigkeit
des Menschen sowie das Ubernatiirliche
wurden abgelehnt. Diese Theologie be-
tonte moralisches Verhalten und den
Glauben an die Fahigkeit des Menschen,
sich selbst zu verbessern. Er schlussfol-
gerte, dass die Essenz des Christentums
nicht dogmatisch, sondern moralisch war.
Die liberale Theologie wurde bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts zu der vor-
herrschenden theologischen Stromung.
Sie Uberquerte den Atlantik, wo sie von
einer Gruppe engagierter protestanti-
scher Kleriker, angefiihrt von William
Ellery Channing, weiterentwickelt und
schliefRlich als ,Unitarismus“ bekannt
wurde. Thre Entdeckung der englischen
Ubersetzung der Bhagavad Gita und der
Upanishaden in den ersten Jahrzehnten

des 19. Jahrhunderts war die Geburts-
stunde der ,Iranszendentalismus-
Bewegung“ und der Essays, Gedichte und
Blcher von Ralph Waldo Emerson und
Henry David Thoreau. Diese wiederrum
offneten die Herzen und den Verstand der
folgenden Generationen von Amerika-
nern, die ab 1874 die theosophische Be-
wegung und 1894 Swami Vivekananda als
ersten indischen Yoga-Lehrer in Amerika
willkommen hiefien.

Im Laufe seiner Geschichte waren die
meisten Liberalen auch Moralisten, zu-
mindest bis in das 20. Jahrhundert, als der
Liberalismus hauptsachlich mit den Men-
schenrechten in Verbindung gebracht
wurde. Sie hatten ein ethisches Projekt. Es
war erstrebenswert, ein Ziel, das es zu
erreichen galt, wahrend die Menschheit
sich bemiihte, ihr Potenzial und ihre Frei-
heit zu verwirklichen. Dies hatte nichts
mit dem atomistischen Individualismus
zu tun, der heute unter jenen, die auf
Menschenrechten beharren, so verbreitet
ist, ohne jeden Bezug auf Pflichten. Bis in
das 20. Jahrhundert glaubten die meisten
Liberalen, dass sie Rechte haben, weil sie
Pflichten hatten. Sie warnten immerfort
vor den Gefahren der Selbstsucht und
betonten die Notwendigkeit von Grof3zii-
gigkeit, moralischer Rechtschaffenheit
und biirgerlichen Werten. Nahezu zwei-
tausend Jahre lang bedeutete Liberalis-
mus, die Tugenden eines Blrgers an den
Tag zu legen, sich fiir das Gemeinwohl
einzusetzen und die Bedeutung der ge-
genseitigen Verbundenheit zu respektie-
ren.

Opposition

Der Liberalismus kann auch besser
verstanden und gewiirdigt werden mit
Bezug auf die Krifte, die sich ihm wider-
setzten. Diese kamen von der katholi-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



schen Kirche im Verbund mit Monarchien
sowie von einflussreichen Schriftstellern
wie Thomas Hobbes, der den Liberalis-
mus ablehnte, weil die Menschen so sehr
von Angst und einer brutalen Natur ange-
trieben wiirden, dass sie ohne einen abso-
luten Monarch nicht in der Lage waren,
sich selbst zu regieren. Sie sagten, dass
der Liberalismus unvereinbar mit der
katholischen Lehre ware. Im Frankreich
des 19. Jahrhunderts als ,Casarismus”
bekannt, profitierten sie von der Unwis-
senheit der Massen und forderten sie
zugleich.

Wahrend des 20. Jahrhunderts for-
mierte sich diese Opposition nicht nur in
der organisierten Religion, sondern auch
im Kommunismus und Faschismus. Adolf
Hitler erklarte, es ware das Hauptziel des
Nationalsozialismus, ,die liberalistische
Auffassung vom Individuum abzuschaf-
fen." Diese Worte finden heutzutage Wi-
derhall in China, Russland und anderen
totalitiren Staaten. Diese Krafte sind
konservativ, reaktionar, sexistisch, rassis-
tisch, antidemokratisch und primar an
Machterhalt interessiert, um andere zu
kontrollieren.

Anti-demokratische, autoritire Anfiih-
rer gewinnen Anhdnger, indem sie be-
haupten, dass Liberalitdat eine Lizenz fir
Unmoralitdt und Drogenmissbrauch dar-
stelle und fiir die Dekadenz, die Gier, den
Globalismus und den Materialismus der
modernen Gesellschaft verantwortlich sei
und daher unterdriickt werden miisse.
Durch das Schiiren von Angst und mithilfe
emotionaler Appelle an die religios Ge-
sinnten oder jene, die sich durch patrioti-
sche Slogans oder Anschuldigungen gegen
korrupte Eliten animieren lassen, fillt es
ihren Befurwortern leicht, Liberale zu
verurteilen und sikulare Institutionen
falschlicherweise als religionsfeindlich zu
bezeichnen.

Liberale sind einfache Ziele, wenn sie
nur uber ihre Rechte sprechen und nicht
wohltédtig, tugendhaft und pflichtbewusst
handeln, um dem Gemeinwohl zu dienen
und wenn sie sich mit den legitimen Angs-
ten der Konservativen nicht auseinander-
setzen. Man muss nicht religios sein, um
moralisch zu sein. (Siehe den Verweis auf
meinen Journal-Artikel liber dieses The-
ma und Sadkularismus am Ende dieses
Beitrags.)

[lliberale Krafte stellen sich auch gegen
die Wissenschaft, wenn sie nicht mit
religiosen Uberzeugungen iibereinstimmt,
wie zum Beispiel die Skepsis fundamenta-
listischer Christen gegeniiber dem Kili-
mawandel. Sie verleumden und untergra-
ben den Liberalismus bis heute durch
autoritare, populistische und anti-
demokratische Bewegungen sowie durch
fundamentalistische, sektiererische und
konservative Elemente in allen organisier-
ten Religionen.

Ich bin denjenigen zu grofiem Dank
verpflichtet, die sich von liberalen
Werten leiten lassen

Von Kindheit an und insbesondere
wahrend meiner Jugend hatte ich viele
existentielle Fragen. Meine Suche nach
Antworten fiihrte mich von den religiosen
Dogmen meiner Familie zu der liberalen
Erziehung an der Universitat. Ich bin zwei
meiner Professoren besonders dankbar,
Mitgliedern des Augustiner- und Jesuiten-
ordens, die klassische Ethik bzw. verglei-
chende Religionswissenschaft unterrich-
teten und die in ihren persénlichen Leben
jene liberalen Tugenden verwirklichten,
die ich oben beschrieben habe. Sie unter-
stiitzten meine Vorbereitung auf das
Geliibde, mich lebenslang der Praxis von
Babaji’s Kriya Yoga zu widmen, das ich
1970 ablegte, und die Literatur der Yoga

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Siddhas in den folgenden Jahrzehnten zu
erforschen und zu verdéffentlichen. Ich bin
Dr. T.N. Ganapathy, dem Direktor unseres
Yoga-Forschungsprojekts, fiir seine wis-
senschaftlichen Leistungen und seine
klaren Niederschriften dankbar, er war es
auch, der mich lehrte, wie man uber , To-
leranz“ hinaus gehen und ,Wertschat-
zung“ entwickeln kann, indem man die
gegensadtzlichen Standpunkte zu verste-
hen versucht. Ich bin auch Generationen
von Biirgerrechtlern zu tiefem Dank ver-
pflichtet, die fiir die liberalen Verfassun-
gen verantwortlich sind, welche die Biir-
gerrechte wahren und die mich und ande-
re Yoga-Lehrer vor den Versuchen ge-
schitzt haben, unsere Aktivititen durch
die Allianz von Regierung und organisier-
ter Religion zu unterdriicken, wie z.B. in
Frankreich wahrend der 1990er.

Yoga Siddhantham, die liberale Weis-
heitslehre der Siddhas

Mein Lehrer Yogi Ramaiah bezeichnete
Yoga oft als ,die wissenschaftliche Kunst
der perfekten Einheit von Gott und Wahr-
heit” und die ,praktische Seite aller Reli-
gionen”, die einen ,Christen zu einem
besseren Christen” oder einen ,Hindu zu
einem besseren Hindu” bzw. einen ,Mus-
lim zu einem besseren Muslim“ machen
wirde. Dies sind die liberalen Eigenschaf-
ten, die in den vorangegangenen Ab-
schnitten beschrieben wurden. Sie sind
liberal, insofern sie sich auf das Streben
beziehen, darauf abzielen, das menschli-
che Potential zu perfektionieren, mora-
lisch, undogmatisch und nicht sektiere-
risch sind und weil sie die eigene Erfah-
rung anstatt einer heiligen Schrift zu der
hochsten Instanz der Wahrheit machen.
Dariiber hinaus organisierte er jedes Jahr
ab 1954 in verschiedenen Liandern eine
internationale o6kumenische Konferenz,
,die Parlamente der Weltreligionen und

des Yoga“ Diese dienten dazu, liberale
Werte zu fordern, als Gegenmittel fiir
religiosen Fanatismus, die Krankheit der
Religion.

Wahrend ich die Yoga Sutren studierte,
lernte ich auch die anderen, oben erwahn-
ten liberalen Werte zu schatzen:

Freiheit: Kaivalya bzw. absolute Freiheit,
ist das endgiiltige Ziel und der Titel des
letzten Kapitels der Yoga Sutren und
bezieht sich auf die Freiheit von dem
Einfluss durch die Gunas, den Modalitaten
der Natur, und von den Quellen des Lei-
dens, Kleshas genannt: Unwissenheit,
Egoismus, Anhaftung, Abneigung und
Angst vor dem Tod.

Moralische Disziplin: die Yamas oder
sozialen Beschrankungen in den Yoga
Sutren, das erste Glied des achtgliedrigen
Pfades, das Gegenteil der menschlichen
Natur zu tun, wie Nicht-Schaden, Wahr-
haftigkeit, Bewusstheit des Absoluten,
Nicht-Stehlen, Begierdelosigkeit. (Siehe
mein E-Book: ,Das Gegenteil tun”, auf das
am Ende dieses Artikels verwiesen wird.)
Die Siddhas haben die Welt nicht als illu-
sionar abgelehnt. Alle von ihnen leisteten
einen bedeutenden gesellschaftlichen
Beitrag, z.B. in der Medizin, Wissenschaft
und im Yoga. Sie sahen den physischen
Korper als Tempel Gottes und entwickel-
ten daher Methoden, um sein gottliches
Potential zu verwirklichen. Krankheit
entsteht laut Tirumular, wenn man die
Yamas und Niyamas ignoriert. Ihre Einhal-
tung heilt Krankheit.

Liebe, Grofdzugigkeit und Wohltatig-
keit: ,Liebe ist Gott‘, Anbu Shivam gemaf}
Tirumular im Tirumandiram. Dies inspi-
riert uns, Gottes Liebe in Gedanken, Wor-
ten und Taten zu erwidern. Der grofie

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Siddha Ramalingam machte im 19. Jahr-
hundert die Nachstenliebe zu einer seiner
wichtigsten Lehren. Siehe den Artikel,
,Das soziale Anliegen der Siddhas®, in den
am Ende aufgelisteten Referenzen. Das
Konzept der Siddhas von Arrupadai, ,an-
deren den Weg zu zeigen®, umfasste, was
man tun und auch was man unterlassen
sollte, um Leiden zu vermeiden und die
eigene Liebe zu anderen zum Ausdruck zu
bringen. Laut Dr. Ganapathy wird dies in
dem Siddha Mantra, Sivayanama, deutlich,
weil ,Siva“ Gliickseligkeit, ,Nama“ Opfer
und ,Aya“ Ergebnis bedeutet, steht das
Mantra fiir ,das Ergebnis des Opfers ist
Glickseligkeit"”.

Streben: Yoga und Tantra sind fortschrei-
tende Wege, die anerkennen und darauf
abzielen, die menschliche Natur durch
yogische Sadhana zu transformieren,
indem man sich daran erinnert ,Wer bin
ich?” und die falschen, vom Egoismus
herrithrenden Identitiaten ,loslasst

Widerspruch gegen Kaste, Orthodoxie,
Dogmatismus, die Macht der instituti-
onellen Religion, welche die Gedanken-
freiheit, die Redefreiheit, die Freiheit
des Schreibens und die Versammlungs-
freiheit einschrianken. Die Siddhas wa-
ren glaubige Rebellen, welche die Mani-
festationen der organisierten Religion
kritisierten, insbesondere die Macht der
Priester, die Diskriminierung zwischen
den Kasten, Tempelverehrung und Ab-
hangigkeit von heiligen Schriften, da diese
Suchende entmachteten und in die Irre
fihrten und soziale Spaltung erzeugten.
Ihre Weltanschauung kam in diesen oft
wiederholten Aussagen zum Ausdruck:
LJAlle Ldnder sind meine Heimat, alle Ras-
sen sind meine Verwandten, “ und , Einheit
in der Vielfalt.”

Lasst uns die Liberalitit von Yoga
Siddhantham feiern und ehren.

Wir durchlaufen eine Phase der Ge-
schichte, in der liberale Werte durch jene
ersetzt werden, die Materialismus, Indivi-
dualismus und Konsumismus fordern.
Obgleich der Liberalismus nicht langer
durch die Inquisition der Kirche gefahrdet
ist, wird er durch autoritare Regime be-
droht, welche die unabhingige Berichts-
erstattung, die Redefreiheit, die Versamm-
lungsfreit und eine liberale Erziehung
unterdriicken oder unterlaufen. Dies
geschieht nicht nur in China, Russland
und der arabischen Welt, sondern auch
durch bestimmte politische Bewegungen
in den USA, Indien und Europa. Die zu-
kinftige Existenz liberaler Werte ist so
zweifelhaft und fragil wie unsere eigene.
Regierungen konnen den Liberalismus
beschiitzen oder zerstoren. Lasst uns
nicht selbstgefallig sein! Lasst uns daran
denken, dass einen Preis dafiir zu zahlen
gibt, unsere Freiheiten zu schiitzen, wozu
auch die Verpflichtung gehort, unsere
moralischen und biirgerlichen Aufgaben
zu erfiillen. Lasst uns die liberalen Werte
feiern, die es uns ermdoglicht haben, die
Weisheitslehren und Techniken des Yoga
zu empfangen und von ihnen zu profitie-
ren. Lasst uns diese ehren, indem wie sie
in unseren eigenen Leben manifestieren,
eine Politik und Regierungen unterstiit-
zen, die liberale Werte fordern und indem
wir sie teilen und fiir zukiinftige Genera-
tionen in allen Sprachen erhalten. Ver-
pflichten wir uns zu Handlungen, die
sowohl moralisch als auch wohltétig sind,
in dem Bewusstsein, dass wir Gott lieben,
wenn wir andere lieben.

Weiterfithrende Lektiire:

Das Gegenteil tun: Die fiinf Yogischen
Schliissel zu guten Beziehungen - E-Book,

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



von Marshall Govindan;
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#opposite doing ebook

The Lost History of Liberalism, from
Ancient Rome to the 21st Century, von
Helena Rosenblatt

,The Social Concern of the Siddhas’, The
Yoga of Tirumular: Essays on the
Tirumandiram, von Dr. T. N. Ganapathy,
Ph.D und Dr. KRA Arumugam, Ph.D;
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#yoga tirumular book

,Anderen den Weg zeigen: Arrupadai’,
/7Kriva Yoga Journal, Herbst 2017

,Ist unsere Moral von unserem Glau-
ben an die Existenz Gottes abhdngig?*
7Kriva Yoga Journal, Winter 2018/19

Jesus und die Yoga Siddhas, von Mars-
hall Govindan;
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#wisdom jesus de

2. Ich Bin, weil du mich liebst
von Durga Ahlund

Ich fahre alleine mit dem Auto durch
die Berge, wobei das Babaji-Mantra still
mit meinem Atem flief3t. Die Fenster sind

heruntergelassen, das Schiebedach ist

geoffnet, der Wind auf
meiner Haut fiihlt sich
kiihl und frisch an. Das
von den intensiv gefarb-
ten Herbstblittern
reflektierte Sonnenlicht
verschlagt mir vortiiber-
gehend den Atem. Mein
Herz offnet sich weit
und ich erfahre Freude
in solch einer Fiille, wie
ich sie seit einer Weile
nicht mehr gespirt
habe. Eine Botschaft
erwartet mich in diesem
Moment, ,ICH BIN, weil
du mich liebst!” Ich
spreche die Botschaft
laut aus. Ich halte am
niachsten Rastplatz an, um sie aufzu-
schreiben, weil ich weif3, dass ich dartiber
tief und vollstiandig kontemplieren soll.

Was sich in der Stille offenbart, ist kein
intellektuelles Wissen, sondern eine Art
direkte Erfahrung; die Verwirklichung
einer Wahrheit, dadurch dass man sie im
Moment lebt, eine Ant-
wort auf eine unausge-
sprochene Frage. Das
,JCH BIN“ in mir, selbst-
erhaltend, starkend und
heilend, manifestiert
sich in meinem Geist
und Korper. Es wird als
Verbindung  empfun-
den. Es ist ein Gefiihl
der freudigen Begeiste-
rung der Liebe.

Mir wird klar, dass
diese Ich Bin-Prasenz
der innere Guru ist, die
bzw. der alle Dinge
langsam  klart bzw.
auflost, alle Zweifel
beantwortet und nur
das offenbart, was enthiillt werden soll
und das auch nur zum richtigen Zeit-
punkt. Ich bin zuversichtlich genug, das

Babaiji’s Kriya Yoga Journal Q


https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#opposite_doing_ebook
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#opposite_doing_ebook
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#yoga_tirumular_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#yoga_tirumular_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-24-3-Herbst-2017.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-25-4-Winter-2018-19.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#wisdom_jesus_de
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#wisdom_jesus_de

Leben so zu akzeptieren, wie es ist, ge-
duldig genug, abwarten zu kénnen, was
als nachstes passiert, bereit, die Arbeit zu
tun, die mir aufgetragen wird und kann
darauf vertrauen, dass alles so ist, wie es
sein soll. Aber wie kann ich wissen, ob
diese Prasenz hierfiir verantwortlich ist?

Ich habe mich tief nach innen fallen
lassen und bin jenseits der Grenzen mei-
nes Geistes gereist, um mich in meinem
Herzen wandernd wiederzufinden. Dort
habe ich ein von Gnade erfiilltes Licht
erfahren und gespirt, aber ich weif3
nichts von jener Prasenz, die ich als tros-
tenden Begleiter beanspruche. Ich spiire,
dass die Liebe moglicherweise das Tor ist,
um unseren tiefsten, wahrhaftigsten Zu-
stand des Ich Bin zu erkennen.

Ich beginne zu fiihlen, dass das gottli-
che Ich Bin sich in allen Wesen, in allen
Ereignissen und Verhaltensweisen aus-
driickt, unabhdngig von jeder Emporung
oder Verwirrung, die das Ego diesbezlig-
lich empfinden mag. Also versuche ich,
auf jeden Umstand, angenehm wie unan-
genehm, mit Gleichmut zu reagieren. Ich
lerne, Enttiduschungen anzunehmen und
mich von ihnen weniger beeindrucken zu
lassen. Ich stelle fest, dass ich mich besser
dagegen wehren kann, von herausfor-
dernden Gedanken und sich mir darbie-
tenden Situationen ausgehebelt zu wer-
den. Und ich verlasse mich regelmafig auf
ein Gefiihl der Geistesgegenwart, das
mich leitet.

Fragende Prisenz

Obwohl ich die Existenz dieser Pra-
senz, dieser inneren Fithrung in mir, nicht
bezweifle, frage ich mich, wie man von
jemanden erwarten kann, einen uner-
schiitterlichen Glauben in die Gegenwart
Gottes bzw. des Gurus oder eines weiten,
bewussten gottlichen Gnadenlichts zu

entwickeln, die einen leitet und unter-
stiitzt? Meinen eigenen Kindern habe ich
nur erklart, dass sie, wenn sie still sind
und ihrem Herzen vertrauen, vielleicht die
Stimme und Fiihrung einer Gegenwartig-
keit des Seins in sich erfahren. Ich weise
sie auf die Gelegenheiten hin, bei denen
sie Synchronizitat, Intuition oder Inspira-
tion erfahren haben und sich richtig ent-
schieden bzw. gehandelt haben oder
einfach dieses Gefiihl hatten, dass das
Gliick auf ihrer Seite ist. Sie erinnern mich
daran, dass sie diesen Erfahrungen im
Allgemeinen nicht mehr vertrauen als
dem Zufall, ob gut oder schlecht, und dem
Intellekt, und wenn eine solche kosmische
Energie existiert, dann sollte sie nach-
weisbar sein. Gewiss sagen sie, dass der
Intellekt vertrauenswiirdiger ist als das
Herz, was auch immer das sein mag?

Ich empfehle, dass man, um eine Ver-
bindung zum Herzen herzustellen, emp-
fanglich sein und lernen sollte, tief nach
innen zu horen, innig zu fithlen und sich
zu erlauben, den Augenblick exakt so zu
erfahren, wie er ist. Der emotionale Kor-
per muss weicher werden, um die Stimme
des Herzens zu horen. Der geistige Larm
muss zur Ruhe kommen, damit man sich
mit dem Intellekt verbinden kann. Der
Intellekt fixiert sich, wahrend er versucht,
zu unterscheiden und zu verstehen. Aus-
gehend von dieser Fixierung analysieren,
schlussfolgern und denken wir. Durch den
Intellekt reflektieren wir und unterschei-
den zwischen richtig und falsch. Im Intel-
lekt drangt uns die Bewusstheit dazu,
unser Verhalten zu dndern. Der Intellekt
befindet sich in unmittelbarer Nahe zu
einer hoheren Intelligenz, zur Gegenwar-
tigkeit. Durch den Intellekt fliefen Inspi-
ration und Einsicht, allerdings transzen-
diert Inspiration gewohnliche intellektu-
elle Klugheit. Sie ist von einer hoheren
Ordnung. Diese hohere Intelligenz tiber-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



steigt Vernunft und Denken, sie gehort
dem Bereich des Gewissens an. Sie fixiert
sich nicht. Sie ist der Bereich des Zeugen,
welcher der stets gegenwartige Beobach-
ter ist.

Die Qualitat des Geistes wird dadurch
bestimmt, wohin und wie die eigene Auf-
merksamkeit gelenkt wird. Man muss
gegenwiirtig sein, um die Aufmerksamkeit
in den Zustand der Bewusstheit zu ver-
setzen. Ein mit Gedanken und Wiinschen
gefiillter Geist wird nicht tber die Band-
breite verfiigen, die Inspiration, Einsicht
und den Frieden zu empfangen, die der
hohere Geist bietet. Es ist nicht notwen-
dig, dass der Geist vollkommen gedanken-
leer ist, aber Bewusstheit erfordert, dass
man keinen der Gedanken fiir sich bean-
sprucht. Gedanken mogen einfach auf-
kommen, allerdings sollten sie ebenso
leicht wieder gehen. Gedanken reisen
sanft und unberiihrt durch den Raum des
Geistes. Ich habe festgestellt, dass wahr-
hafte Aufrichtigkeit, Streben und Hingabe
an eine Meditationspraxis notwendig
sind, um eine starke Verbindung aufrecht
zu erhalten.

Was mir auf meinem Weg am meisten
geholfen hat, war, dass ich schon in jun-
gen Jahren Zeit damit verbracht habe, zu
erforschen und festzustellen, dass das,
was ich bin, in meinem Herzen und nicht
in meinem Kopf zu finden ist. Aufderdem
erkannte ich aus meinen frithesten Erin-
nerungen eine Quelle der inneren Fiih-
rung und des Trosts, die mich beschiitzt.
Tatsachlich wandte ich mich in Zeiten
emotionalen Aufruhrs nicht an meine
Mutter, sondern an etwas in meinem
eigenen Wesen. Ich wandte mich sowohl
zum Trost und zur Erkldarung als auch
zum Verstehen nach innen. Es handelte
sich dabei eher um ein Gefiihl, als ob ich
mich in fluffigen Wolken niederlief3e, als
um eine Visualisierung, aber die Fithrung

zeigte sich gelegentlich in meinem Geist
als wogende Wellen in Graustufen, oder
stellte sich einfach als ein einzelnes Wort
ein, das sofort Angste beruhigte, Dinge
erklarte oder mich in den Schlaf wiegte.
Ich habe diesem tréstenden, inspirations-
reichen Geisteszustand in sehr jungen
Jahren die Rolle meines allerbesten
Freundes zugedacht. Anders als ein ima-
gindrer Freund fiihrte mich mein allerbes-
ter Freund nie in Versuchung, oder be-
schwor Konflikte herauf. Und als ich alter
wurde und der Egoismus mich in Schwie-
rigkeiten brachte, lief3 mich mein aller-
bester Freund niemals damit allein. Ich
verspiire flir meinen allerbesten Freud
eine tiefe und bestdndige Liebe und Ver-
ehrung. Und ich wusste, dass mein ver-
trautes Selbst, Ich Bin, mich ebenso be-
dingungslos liebte und fiir mich sorgte.

Die Herausforderung fiir uns alle be-
steht darin, die Verbindung aufzuldsen,
die wir zu der normalen menschlichen
Verfassung haben und an die wir unaus-
l6schlich gebunden zu sein scheinen. Wir
alle akzeptieren und glauben, dass wir als
Individuen geboren werden, durch be-
stimmte Umstdnde eingeschrankt sind,
dazu verpflichtet sind, innerhalb dieser
Begrenzungen, so gut wir konnen, zu
leben und wir dann sterben. Um auf etwas
jenseits der menschlichen Konditionie-
rung und des menschlichen Verstehens
vertrauen zu konnen, muss man nach
einer Verbindung zu/m Gott/Guru/Selbst
streben. Zur Erschaffung neuer Schalt-
kreise, welche die Verbindung zwischen
dem denkenden Geist und dem hoheren,
reineren Seinszustand stirken, muss man
sich der mentalen Stille und dem bezeu-
genden Gewahrsein zuwenden.

Neue Verbindungen durch Gewahrsein
erschaffen

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Wie konnen wir neue Verbindungen,
neue Verkniipfungen, herstellen, sodass
wir uns bewusst jener gottlichen Prasenz,
die bereits in uns ist, ndhern und von ihr
beeinflusst werden konnen? Wir werden
diese Verbindungen durch die Ausbildung
von Gewahrsein erschaffen. Was ist Ge-
wahrsein? Gewahrsein ist der reine, un-
verfilschte Bewusstseinszustand, wenn
keine Gedanken vorhanden sind. Gewahr-
sein ist das Geheimnis des Gliicks. Im
Gewahrsein lasst du von allen Anspri-
chen an den Moment ab. Im Zustand des
Gewahrseins strebst du nicht langer nach
einer anderen Erfahrung, als der, die du
gerade erlebst. Wenn du also gegenwartig
sein und wunschlos bleiben kannst, ohne
etwas bekommen oder loswerden zu
wollen und den Augenblick einfach be-
obachtest, befindest du dich in einem
Zustand des Bezeugens.

Verbindungen entstehen, wenn wir
immer mehr bezeugen. Falls wir anfan-
gen, uns zum Verstehen an das bezeugen-
de Gewahrsein zu wenden, wird diese
Verbindung verstarkt. Um zu lernen, uns
mehr auf das Gewahrsein als auf das
Denken zu verlassen, miissen wir uns
daftir entscheiden, von dem Zynismus und
den mentalen Ubungen abzulassen, die
wir normalerweise dazu benutzen, uns
unserer inneren Fihrung entweder zu
widersetzen oder sie zu beweisen bzw. zu
widerlegen. Wir miissen lernen, unsere
Widerstande und die Quelle dessen zu
erkennen, warum wir uns gegen die In-
tegritat und den Einfluss der Seele weh-
ren. Wir miissen damit beginnen, die
aufderordentliche Wichtigkeit, die wir der
Aneignung von Wissen bzw. unserer eige-
nen Klugheit und unserer personlichen
Geschichte beimessen, aufzugeben. In
jenen Phasen mentaler und emotionaler
Stille, in denen wir iiber unserer ange-
sammeltes Wissen hinaus gehen konnen,

10

wird das Gewahrsein weiter und durch-
dringender. Wenn wir die Welt regelma-
Big in dem Zustand des Gewahrseins
erforschen, konnen mentale Konflikte
aufgelost werden, da Angst, Zweifel und
Unsicherheit durch Frieden ersetzt wer-
den. Wir fithlen uns leichter und Kklarer
und mehr verbunden mit unserem liebe-
vollen Selbst.

Als Empfanger von Kriya Yoga konnen
wir uns gliicklich schitzen

Kriya Yoga Sadhana bzw. jede integrale
Praxis von Asana, Pranayama, stiller Me-
ditation und Gewahrsein kann das Ner-
vensystem starken, Stress reduzieren und
dazu beitragen, Emotionen zu harmoni-
sieren, aber zusatzlich bietet uns Kriya
Yoga den Sat Guru Kriya Babaji, in den wir
uns verlieben konnen. Denn ohne Liebe
gibt es keine Wahrheit. Ohne Wahrheit
gibt keinen Fortschritt.

Babaji kann uns eine Liebe bieten, die
alle Erfahrungen und Emotionen trans-
zendiert. Es handelt sich dabei um eine
Liebe, die bestehen bleibt, selbst wenn
man sich nicht in einem Gefiihlszustand
befindet, der allgemein als ,Liebe" be-
zeichnet wird. Eine Mutter kennt diese
Art von Liebe. Unabhangig von den Her-
ausforderungen, Enttduschungen oder
der Erschopfung, die mit der Erziehung
der eigenen Kinder verbunden sind, wird
die Liebe stiarker, reicher, weiter und
dehnt sich weit tiber unsere eigene Fami-
lie hinaus aus.

Die Liebe zum Guru ist genauso. Sie
bietet uns die gleiche Art von seltener,
wahrer, sich ausdehnender Liebe. Und
daher muss man, genauso wie eine Mut-
ter, bedingungslos lieben. Reine Liebe
beruht nicht auf Leistung und Gegenleis-
tung. Sie ist nicht erfiillt von Leidenschaft
oder Drama. Diese Liebe ist reine, tiefe,

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



wahre Verbindung und Verbundenheit.
Sie wird durch Gewahrsein, Sanftheit und
Mitgefiihl gespeist. Diese Form der Liebe
wachst mit uns, wobei sie uns und unsere
Beziehungen starkt. Sie ist zeitlos und
unbegrenzt. Diese Form der Liebe flief3t
durch dich, tiber dich hinweg und in die
Welt hinaus. Sie ist transformierend, da
sie einen Funken der Wahrheit enthalt.

11

Wenn die Liebe und das Gewahrsein stark
genug werden, entziindet sich der Funken
und haucht einem Feuer Leben ein, das
alles vor deinen Augen transformiert. Der
Guru ist Liebe, der Guru ist Wahrheit, der
Guru ist im Inneren und wahre Transfor-
mation geschieht dann, wenn du es am
wenigsten erwartest. Es ist reine Magie.

3. Wie kann man sich wieder mit dem Guru verbinden?

von M. G. Satchidananda

Vor kurzem erhielt ich eine E-Mail von
jemandem aus Moskau (Russland) mit
dieser Frage: ,Wie kann man sich wieder
mit dem Guru verbinden?” Als ich dartiber
nachdachte, wie ich diese Frage beant-
worten sollte, wurde mir klar, wie viele
Moglichkeiten es gibt, sie zu erwidern,
und dass jede von einer anderen Perspek-
tive abhdngt. Es richtet sich danach, wie
man die Frage ,Was ist ein Guru?" beant-
worten wiirde. Es hdangt auch davon ab, ob
man von der westlichen oder der indi-
schen Kultur gepragt ist. Das Wort ist zu
einem viel missbrauchten und missver-
standenen Begriff geworden, vor allem im
Westen, wo es mit indischen Lehrern in
Verbindung gebracht wird, die nicht prak-
tiziert haben, was sie predigten! Aber
auch in Indien zeigen die Menschen, wenn
sie Dinge wie ,mein Guru" sagen, einen
Mangel an Verstindnis und Wertschat-
zung fiir seine Bedeutung. Eine andere
Frage ist, ob das Bediirfnis, sich wieder
mit dem Guru zu verbinden, in erster
Linie physischer, emotionaler, mentaler,
psychischer oder spiritueller Natur ist.

Ich habe seit dem Sommer 2004 nicht
mehr iber dieses Thema im Kriya Yoga
Journal geschrieben. In dieser Ausgabe
hatte ich ein Kapitel mit dem Titel

,Gurupurnima"” aus meinem Buch ,Kriya
Yoga - Erkenntnisse auf dem Weg" aufge-
nommen. Darin hatte ich die verschiede-
nen traditionellen Rollen oder Tatigkeiten
des Gurus als Person beschrieben, weil
diese fiir die meisten Menschen leichter
zu verstehen sind als die Bedeutung und
der wahre Sinn des Wortes ,Guru“. Be-
sonders heute, wo es so wenige Personen
gibt, die sich als Guru prasentieren, ist das
Ansehen dieses Begriffs seit den Jahren, in
denen so viele Gurus in den Westen ka-
men, Schiler sammelten und in einen
Skandal verwickelt wurden, so tief gesun-
ken. Thr personliches Scheitern war die
Geburtsstunde des weitverbreiteten Yoga

Journals, das zugegebenermafien
,2gurufeindlich war und dazu beitrug,
eine ,amerikanische Yoga-

Studioindustrie” zu schaffen. Die beiden
Begriffe ,Yoga" und ,Guru" wurden zu
Homographen mit vielschichtigen Bedeu-
tungen, die sich in der darauf folgenden
Welle der kommerziellen Massenver-
marktung vo6llig voneinander geldst ha-
ben. Daher werde ich hier nicht wiederho-
len, was in diesem fritheren Artikel tiber
die Rolle, die Tatigkeit und die Person des
Gurus sowie die Beziehung zu ihm ge-
schrieben wurde. Dieser Artikel wird sich

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



mit der Frage befassen, wie man sich
wieder mit dem Guru verbinden kann.
Insbesondere, wie man sich mit dem
inneren Guru verbindet.

Wahrend der ersten Kriya Yoga Ein-
weihungszeremonie erklare ich aller-
dings, dass das Wort ,,Guru” am besten als
ein ,Tattva” zu verstehen ist, ein be-
stimmtes Prinzip der Natur bzw. von
Shakti, das die Wirkung hat, gottliche
Qualitaten zu offenbaren, insbesondere
,das Wahre, das Gute, das Schone und die
bedingungslose Liebe".

Daher kann alles, was diese zum Aus-
druck bringt, sei es ein Buch, ein Sonnen-
aufgang oder die Augen eines Babys, als
eine Manifestation des ,Guru-Tattva”
betrachtet werden. Wenn eine Person
diese standig manifestiert, neigen andere
dazu, diese Person als ,Guru” zu bezeich-
nen. Aber es ist nicht die Person, die ein
,Guru" ist. Der Guru ist die Lehre und die
Praktiken, die dem Schiiler vermittelt
werden, geboren aus einem hoheren
Bewusstsein. Es ist das, was durch diese
Person kommt, ob sie nun lehrt oder
schweigt, was das Herz eines anderen auf
tiefe Weise berthrt und diese gottlichen
Qualitaten offenbart oder manifestiert.
Trotz der personlichen Begrenzungen der
Person manifestiert sich das Guru-Tattva.

Wie kann man sich wieder mit dem
Guru verbinden?

Wie bereits erwdhnt, hangt die Ant-
wort auf diese Frage davon ab, ob das
Bediirfnis nach einer ,Wiederverbindung"
in erster Linie korperlicher, emotionaler,
mentaler;, psychischer oder spiritueller
Natur ist.

Diese Perspektiven begrenzen jeweils
die Erfahrung des Gurus. Wie Schleier
konnen sie verdunkeln oder einschran-
ken, was durchscheint. Das Begriff ,Guru®

12

leitet sich von dem Wort ,Guna” ab, das
sich auf die drei Eigenschaften der Natur
bezieht: Aktivitat, Tragheit und Gleichge-
wicht (Rajas, Tamas und Sattva). Das
gesamte letzte Kapitel der Yoga Sutras von
Patanjali ist der Frage gewidmet, wie man
ihren Einfluss tiberwindet und das ulti-
mative Ziel des Yoga erreicht, das als
Kaivalya oder absolute Freiheit vom Ein-
fluss der Gunas bezeichnet wird. Der Guru
ist also derjenige, der einen zu diesem
Ziel fiihrt. Die Yogapraxis wird in dem
Mafde zum Guru, in dem sie das eigene
energetische Bewusstseinsniveau uber
die egoistische Perspektive hinaus an-
hebt. Die Praxis wird auch insoweit zum
Guru, wie man aus personlicher Erfah-
rung lernt. Yogische Sadhana oder Praxis,
wenn sie regelmafdig und geschickt prak-
tiziert wird, erlaubt es der eigenen Wahr-
nehmung, geistige Tauschungen zu
durchdringen, die als die Wirkkrafte von
Maya bekannt sind, dem Naturprinzip,
welches das Bewusstsein durch Zeit,
Raum, Leidenschaft, Karma und Unwis-
senheit liber die eigene wahre Identitat
begrenzt. Daher erfordert die Uberwin-
dung jedes dieser Prinzipien unterschied-
liche yogische Praktiken. Weisheit ist die
Frucht ihrer Praxis.

Physisch:

Uberlege einmal, wie viel deiner Zeit
und Miihe du jeden Tag den Bediirfnissen
oder Ansprichen des physischen Korpers
in Bezug auf Nahrung, Unterkunft, Uber-
leben, Miidigkeit, Wohlbefinden,
Schmerzvermeidung, Sinneslust und
Anspannung widmest. Das regelmafiige
Praktizieren der Yoga-Asanas oder Kor-
perhaltungen und der Diadtvorschriften ist
das Hauptmittel zur Beseitigung dieser
Quellen der Ablenkung. Wenn die Korper-
haltungen mit dem Schwerpunkt auf ihrer
entspannenden und therapeutischen

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Wirkung anstatt auf Leistung ausgefiihrt
werden, beruhigen sie auch die emotiona-
len/vitalen und mentalen Korper. Die sich
daraus ergebende Ruhe schafft die not-
wendige Voraussetzung dafiir, dass sich
das Bewusstsein nach innen wenden und
den inneren Guru, das Selbst, erkennen
kann. Das Sprichwort, ,Guru, Gott und
Selbst sind eins" kann dann verwirklicht
werden.

Die Verbindung mit dem Guru-Tattva
kann auf korperlicher Ebene auch dann
erfolgen, wenn man sich in der physi-
schen Gegenwart jemandes befindet, der
es manifestiert. Die blofe Anwesenheit
einer solchen Person erhebt das Bewusst-
sein anderer. Antworten auf Fragen kon-
nen spontan im Geist anderer auftauchen,
bevor sie Uiberhaupt gestellt werden.

Die Betrachtung des Bildes eines Leh-
rers, den man mit dem ,Guru-Tattva"”
identifiziert, kann ebenfalls wirksam sein,
um sich wieder zu verbinden. Auch das
hingebungsvolle Praktizieren der 1., 2.
und 18. Haltung der Babaji‘s-Kriya-Hatha-
Yoga-Serie und das Chanten des Guru-
Mantras sind effektiv.

Emotional/Vital:

Der Vitalkorper ist der Sitz aller Emo-
tionen. Die meisten davon sind negativ. Zu
den negativen Emotionen gehoren Lan-
geweile, Depression, Traurigkeit, Stolz,
Angst und Arger. Er ist auch der Sitz aller
Begierden, einschliefdlich kleiner Vorlie-
ben und Abneigungen. Er durchdringt
sowohl den physischen als auch den men-
talen Korper, die in ihrer Schwingungsfre-
quenz benachbart sind. Da er sowohl
unsere Gefiihle als auch unsere Gedanken
beherrscht, versucht der Yogi, seine Aus-
wirkungen zu neutralisieren.

Die Praxis von Bhakti-Yoga bewirkt
dies direkt, indem sie die eigenen Ener-

13

gien auf die positive Emotion der reinen,
bedingungslosen Liebe lenkt. Das Objekt
der Liebe ist ein gottliches Wesen oder
eine Personlichkeit, ein Heiliger, ein Gott
oder eine Gottin. Chanten, Singen von
Liedern oder Hymnen, Gruppen- oder
Einzelanbetung und Zeremonien sind die
haufigsten Ausdrucksformen des Bhakti-
Yoga. Im Gegensatz zum Gebet stellt er
keine Forderungen, er ist nicht bittstelle-
risch. Er ist feierlich und bedingungslos.
Er vermittelt uns die Erfahrung von Freu-
de oder Glickseligkeit. Freude bzw.
Gluckseligkeit ist im Unterschied zu Gliick
bedingungslos. Yoga lehrt, dass die ulti-
mative Realitat Satchidananda oder Abso-
lutes Sein, Absolutes Bewusstsein und
Absolute Gliickseligkeit ist. Da Bhakti-
Yoga jedoch in erster Linie von Emotionen
gespeist wird, ist er in der Regel instabil,
und daher kann man leicht in negative
emotionale Tendenzen oder mentale
Gewohnheiten zuruckfallen, bis diese auf
mentaler Ebene durch die Praxis von
Meditation ausreichend gereinigt worden
sind.

Mental:

Der Mentalkérper umfasst die fiinf
Sinne, das Gedachtnis und die Fahigkeit,
Lernen, korperliche Aktivitdten, Visuali-
sierung, Planung, Organisation und Spre-
chen zu koordinieren. Diese werden in
der Regel durch Gewohnheiten gesteuert.
Viele Erinnerungen sind durch positive
oder negative Emotionen konditioniert,
an denen man festhalt. Sie sind eine grofde
Quelle der Verschleierung. Folglich kann
man die zugrunde liegende Realitdt nicht
sehen, die eigentlich das Guru-Tattva ist.

Die yogische Methode, sich mit dem
Guru aus der mentalen Perspektive zu
verbinden, beinhaltet das Loslosen von
den Bewegungen des Geistes. Patanjali

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



bezeichnet dies als ,Kriya Yoga". Im Yoga
Sutra II.1 sagt er, dass es aus stiandiger
Ubungs-Praxis, Selbststudium und Hinga-
be an Ishvara besteht. Im Yoga Sutra 1. 24
schreibt er: ,Ishvara ist das besondere
Selbst, unbertihrt von allen Belastungen,
Handlungen, deren Auswirkungen oder
irgendwelchen unterschwelligen Eindrii-
cken von Wiinschen.” Im Yoga Sutra 1.26
erklart er weiter: ,Unberiihrt durch die
Zeit ist er der Lehrer selbst der dltesten
Lehrmeister.” In 1.27 und 28 sagt er uns,
dass ,das Wort, das Ishvara offenbart, der
mystische Laut OM ist, und dass man
»deshalb diese heilige Silbe OM immer
wiederholen sollte, wihrend man mit Hin-
gabe tiber ihren Sinn nachdenkt.”

Im Yoga Sutra [.12, sagt er uns, dass
man durch die standige Praxis des
Losgeldstseins aufhort, sich mit den Fluk-
tuationen des Bewusstseins zu identifizie-
ren. Im Yoga Sutra II.11 fiihrt er dies wei-
ter aus: ,Im aktiven Stadium werden diese
Fluktuationen des Bewusstseins durch
Meditation beseitigt.”

Eine andere Moglichkeit, sich mit dem
Guru zu verbinden, besteht darin, wah-
rend der Meditation die Form der Person
des Gurus zu visualisieren und ein Mantra
zu wiederholen, das sich auf den Guru
bezieht, wie z.B. ,Om Kriya Babaji Nama
Aum". Babaji, der Ursprung und die le-
bendige Quelle des Kriya Yoga, hat gesagt,
dass man seinen Segen und seine Unter-
stiitzung erhalt, wenn man seinen Namen
mit Liebe wiederholt. Eine der einfachs-
ten, aber unpersonlichen Moglichkeiten,
sich geistig mit dem Guru zu verbinden,
ist der Gedanke ,Babaji ist Liebe und Liebe
ist Babaji". Dann wird jede Aktivitat, die
mit Liebe ausgefiihrt wird, zu einem Mit-
tel, sich mit dem Guru zu verbinden! Siehe
dazu den Link zu dem Artikel ,Liebe,
Gnade und der Guru" am Ende.

14

Intellektuell:

Der intellektuelle Korper ist die Di-
mension, in der sich Ideen, Worte und
Lehren befinden. Anders als die Bewe-
gungen im Mentalkorper haben sie keine
visuelle Form. Sie sind abstrakt, auch
wenn sie schriftlich oder mit der Stimme
ausgedriickt werden konnen.

Yoga bietet Weisheitslehren als Mittel,
um den Menschen durch die Grenzen der
intellektuellen Perspektive zu fiihren.
Anders als in der Philosophie besteht der
Zweck der Weisheitslehren darin, Anlei-
tung zu geben, wie man Leiden vermeidet
und wie man Gott, das Selbst und den
Guru verwirklicht. Ein Lehrer, der konse-
quent Weisheit lehrt, ist ein Guru, ein
Trager des Guru-Tattva. Meditation lber
die Lehren, die mit einem Guru in Verbin-
dung stehen; Rezitation des Kriya Yoga
Gelobnisses: ,Ich akzeptiere Satguru Kriya
Babaji als mein Ideal und werde iiber
diesen kontemplieren ....". Wie in der ersten
Einweihung gelehrt, sind dies Moglichkei-
ten der Hingabe an Ishvara, der, wie oben
erwahnt, das Selbst und der Guru ist.

Seelisch:

Was ist das seelische Wesen? Man
kann es sich als den inneren Guru vorstel-
len, die Stimme unserer Seele. Sri Auro-
bindo bezeichnet es meist metaphorisch
als einen ,Funken, der vom Gottlichen
kommt":

,Das Seelische ist ein Funke, der vom
Gottlichen kommt, der in allen Dingen
vorhanden ist, und wdhrend sich das Indi-
viduum entwickelt, wdchst er in ihm und
manifestiert sich als das seelische Wesen,
die Seele, die immer nach dem Géttlichen
und der Wahrheit sucht und dem Géttli-
chen und der Wahrheit antwortet, wann
und wo immer sie ihm begegnet." (Auro-
bindo 2012: 105)

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



,Es gibt Individualitdt im seelischen We-
sen, aber keinen Egoismus. Der Egoismus
verschwindet, wenn sich das Individuum
mit dem Gottlichen vereinigt, oder sich dem
Gottlichen véllig hingibt.

Das innerste seelische Wesen ersetzt das
Ego. Durch Liebe und Hingabe an das
Gottliche wird das seelische Wesen stark
und manifest, so dass es das Ego ersetzen
kann." (Aurobindo 1972: 124).

,Es kann als ein mystisches Licht hinter
dem Herzzentrum wahrgenommen wer-
den. Man kann vom Seelischen sagen, dass
es dies [der leuchtende Teil unseres We-
sens] ist, denn das Seelische ist in Kontakt
mit dem Gottlichen und eine Projektion des
Gottlichen in die niedere Natur. Das Seeli-
sche befindet sich tief im inneren Herzzent-
rum hinter dem emotionalen Wesen. Von
dort aus dehnt es sich nach oben aus, um
den seelischen Verstand zu bilden, und
nach unten, um das seelische Vitale und das
seelische Physische zu formen, aber norma-
lerweise wird man sich dessen erst be-
wusst, nachdem der Verstand, das Vitale
und das Physische unterworfen und unter
den seelischen Einfluss gebracht wurden.”
(Aurobindo 2012: 122-123)

Man kann den inneren Guru in dem
Mafde verwirklichen, in dem auch das
seelische Wesen aus dem Hintergrund in
den Vordergrund des eigenen Bewusst-
seins tritt. Solange die egoistische Sicht-
weise, die aus der falschen Identifikation
mit dem physischen Koérper, den Emotio-
nen und den Bewegungen des Geistes
entstanden ist, durch die reinigende Pra-
xis von Kriya-, Bhakti- und Karma-Yoga
nicht ausreichend zur Ruhe gebracht
wird, hat man nur gelegentliche Kontakte
mit dem seelischen Wesen. Es kann War-
nungen, kraftvolle Einsichten und Ant-
worten auf wichtige Fragen geben.

15

In der ersten Einweihung von Babaji's
Kriya Yoga wird das Babaji Samyama
Kriya, die siebte Meditationstechnik,
gelehrt, um mit Babaji zu kommunizieren.

Wenn wir uns des seelischen Wesens
im Innern bewusst werden, leitet es die
Sadhana (die Praxis, durch die Vollkom-
menheit, Siddhi, erlangt wird).

Wir kénnen sagen, dass das seelische
Wesen die Seele in der Natur ist, wobei es
sich durch sie entwickelt, sie unterstiitzt
und manchmal, wenn es eine ()ffnung fir
ihren Einfluss gibt, unsere Person im
Drama des Lebens fiihrt.

Es gibt klare Hinweise fiir seinen Ein-
fluss auf das innere Wesen, den inneren
Geist, das innere Vitale und das innere
Physische.

,Diese Dinge - Liebe, Mitgefiihl, Glite,
Bhakti, Ananda - sind die Natur des seeli-
schen Wesens, denn das seelische Wesen ist
aus dem goéttlichen Bewusstsein entstan-
den, es ist der géttliche Teil in dir. Aber die
niederen Anteile sind es noch nicht ge-
wohnt, dem Einfluss und der Kontrolle des
Seelischen zu gehorchen oder sie zu schdt-
zen, denn beim Menschen handeln die
vitalen und physischen Anteile tiblicherwei-
se fiir sich selbst und interessieren sich
nicht dafiir, was die Seele will. Wenn sie
sich um das Seelische kiimmern und ihm
gehorchen, ist das ihre Bekehrung - sie
beginnen, die seelische oder géttliche Na-
tur auf sich selbst zu tibertragen.” (Auro-
bindo 2012: 122)

Spirituell:

Der spirituelle oder Gliickseligkeits-
korper hat keine Form. Er ist der subtilste
aller fiinf Korper. Er ldsst sich am leichtes-
ten in tiefer Meditation erfahren, wenn
die anderen Korper still und ruhig wer-
den. Dieser Zustand wird in den Yoga
Sutras als Samadhi bezeichnet. In ihm

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



erkennt man die Identitit mit allem. Er
transzendiert Worte. Wenn man Das ist,
verbindet man sich mit dem Guru. Man
kann ihn auch erahnen, indem man sich
auf grofde Aussagen wie ,Babaji ist Liebe"
oder ,Anbu Shivam" (Liebe ist Gott), ,Sei
still und wisse, dass ich Gott bin", ,Ich bin
das" oder , Das bin ich” konzentriert. Lies
mein Buch ,Erleuchtung ist anders als du
denkst”, um mehr dariber zu erfahren.

Referenzen:

,Das seelische Wesen: Unsere Offnung
fur das Gottliche®, Teil 1, 2Kriya Yoga
Journal, Teil 1, Herbst 2019

Teil 2, ~Kriva Yoga Journal Winter
2019/20

16

,Babaji Samyama Kriya erfordert Of-
fenheit und Empfanglichkeit”, #Kriya Yoga
Journal, Winter 2014 /15

,Liebe, Gnade und der Guru”, ZKriya
Yoga Journal, Herbst 2015:

,Guru Purnima’, 7Kriva Yoga Journal,
Sommer 2004

Die Kriya Yoga Sutras des Patanjali und
der Siddhas, von M. Govindan:

www.babajiskrivayoga.net/german/sh
op.php#Patanjali

Aurobindo, Sri. Briefe iiber Yoga, Jubi-
laumsausgabe. Pondicherry: Sri Aurobin-
do Ashram Verlag, 1972

Aurobindo, Sri. ,Briefe liber Yoga” im
Gesamtwerk von Sri Aurobindo, Band 28.
Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram Ver-
lag, 2012

4. Yoga ist ein Weg der Weisheit und der Liebe

von Dr. T. N. Ganapathy

(Anmerkung des Herausgebers: Dies
ist eine deutsche Ubersetzung eines Aus-
zugs aus: ,The Yoga of Tirumular: Essays
on the Tirumandiram”, Seiten 148-149)

,Yoga mag mit Religion an sich in Ver-
bindung gebracht werden, aber er lasst
sich klar von Religion und religiosen
Praktiken unterscheiden. Wahrend die

Religion von Gottesverwirklichung
spricht, bezieht sich Yoga auf Selbst-
Verwirklichung. Um Selbst-

Verwirklichung zu erreichen, wird im
Yoga die Methode des Jnana (Weisheit)
angewandt. Die tamilischen Yoga Siddhas
bestanden auf der dufdersten Wichtigkeit
von /nana und betonten nicht Bhakti als
Methode zur Verwirklichung. Beim Bhakti
weint das Herz dem nach, was verloren

ist, wahrend sich bei Jnana der Geist an
dem erfreut, was er gefunden hat. Daher
stehen die tamilischen Yoga Siddhas der
Gotzenverehrung und religiosen Prakti-
ken kritisch gegeniiber. Sie sind gegen die
fundamentalistische Haltung der Religion.
In ihrer Literatur fehlen lokale Kulte oder
Gottheiten fast vollkommen. Kein echter
Siddha hat in der tamilischen Literatur
ein Loblied auf irgendeine lokale Gottheit
gesungen. Eine der Hauptcharakteristi-
ken, die Differenzierung, um einen echten
Siddha zu bestimmen, ist herauszufinden,
ob er/sie ein Loblied auf irgendeinen
lokalen Gott oder eine lokale Gottheit
verfasst hat. Nach Siva-Vakkiyar verehrt
ein Siddha niemals eine Gottheit in einem
Tempel (Anmerkung 1). Dies ist ein

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-3-Herbst-2019.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-3-Herbst-2019.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-4-Winter-2019-20.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-4-Winter-2019-20.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-21-4-Winter-2014-15.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-21-4-Winter-2014-15.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-22-3-Herbst-2015.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-22-3-Herbst-2015.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/articles/Guru%20Purnima.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/articles/Guru%20Purnima.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Patanjali
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Patanjali

Merkmal, das Siddhas von anderen Heili-
gen, insbesondere Alvaren und
Nyanmaren unterscheidet. Aber die
Siddhas glaubten an das hochste Abstrak-
te und nannten es ,Das“ oder ,Es“ oder
»Soheit“ bzw. ,,Paraparam” auf Tamil. Die
Siddhas sind gegen jede institutionalisier-
te Religion, die Gewohnheiten, Brauche
und rituelle Praktiken hervorbringt, die
einen daran hindern, spirituell wachsam
und vollkommen bewusst zu sein. Forma-
litditen drohen wichtiger zu werden, als
die eigene innere Natur bzw. das Selbst zu
erkennen und somit werden Rituale und
Heilige Schriften nur zu Fesseln. Jemand,
der an Erleuchtung interessiert ist, sollte
sich vor Stolpersteinen wie Ritualen,
Schriften, Tempeln, Kirchen, Moscheen
etc. in Acht nehmen, die den spirituellen
Weg und Fortschritt behindern. Gemaf3
der Siddhas ist die Ursache fiir das Vor-
herrschen von Verblendung in unseren
Leben eher institutioneller als personli-
cher Natur.

17

In dem Vorwort zu diesem Buch, Seiten
XVII bis XVIII, schreibt Dr. Ganapathy
auch:

... im Falle von Tirumular findet man
im Tirumandiram keinen einzigen Hin-
weis darauf, dass er die einzelnen Gotthei-
ten in irgendeinem bestimmten Tempel
verehrt hatte. Laut Tirumular ist die beste
Form der Verehrung nicht Blumenhuldi-
gung, sondern das Nichttoten auch nur
eines Atoms des Lebens und der beste Ort
der Verehrung ist das Herz, wo die Seele
wohnt (Vers 197)...... die Siddhas waren
keine Glaubigen im Sinne von Go6tzenan-
betern ... Sie glaubten an eine hdchste
Abstraktion. Die wiederholte Verwendung
des Wortes Civam (ein abstraktes Nomen,
das far ,Gute” ,Glick” und den hochsten
Zustand Gottes steht, in dem Er als reine
Intelligenz existiert) anstelle des ge-
brauchlichen Begriffs Civan (der Siva
bedeutet) macht diesen Punkt sehr deut-
lich. Anders formuliert, sie glaubten an
eine abstrakte Idee der Gottheit anstatt an
einen personlichen Gott.”

Er schreibt weiter: , Tirumular bezieht
sich auf Siva als Liebe. Seine Grundphilo-
sophie ist Liebe - eine unverfilschte,
reine, spirituelle Liebe - die keine Gegen-
leistungen oder Ergebnisse erwartet. Sein
Kehrreim ist Liebe, was sich in vielen
seiner Verse widerspiegelt (270, 272-274,
276, 279, 280-282, 286, 287, 416, 1005,
1456 und 2980). Die drei grofien Aussa-
gen Tirumulars sind: (i) Liebe ist Gott
(anbe civam, Vers 270); (ii) Moge die
gesamte Welt jene Gliickseligkeit erlan-
gen, die ich empfangen habe (yan perra
inban peruga i-v-vaiyam, Vers 85) und (iii)
Die Menschheit ist eine Familie und Gott
ist einer (onre kuamum oruvane tevanum,
Vers 2104). All diese Maha-Vakyas des
Tirumandirams driicken auf unterschied-
liche Art und Weise aus, dass das Hochste

Babaiji’s Kriya Yoga Journal JQ



die Liebe und nur die Liebe ist. Liebe ist
Glickseligkeit, die von jedem erlangt
werden kann und daher ist die Mensch-
heit, ja sogar die Welt, eine Familie mit
Liebe (Gott) als Basis. Um den Ausbruch
von Egoismus, welcher die Antithese der
Liebe ist, zu vermeiden, hat Tirumular der
Welt die Sastra (Abhandlung) des
Tirumandirams geschenkt (Vers 87).

Die Basis von Yoga oder Einheit ist Lie-
be. Nur durch Liebe erreicht man die
Vereinigung mit Sivam.”

18

Anmerkung 1: Truth Speaks,
Civavakkyam, Vers 21;
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#civavakkiyvam book

Fur weitere Lektire zu diesem Thema:
The Yoga of Tirumular: Essays on the
Tirumandiram (nur in englischer Sprache)
und Jesus und die Yoga Siddhas - Lehren
der Weisheit (erhéltlich in 6 Sprachen) auf
unserer Buchladen-Seite unter:
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.

php

5. Acharya Chandra Devi, ein neues Mitglied des Or-
dens der Acharyas

Wir freuen uns, unseren Lesern ein
neues Mitglied des Babaji‘s Kriya Yoga
Orden der Acharyas vorstellen zu konnen,
das am Sonntag, den 17. April 2022, in
Italien in den Orden aufgenommen
wurde, und zwar im Rahmen einer
Zeremonie, in der ihre Erfiillung der
Mitgliedschaftsvoraussetzungen und ihr
offentliches Engagement fiir den Dienst
an der Offentlichkeit durch die
Weitergabe der Lehren Babajis und Seines
Kriya Yoga gefeiert wurden.

Chiara Strani erhielt den Namen
Chandra Devi. Sie praktiziert Babaji's
Kriya Yoga seit 2010. Folgendes sagt sie
tiber sich selbst:

,1ch habe viele Leben gefiihrt und hatte
viele Jobs in einem Kkleinen Teil Norditali-
ens, bevor ich mich in den letzten 15
Jahren der Internetagentur meiner Fami-
lie gewidmet habe.

Ich habe immer nach dem Sinn des
Leidens gesucht, sowohl im Leiden selbst
als auch bei der Uberwindung von Leid.
1997 fand ich mich in einem Seminar
wieder, bei dem ich meine ersten Medita-
tionen praktizierte und einen kurzen
Eindruck von etwas Unbekanntem erhielt,
das mich von einem sehr alten Gefiihl der
Schuld befreite. Es war Kklar, dass ich nach
etwas suchen musste und ich begann
damit, die Wirklichkeit jenseits der Er-
scheinungswelt zu erforschen.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#civavakkiyam_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#civavakkiyam_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

Ich hatte Babajis Namen als Teenager
von einem einheimischen, befreundeten
Sadhu gehort, der mir die Geschichte von
seiner Begegnung mit Babaji in den Ber-
gen Nordindiens erzahlte. Die Autobio-
graphie eines Yogi stand immer im Regal.
Ich hatte das Buch zwar aufgeschlagen,
aber nie gelesen.

2003 hielt mich Yoga buchstablich auf
der Strafde an, und so begann ich, Hatha
Yoga zu praktizieren und mehr tiber Raja
Yoga zu lernen. 2008 brachten mich einige
scheinbar zuféillige Ereignisse zu Babaji’s
Kriya Yoga und das Wenige, was ich tiber
Yoga wusste, machte
aus einer neuen und
weiteren Perspektive
Sinn. Irgendetwas
gab mir das Gefiih],
zu Hause zu sein.

Es kam dazu, dass
ich zehn Jahre lang
Yoga studierte und
lehrte, eine Marke
von Rudraksha Malas
vertrieb, Acharya
Arjuna mehr als ein
Jahrzehnt lang bei
Einweihungssemina-
ren unterstutzte,
einige Blicher tber
Kriya Yoga libersetzte und deren Vertrieb
iber Babaji’'s Kriya Yoga Publications
organisierte, ich zog sogar um, wobei ich
immer erst im Nachhinein realisierte, wie
dies alles mit Visionen aus Meditationen
zusammenhing, mit der kreativen Kraft,
die wir uns zu Nutze machen kénnen.

Nach dem Geschenk der dritten Ein-
weihung in Indien zog ich mich von den

19

Yoga-Kursen zuriick, um mein Studium
und meine personliche Praxis zu integrie-
ren und zu vertiefen und vielleicht auch,
um aus einer Rolle herauszutreten. Ich
begann, die Art und Weise, wie grofde
Veranderungen und Herausforderungen
auftreten und wie man mit ihnen umgeht,
als yogische Sadhana in Aktion zu sehen.
Die Idee der Trennung von Praxis und
Leben fing an, zu verblassen.

Einer der vielen Schitze, die ich beim
Kriya Yoga gefunden habe, ist ein gewis-
ser Grad an Losgelostheit. Ich akzeptiere
Freude und Kummer gleichermafden, in
dem Wissen, das sie
kommen und gehen.
Ich sehe den Raum, in
dem sich die Dinge
von selbst formen, ich
versuche, den Zei-
chen zu folgen, ver-
flighar zu sein, ohne
mich einzumischen
und einem grofderen
Willen zu erlauben,
das Spiel des Lebens
zu lenken.

Diesem Willen
vertraue ich mich an
und verneige mich
vor der Kraft des
Kriya Yoga, die Wahrnehmung und den
Sinn der Lebenserfahrung zu transformie-
ren. Was ich um mich herum und bei
anderen Praktizierenden geschehen sehe,
inspiriert mich zu der moralischen Ver-
pflichtung, der sozialen und globalen
Mission des Gurus zu dienen.

Jai Babaji! Om Sharavana Bhava!“

Babaiji’s Kriya Yoga Journal @é/



20

6. News und Notizen

Kriya-Hatha-Yoga-Lehrgang: 03. bis 18.
August 2023. Lerne, wie du deine Praxis
von Babaji's Kriya Hatha Yoga zutiefst
spirituell gestalten kannst. Entwickle das
Selbstvertrauen und die Kompetenz, ihn
mit anderen zu teilen. Details unter (in
englischer Sprache):
www.babajiskriyayoga.net/english /pdfs/
events/hytt quebec 2023.pdf

Erhalte unsere neuen Babaji-
Grufdkarten! Sie inspirieren und erin-
nern dich an Kriya Babaji und die Weis-
heit unserer Tradition. Wir senden sie dir
liber Whatsapp 2-3x pro Woche in sechs
verschiedenen, wahlbaren  Sprachen.
Gleichzeitig werden wir sie in englischer
Sprache auf Instagram veroffentlichen
(instagram.com/babajiskriyayoga  bzw.
www.babajiskriyayoga.net/german/week
ly-message.php).

Weiterfiihrende Information: Hier Kkli-
cken, zum Download der zugehérigen
PDF-Datei.

Neues Podcast-Interview mit M. G.
Satchidananda. ,Light Conversation with
Bhaskar Goswami” zu einer Vielzahl von
Themen (eine Stunde in englischer Spra-
che); Details unter:
www.babajiskriyayoga.net/email /bky-
monthly-promo/english/bky-bhaskar-
podcast-2022.html

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse,
Fragen und Antworten. Viele unserer
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstiitzung durch
Online-Streaming  von  Hatha-Yoga-
Unterricht sowie Satsang-Treffen iiber

Cyberspace-Kommunikationsplattformen
wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die wahrend der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, kénnen
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. Ihr Zweck ist es, die Teilnehmer zur
Meditation zu ermutigen und in zweiter
Linie eine gewisse Inspiration zu geben.
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-
Yoga-Techniken werden nur in einem
individuell abgestimmten Gesprdch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewdhr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. personlich.

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha
Yoga Kursen, Meditationen und Sat-
sang-Treffen teilzunehmen.

Babaji’'s Kriya Yoga Online-Satsangs:
Tdgliche Gruppen-Sadhana:
Montag bis Samstag, 13:30 Uhr (MESZ);

Personliche Anmeldung ist erforder-
lich per E-Mail an unser Sadhana Team,
auf Deutsch bei Nathalie (natha-
lie.kriya@gmx.de) mit folgenden Anga-
ben:

- Ort, Jahr und Acharya der eigenen
Einweihung in Babaji’s Kriya Yoga

Internationaler Sonntags-Satsang:
15:30 Uhr (MESZ), am ersten Sonntag im
Monat (auf Englisch)
Dauer: 60 bis 120 Minuten, mit wechseln-
den Acharyas; Details unter:

https://krivababaji.it/babajiskrivayoga o
nline satsang/ bzw.

www.babajiskrivayoga.net/german/satsa
ng.php

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/hytt_quebec_2023.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/hytt_quebec_2023.pdf
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/email/bky-monthly-promo/english/bky-bhaskar-podcast-2022.html
https://www.babajiskriyayoga.net/email/bky-monthly-promo/english/bky-bhaskar-podcast-2022.html
https://www.babajiskriyayoga.net/email/bky-monthly-promo/english/bky-bhaskar-podcast-2022.html
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php

21

Kriyva Yoga Einweihungen und Veranstaltungen

Erste Einweihung

mit Satyananda
Bretten (DE)

30.09.-03.10.2022

Veranstaltungsort: Indra Yoga

7'weitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.de

mit Brahmananda
Attersee (AT) 23.-25.09.2022

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga«
7'weitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

mit Chaitanya

Wieselburg (AT) 12.-14.08.2022

Veranstaltungsort: KriyaMandiram
7'weitere Details und Programm

25.-27.11.2022

Veranstaltungsort: KriyaMandiram
7'weitere Details und Programm

Wieselburg (AT)

Kontakt: connect@rajayoga.at
Telefon: 0043 (0)664 4180940

Zweite Einweihung
(Anthar Kriya Yoga)

mit Satyananda
Bad Griesbach (DE)

16.-19.06.2022
Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof
Zweitere Details und Programm

Burgdorf (CH) 08.-11.09.2022
vorldufiger Termin
Veranstaltungsort: Purna Haus

Zweitere Details und Programm folgen

Kontakt: info@babaji.de

Dritte Einweihung

(Fortgeschrittenentraining)

mit Satyananda

Bad Griesbach (DE) 28.07.-07.08.2022

Pilgerhof
Programm

Veranstaltungsort: Alter
/'weitere Details und

Kontakt: info@babaji.de

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KL-2022-09-flyer-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KM-2022-08-flyer-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KM-2022-11-flyer-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-DE-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-III-DE-2022-prg-Satyananda.pdf

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels

www.babajiskriyayoga.net, um per VISA,
American Express oder Mastercard alle
Biicher und andere Produkte von Babaji’s
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder
fir Spenden an den Orden der Acharyas.
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschlisselt und geheim gehalten.

Abonniere den Fernstudienkurs ,The
Grace of Babaji“ von Babaji’'s Kriya
Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem
Abenteuer der Selbsterkundung und -
entdeckung zu begleiten, das auf den
Biichern beruht, die von Babaji 1952 und
1953 diktiert worden sind. Erhalte per
Post jeden Monat eine Lektion von 24-30
Seiten zu einem bestimmten Thema mit
praktischen Ubungen. Details unter:

www.babajiskrivayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse

22

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya
Yoga Journals - falls noch nicht ge-
schehen - um die jdhrliche Zahlung
von 13 Euro auf das deutsche Konto
von M.G. Satchidananda fiir das Abon-
nement.

Die Kontodaten:

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.0.Box 90, Eastman, Quebec,
JOE 1PO Canada

Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schdftskunden, Rossmarkt 18, 60254
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN DE09500700240072310600
BIC/Swift code DEUTDEDBFRA

Anmerkung fiir Abonnenten des Kriya
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jahrlich per E-Mail an alle diejenigen
versendet, die liber eine E-Mail Adresse
verfligen. Wir bitten euch darum, uns
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das
Journal verschickt werden soll und, dass
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker
benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein
formatierter pdf-Anhang mit Bildern
verschickt. Diesen kann man mithilfe des
Adobe Acrobat Readers o6ffnen. Andern-
falls konnen wir es auf Anfrage nochmals
als unformatiertes Worddokument ohne
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 30. September
2022 verldngerst, kann es sein, dass du
die nachste Ausgabe nicht erhaltst.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net

