
In dieser Ausgabe 

 
1. Lasst uns die Liberalität von Yoga Siddhantham 

feiern und ehren 
von M. G. Satchidananda 

2. Ich Bin, weil du mich liebst 
von Durga Ahlund 

3. Wie kann man sich wieder mit dem Guru verbinden? 
von M. G. Satchidananda 

4. Yoga ist ein Weg der Weisheit und der Liebe 
von Dr. T. N. Ganapathy 

5. Acharya Chandra Devi, ein neues Mitglied des Ordens der Acharyas 

6. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Jahrgang 29 – Nr. 2               Sommer 2022 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

1. Lasst uns die Liberalität von Yoga Siddhantham fei-
ern und ehren 

von M. G. Satchidananda 

Wir leben in einer Zeit des tiefgreifen-
den Wandels, der durch neue Technolo-
gien, soziale Medien, die Globalisierung 
der Wirtschaft und die Klimaerwärmung 
hervorgerufen wird. Es gibt Kräfte und 
Glaubenssysteme, die uns mehr denn je 
entzweien, je nachdem, ob wir uns den 
Veränderungen stellen, oder uns ihnen 
widersetzen. 

Yoga Siddhantham, die zutiefst libera-
len Weisheitslehren der Siddhas können 
uns allen helfen, Veränderungen anzu-
nehmen, um unser göttliches Potential als 
Menschen zu verwirklichen. Bevor ich 
näher darauf eingehe, ist es hilfreich, 
etwas abzuschweifen, um zu würdigen, 
wie sich das „liberale” ethische Funda-
ment der westlichen Zivilisation und 
Kultur entwickelt hat und wie es die Wer-
te der meisten unserer Leser beeinflusst. 
Dies wird auch helfen, zu verstehen, wa-
rum Liberalität den Yoga prägt. 

 

Liberalität 

Der Begriff Liberalität leitet sich von 
dem lateinischen Wort „liber” ab, das 
sowohl „frei als auch großzügig“ bedeutet. 
Cicero in seinem „De Officiis (Über die 
Pflichten)“, 44 v.Chr., und später Seneca in 
„De Beneficiis (Über die Wohltaten)“ haben 
die dafür erforderliche Haltung näher 
beschrieben: „eine selbstlose, großzügige 
und dankbare Gesinnung.“ Der Zweck 
einer geisteswissenschaftlichen Ausbil-
dung war es, auf ein aktives, tugendhaftes 
Leben als Anführer vorbereitet zu wer-
den, der vernünftig denken und gut spre-
chen konnte, und nicht für einen Beruf 

ausgebildet zu werden, oder Reichtum zu 
erwerben. Das Gegenteil davon war 
„Selbstbezogenheit“, die als „sklavisches 
Verhalten“ bezeichnet wurde und beinhal-
tete, nur für den eigenen Vorteil bzw. das 
eigene Vergnügen zu denken oder zu 
handeln.  

Im Mittelalter wurde die „Liberalität” 
von den christlichen Werten der Liebe, 
des Mitgefühls und allem voran der 
Nächstenliebe überlagert. Gott war in 
seiner Barmherzigkeit großzügig, wie es 
auch Jesus mit seiner Liebe gewesen ist 
und daher sollten die Christen Gott nach-
ahmen, indem sie im Gegenzug lieben und 
geben. 

Während der Renaissance trugen die 
protestantischen Bibeln dazu dabei, die 
Vorstellung zu verbreiten, dass „Liberali-
tät“ ein universeller christlicher Imperativ 
sei. Die King James Bibel gebrauchte den 
Begriff „liberal“ in dem Sinne, dass man 
Armen nicht nur Reichtum geben, son-
dern auch Wissen und Weisheit, und sich 
von Missgunst gegenüber anderen befrei-
en sollte. 

 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Während des Zeitalters der Aufklärung 
im 17. Jahrhundert schrieb John Locke in 
„Zwei Abhandlungen über die Regierung“, 
dass, weil die Menschen zur Liberalität 
fähig seien und daher ethisch handeln 
könnten, sie keinen absoluten Monarchen 
benötigten, der sie beherrschte, Selbst-
verwaltung sei möglich. Aber das Allge-
meinwohl im Auge zu behalten, wäre eine 
wichtige Pflicht. Liberalität förderte auch 
religiöse Toleranz. Locke machte sie 1685 
zu einer christlichen Pflicht in seinem 
„Brief über die Toleranz“ und nicht nur 
untereinander, sondern gegenüber „Hei-
den“, „Juden“ und „Muslimen“. Im Jahr 
1772 wurde der Begriff „liberal“ im Ox-
ford Dictionary als „frei von Voreinge-
nommenheit, Vorurteilen, Bigotterie, 
aufgeschlossen, tolerant" definiert.  

Der liberale protestantische deutsche 
Gelehrte Johann Salomo Semler prägte 
den Begriff der „liberalen Theologie“ als 
eine „religiöse Perspektive und eine Les-
art der Bibel, die erleuchtet und gelehrt, 
frei von dogmatischen Zwängen und offen 
für kritische Nachforschung ist.“ Dogma 
und auch die angeborene Sündhaftigkeit 
des Menschen sowie das Übernatürliche 
wurden abgelehnt. Diese Theologie be-
tonte moralisches Verhalten und den 
Glauben an die Fähigkeit des Menschen, 
sich selbst zu verbessern. Er schlussfol-
gerte, dass die Essenz des Christentums 
nicht dogmatisch, sondern moralisch war. 
Die liberale Theologie wurde bis zum 
Ende des 18. Jahrhunderts zu der vor-
herrschenden theologischen Strömung. 
Sie überquerte den Atlantik, wo sie von 
einer Gruppe engagierter protestanti-
scher Kleriker, angeführt von William 
Ellery Channing, weiterentwickelt und 
schließlich als „Unitarismus“ bekannt 
wurde. Ihre Entdeckung der englischen 
Übersetzung der Bhagavad Gita und der 
Upanishaden in den ersten Jahrzehnten 

des 19. Jahrhunderts war die Geburts-
stunde der „Transzendentalismus-
Bewegung“ und der Essays, Gedichte und 
Bücher von Ralph Waldo Emerson und 
Henry David Thoreau. Diese wiederrum 
öffneten die Herzen und den Verstand der 
folgenden Generationen von Amerika-
nern, die ab 1874 die theosophische Be-
wegung und 1894 Swami Vivekananda als 
ersten indischen Yoga-Lehrer in Amerika 
willkommen hießen.  

Im Laufe seiner Geschichte waren die 
meisten Liberalen auch Moralisten, zu-
mindest bis in das 20. Jahrhundert, als der 
Liberalismus hauptsächlich mit den Men-
schenrechten in Verbindung gebracht 
wurde. Sie hatten ein ethisches Projekt. Es 
war erstrebenswert, ein Ziel, das es zu 
erreichen galt, während die Menschheit 
sich bemühte, ihr Potenzial und ihre Frei-
heit zu verwirklichen. Dies hatte nichts 
mit dem atomistischen Individualismus 
zu tun, der heute unter jenen, die auf 
Menschenrechten beharren, so verbreitet 
ist, ohne jeden Bezug auf Pflichten. Bis in 
das 20. Jahrhundert glaubten die meisten 
Liberalen, dass sie Rechte haben, weil sie 
Pflichten hatten. Sie warnten immerfort 
vor den Gefahren der Selbstsucht und 
betonten die Notwendigkeit von Großzü-
gigkeit, moralischer Rechtschaffenheit 
und bürgerlichen Werten. Nahezu zwei-
tausend Jahre lang bedeutete Liberalis-
mus, die Tugenden eines Bürgers an den 
Tag zu legen, sich für das Gemeinwohl 
einzusetzen und die Bedeutung der ge-
genseitigen Verbundenheit zu respektie-
ren.  

 

Opposition 

Der Liberalismus kann auch besser 
verstanden und gewürdigt werden mit 
Bezug auf die Kräfte, die sich ihm wider-
setzten. Diese kamen von der katholi-



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

schen Kirche im Verbund mit Monarchien 
sowie von einflussreichen Schriftstellern 
wie Thomas Hobbes, der den Liberalis-
mus ablehnte, weil die Menschen so sehr 
von Angst und einer brutalen Natur ange-
trieben würden, dass sie ohne einen abso-
luten Monarch nicht in der Lage wären, 
sich selbst zu regieren. Sie sagten, dass 
der Liberalismus unvereinbar mit der 
katholischen Lehre wäre. Im Frankreich 
des 19. Jahrhunderts als „Cäsarismus“ 
bekannt, profitierten sie von der Unwis-
senheit der Massen und förderten sie 
zugleich.  

Während des 20. Jahrhunderts for-
mierte sich diese Opposition nicht nur in 
der organisierten Religion, sondern auch 
im Kommunismus und Faschismus. Adolf 
Hitler erklärte, es wäre das Hauptziel des 
Nationalsozialismus, „die liberalistische 
Auffassung vom Individuum abzuschaf-
fen." Diese Worte finden heutzutage Wi-
derhall in China, Russland und anderen 
totalitären Staaten. Diese Kräfte sind 
konservativ, reaktionär, sexistisch, rassis-
tisch, antidemokratisch und primär an 
Machterhalt interessiert, um andere zu 
kontrollieren.  

Anti-demokratische, autoritäre Anfüh-
rer gewinnen Anhänger, indem sie be-
haupten, dass Liberalität eine Lizenz für 
Unmoralität und Drogenmissbrauch dar-
stelle und für die Dekadenz, die Gier, den 
Globalismus und den Materialismus der 
modernen Gesellschaft verantwortlich sei 
und daher unterdrückt werden müsse. 
Durch das Schüren von Angst und mithilfe 
emotionaler Appelle an die religiös Ge-
sinnten oder jene, die sich durch patrioti-
sche Slogans oder Anschuldigungen gegen 
korrupte Eliten animieren lassen, fällt es 
ihren Befürwortern leicht, Liberale zu 
verurteilen und säkulare Institutionen 
fälschlicherweise als religionsfeindlich zu 
bezeichnen.  

Liberale sind einfache Ziele, wenn sie 
nur über ihre Rechte sprechen und nicht 
wohltätig, tugendhaft und pflichtbewusst 
handeln, um dem Gemeinwohl zu dienen 
und wenn sie sich mit den legitimen Ängs-
ten der Konservativen nicht auseinander-
setzen. Man muss nicht religiös sein, um 
moralisch zu sein. (Siehe den Verweis auf 
meinen Journal-Artikel über dieses The-
ma und Säkularismus am Ende dieses 
Beitrags.)  

Illiberale Kräfte stellen sich auch gegen 
die Wissenschaft, wenn sie nicht mit 
religiösen Überzeugungen übereinstimmt, 
wie zum Beispiel die Skepsis fundamenta-
listischer Christen gegenüber dem Kli-
mawandel. Sie verleumden und untergra-
ben den Liberalismus bis heute durch 
autoritäre, populistische und anti-
demokratische Bewegungen sowie durch 
fundamentalistische, sektiererische und 
konservative Elemente in allen organisier-
ten Religionen. 

 

Ich bin denjenigen zu großem Dank 
verpflichtet, die sich von liberalen 
Werten leiten lassen 

Von Kindheit an und insbesondere 
während meiner Jugend hatte ich viele 
existentielle Fragen. Meine Suche nach 
Antworten führte mich von den religiösen 
Dogmen meiner Familie zu der liberalen 
Erziehung an der Universität. Ich bin zwei 
meiner Professoren besonders dankbar, 
Mitgliedern des Augustiner- und Jesuiten-
ordens, die klassische Ethik bzw. verglei-
chende Religionswissenschaft unterrich-
teten und die in ihren persönlichen Leben 
jene liberalen Tugenden verwirklichten, 
die ich oben beschrieben habe. Sie unter-
stützten meine Vorbereitung auf das 
Gelübde, mich lebenslang der Praxis von 
Babaji’s Kriya Yoga zu widmen, das ich 
1970 ablegte, und die Literatur der Yoga 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Siddhas in den folgenden Jahrzehnten zu 
erforschen und zu veröffentlichen. Ich bin 
Dr. T.N. Ganapathy, dem Direktor unseres 
Yoga-Forschungsprojekts, für seine wis-
senschaftlichen Leistungen und seine 
klaren Niederschriften dankbar, er war es 
auch, der mich lehrte, wie man über „To-
leranz“ hinaus gehen und „Wertschät-
zung“ entwickeln kann, indem man die 
gegensätzlichen Standpunkte zu verste-
hen versucht. Ich bin auch Generationen 
von Bürgerrechtlern zu tiefem Dank ver-
pflichtet, die für die liberalen Verfassun-
gen verantwortlich sind, welche die Bür-
gerrechte wahren und die mich und ande-
re Yoga-Lehrer vor den Versuchen ge-
schützt haben, unsere Aktivitäten durch 
die Allianz von Regierung und organisier-
ter Religion zu unterdrücken, wie z.B. in 
Frankreich während der 1990er.  

 

Yoga Siddhantham, die liberale Weis-
heitslehre der Siddhas 

Mein Lehrer Yogi Ramaiah bezeichnete 
Yoga oft als „die wissenschaftliche Kunst 
der perfekten Einheit von Gott und Wahr-
heit” und die „praktische Seite aller Reli-
gionen”, die einen „Christen zu einem 
besseren Christen” oder einen „Hindu zu 
einem besseren Hindu” bzw. einen „Mus-
lim zu einem besseren Muslim“ machen 
würde. Dies sind die liberalen Eigenschaf-
ten, die in den vorangegangenen Ab-
schnitten beschrieben wurden. Sie sind 
liberal, insofern sie sich auf das Streben 
beziehen, darauf abzielen, das menschli-
che Potential zu perfektionieren, mora-
lisch, undogmatisch und nicht sektiere-
risch sind und weil sie die eigene Erfah-
rung anstatt einer heiligen Schrift zu der 
höchsten Instanz der Wahrheit machen. 
Darüber hinaus organisierte er jedes Jahr 
ab 1954 in verschiedenen Ländern eine 
internationale ökumenische Konferenz, 
„die Parlamente der Weltreligionen und 

des Yoga“. Diese dienten dazu, liberale 
Werte zu fördern, als Gegenmittel für 
religiösen Fanatismus, die Krankheit der 
Religion.  

Während ich die Yoga Sutren studierte, 
lernte ich auch die anderen, oben erwähn-
ten liberalen Werte zu schätzen: 

 

Freiheit: Kaivalya bzw. absolute Freiheit, 
ist das endgültige Ziel und der Titel des 
letzten Kapitels der Yoga Sutren und 
bezieht sich auf die Freiheit von dem 
Einfluss durch die Gunas, den Modalitäten 
der Natur, und von den Quellen des Lei-
dens, Kleshas genannt: Unwissenheit, 
Egoismus, Anhaftung, Abneigung und 
Angst vor dem Tod.  

 

Moralische Disziplin: die Yamas oder 
sozialen Beschränkungen in den Yoga 
Sutren, das erste Glied des achtgliedrigen 
Pfades, das Gegenteil der menschlichen 
Natur zu tun, wie Nicht-Schaden, Wahr-
haftigkeit, Bewusstheit des Absoluten, 
Nicht-Stehlen, Begierdelosigkeit. (Siehe 
mein E-Book: „Das Gegenteil tun“, auf das 
am Ende dieses Artikels verwiesen wird.) 
Die Siddhas haben die Welt nicht als illu-
sionär abgelehnt. Alle von ihnen leisteten 
einen bedeutenden gesellschaftlichen 
Beitrag, z.B. in der Medizin, Wissenschaft 
und im Yoga. Sie sahen den physischen 
Körper als Tempel Gottes und entwickel-
ten daher Methoden, um sein göttliches 
Potential zu verwirklichen. Krankheit 
entsteht laut Tirumular, wenn man die 
Yamas und Niyamas ignoriert. Ihre Einhal-
tung heilt Krankheit.  

 

Liebe, Großzügigkeit und Wohltätig-
keit: „Liebe ist Gott“, Anbu Shivam gemäß 
Tirumular im Tirumandiram. Dies inspi-
riert uns, Gottes Liebe in Gedanken, Wor-
ten und Taten zu erwidern. Der große 



6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Siddha Ramalingam machte im 19. Jahr-
hundert die Nächstenliebe zu einer seiner 
wichtigsten Lehren. Siehe den Artikel, 
„Das soziale Anliegen der Siddhas“, in den 
am Ende aufgelisteten Referenzen. Das 
Konzept der Siddhas von Arrupadai, „an-
deren den Weg zu zeigen“, umfasste, was 
man tun und auch was man unterlassen 
sollte, um Leiden zu vermeiden und die 
eigene Liebe zu anderen zum Ausdruck zu 
bringen. Laut Dr. Ganapathy wird dies in 
dem Siddha Mantra, Sivayanama, deutlich, 
weil „Siva“ Glückseligkeit, „Nama“ Opfer 
und „Aya“ Ergebnis bedeutet, steht das 
Mantra für „das Ergebnis des Opfers ist 
Glückseligkeit“.  

 

Streben: Yoga und Tantra sind fortschrei-
tende Wege, die anerkennen und darauf 
abzielen, die menschliche Natur durch 
yogische Sadhana zu transformieren, 
indem man sich daran erinnert „Wer bin 
ich?“ und die falschen, vom Egoismus 
herrührenden Identitäten „loslässt“.  

 

Widerspruch gegen Kaste, Orthodoxie, 
Dogmatismus, die Macht der instituti-
onellen Religion, welche die Gedanken-
freiheit, die Redefreiheit, die Freiheit 
des Schreibens und die Versammlungs-
freiheit einschränken. Die Siddhas wa-
ren gläubige Rebellen, welche die Mani-
festationen der organisierten Religion 
kritisierten, insbesondere die Macht der 
Priester, die Diskriminierung zwischen 
den Kasten, Tempelverehrung und Ab-
hängigkeit von heiligen Schriften, da diese 
Suchende entmachteten und in die Irre 
führten und soziale Spaltung erzeugten. 
Ihre Weltanschauung kam in diesen oft 
wiederholten Aussagen zum Ausdruck: 
„Alle Länder sind meine Heimat, alle Ras-
sen sind meine Verwandten, “ und „Einheit 
in der Vielfalt.“  

Lasst uns die Liberalität von Yoga 
Siddhantham feiern und ehren.  

Wir durchlaufen eine Phase der Ge-
schichte, in der liberale Werte durch jene 
ersetzt werden, die Materialismus, Indivi-
dualismus und Konsumismus fördern. 
Obgleich der Liberalismus nicht länger 
durch die Inquisition der Kirche gefährdet 
ist, wird er durch autoritäre Regime be-
droht, welche die unabhängige Berichts-
erstattung, die Redefreiheit, die Versamm-
lungsfreit und eine liberale Erziehung 
unterdrücken oder unterlaufen. Dies 
geschieht nicht nur in China, Russland 
und der arabischen Welt, sondern auch 
durch bestimmte politische Bewegungen 
in den USA, Indien und Europa. Die zu-
künftige Existenz liberaler Werte ist so 
zweifelhaft und fragil wie unsere eigene. 
Regierungen können den Liberalismus 
beschützen oder zerstören. Lasst uns 
nicht selbstgefällig sein! Lasst uns daran 
denken, dass einen Preis dafür zu zahlen 
gibt, unsere Freiheiten zu schützen, wozu 
auch die Verpflichtung gehört, unsere 
moralischen und bürgerlichen Aufgaben 
zu erfüllen. Lasst uns die liberalen Werte 
feiern, die es uns ermöglicht haben, die 
Weisheitslehren und Techniken des Yoga 
zu empfangen und von ihnen zu profitie-
ren. Lasst uns diese ehren, indem wie sie 
in unseren eigenen Leben manifestieren, 
eine Politik und Regierungen unterstüt-
zen, die liberale Werte fördern und indem 
wir sie teilen und für zukünftige Genera-
tionen in allen Sprachen erhalten. Ver-
pflichten wir uns zu Handlungen, die 
sowohl moralisch als auch wohltätig sind, 
in dem Bewusstsein, dass wir Gott lieben, 
wenn wir andere lieben.  

 

Weiterführende Lektüre:  

Das Gegenteil tun: Die fünf Yogischen 
Schlüssel zu guten Beziehungen – E-Book, 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

von Marshall Govindan; 
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#opposite_doing_ebook 

The Lost History of Liberalism, from 
Ancient Rome to the 21st Century, von 
Helena Rosenblatt 

„The Social Concern of the Siddhas”, The 
Yoga of Tirumular: Essays on the 
Tirumandiram, von Dr. T. N. Ganapathy, 
Ph.D und Dr. KRA Arumugam, Ph.D; 
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#yoga_tirumular_book 

„Anderen den Weg zeigen: Arrupadai”, 
↗Kriya Yoga Journal, Herbst 2017  

„Ist unsere Moral von unserem Glau-
ben an die Existenz Gottes abhängig?“, 
↗Kriya Yoga Journal, Winter 2018/19 

Jesus und die Yoga Siddhas, von Mars-
hall Govindan; 
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#wisdom_jesus_de 

 

 

2. Ich Bin, weil du mich liebst 
von Durga Ahlund

Ich fahre alleine mit dem Auto durch 
die Berge, wobei das Babaji-Mantra still 
mit meinem Atem fließt. Die Fenster sind 
heruntergelassen, das Schiebedach ist 
geöffnet, der Wind auf 
meiner Haut fühlt sich 
kühl und frisch an. Das 
von den intensiv gefärb-
ten Herbstblättern 
reflektierte Sonnenlicht 
verschlägt mir vorüber-
gehend den Atem. Mein 
Herz öffnet sich weit 
und ich erfahre Freude 
in solch einer Fülle, wie 
ich sie seit einer Weile 
nicht mehr gespürt 
habe. Eine Botschaft 
erwartet mich in diesem 
Moment, „ICH BIN, weil 
du mich liebst!“ Ich 
spreche die Botschaft 
laut aus. Ich halte am 
nächsten Rastplatz an, um sie aufzu-
schreiben, weil ich weiß, dass ich darüber 
tief und vollständig kontemplieren soll.  

Was sich in der Stille offenbart, ist kein 
intellektuelles Wissen, sondern eine Art 
direkte Erfahrung; die Verwirklichung 
einer Wahrheit, dadurch dass man sie im 

Moment lebt, eine Ant-
wort auf eine unausge-
sprochene Frage. Das 
„ICH BIN“ in mir, selbst-
erhaltend, stärkend und 
heilend, manifestiert 
sich in meinem Geist 
und Körper. Es wird als 
Verbindung empfun-
den. Es ist ein Gefühl 
der freudigen Begeiste-
rung der Liebe.  

Mir wird klar, dass 
diese Ich Bin-Präsenz 
der innere Guru ist, die 
bzw. der alle Dinge 
langsam klärt bzw. 
auflöst, alle Zweifel 
beantwortet und nur 

das offenbart, was enthüllt werden soll 
und das auch nur zum richtigen Zeit-
punkt. Ich bin zuversichtlich genug, das 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#opposite_doing_ebook
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#opposite_doing_ebook
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#yoga_tirumular_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#yoga_tirumular_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-24-3-Herbst-2017.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-25-4-Winter-2018-19.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#wisdom_jesus_de
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#wisdom_jesus_de


8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Leben so zu akzeptieren, wie es ist, ge-
duldig genug, abwarten zu können, was 
als nächstes passiert, bereit, die Arbeit zu 
tun, die mir aufgetragen wird und kann 
darauf vertrauen, dass alles so ist, wie es 
sein soll. Aber wie kann ich wissen, ob 
diese Präsenz hierfür verantwortlich ist?  

Ich habe mich tief nach innen fallen 
lassen und bin jenseits der Grenzen mei-
nes Geistes gereist, um mich in meinem 
Herzen wandernd wiederzufinden. Dort 
habe ich ein von Gnade erfülltes Licht 
erfahren und gespürt, aber ich weiß 
nichts von jener Präsenz, die ich als trös-
tenden Begleiter beanspruche. Ich spüre, 
dass die Liebe möglicherweise das Tor ist, 
um unseren tiefsten, wahrhaftigsten Zu-
stand des Ich Bin zu erkennen.  

Ich beginne zu fühlen, dass das göttli-
che Ich Bin sich in allen Wesen, in allen 
Ereignissen und Verhaltensweisen aus-
drückt, unabhängig von jeder Empörung 
oder Verwirrung, die das Ego diesbezüg-
lich empfinden mag. Also versuche ich, 
auf jeden Umstand, angenehm wie unan-
genehm, mit Gleichmut zu reagieren. Ich 
lerne, Enttäuschungen anzunehmen und 
mich von ihnen weniger beeindrucken zu 
lassen. Ich stelle fest, dass ich mich besser 
dagegen wehren kann, von herausfor-
dernden Gedanken und sich mir darbie-
tenden Situationen ausgehebelt zu wer-
den. Und ich verlasse mich regelmäßig auf 
ein Gefühl der Geistesgegenwart, das 
mich leitet.  

 

Fragende Präsenz 

Obwohl ich die Existenz dieser Prä-
senz, dieser inneren Führung in mir, nicht 
bezweifle, frage ich mich, wie man von 
jemanden erwarten kann, einen uner-
schütterlichen Glauben in die Gegenwart 
Gottes bzw. des Gurus oder eines weiten, 
bewussten göttlichen Gnadenlichts zu 

entwickeln, die einen leitet und unter-
stützt? Meinen eigenen Kindern habe ich 
nur erklärt, dass sie, wenn sie still sind 
und ihrem Herzen vertrauen, vielleicht die 
Stimme und Führung einer Gegenwärtig-
keit des Seins in sich erfahren. Ich weise 
sie auf die Gelegenheiten hin, bei denen 
sie Synchronizität, Intuition oder Inspira-
tion erfahren haben und sich richtig ent-
schieden bzw. gehandelt haben oder 
einfach dieses Gefühl hatten, dass das 
Glück auf ihrer Seite ist. Sie erinnern mich 
daran, dass sie diesen Erfahrungen im 
Allgemeinen nicht mehr vertrauen als 
dem Zufall, ob gut oder schlecht, und dem 
Intellekt, und wenn eine solche kosmische 
Energie existiert, dann sollte sie nach-
weisbar sein. Gewiss sagen sie, dass der 
Intellekt vertrauenswürdiger ist als das 
Herz, was auch immer das sein mag?  

Ich empfehle, dass man, um eine Ver-
bindung zum Herzen herzustellen, emp-
fänglich sein und lernen sollte, tief nach 
innen zu hören, innig zu fühlen und sich 
zu erlauben, den Augenblick exakt so zu 
erfahren, wie er ist. Der emotionale Kör-
per muss weicher werden, um die Stimme 
des Herzens zu hören. Der geistige Lärm 
muss zur Ruhe kommen, damit man sich 
mit dem Intellekt verbinden kann. Der 
Intellekt fixiert sich, während er versucht, 
zu unterscheiden und zu verstehen. Aus-
gehend von dieser Fixierung analysieren, 
schlussfolgern und denken wir. Durch den 
Intellekt reflektieren wir und unterschei-
den zwischen richtig und falsch. Im Intel-
lekt drängt uns die Bewusstheit dazu, 
unser Verhalten zu ändern. Der Intellekt 
befindet sich in unmittelbarer Nähe zu 
einer höheren Intelligenz, zur Gegenwär-
tigkeit. Durch den Intellekt fließen Inspi-
ration und Einsicht, allerdings transzen-
diert Inspiration gewöhnliche intellektu-
elle Klugheit. Sie ist von einer höheren 
Ordnung. Diese höhere Intelligenz über-



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

steigt Vernunft und Denken, sie gehört 
dem Bereich des Gewissens an. Sie fixiert 
sich nicht. Sie ist der Bereich des Zeugen, 
welcher der stets gegenwärtige Beobach-
ter ist.  

Die Qualität des Geistes wird dadurch 
bestimmt, wohin und wie die eigene Auf-
merksamkeit gelenkt wird. Man muss 
gegenwärtig sein, um die Aufmerksamkeit 
in den Zustand der Bewusstheit zu ver-
setzen. Ein mit Gedanken und Wünschen 
gefüllter Geist wird nicht über die Band-
breite verfügen, die Inspiration, Einsicht 
und den Frieden zu empfangen, die der 
höhere Geist bietet. Es ist nicht notwen-
dig, dass der Geist vollkommen gedanken-
leer ist, aber Bewusstheit erfordert, dass 
man keinen der Gedanken für sich bean-
sprucht. Gedanken mögen einfach auf-
kommen, allerdings sollten sie ebenso 
leicht wieder gehen. Gedanken reisen 
sanft und unberührt durch den Raum des 
Geistes. Ich habe festgestellt, dass wahr-
hafte Aufrichtigkeit, Streben und Hingabe 
an eine Meditationspraxis notwendig 
sind, um eine starke Verbindung aufrecht 
zu erhalten.  

Was mir auf meinem Weg am meisten 
geholfen hat, war, dass ich schon in jun-
gen Jahren Zeit damit verbracht habe, zu 
erforschen und festzustellen, dass das, 
was ich bin, in meinem Herzen und nicht 
in meinem Kopf zu finden ist. Außerdem 
erkannte ich aus meinen frühesten Erin-
nerungen eine Quelle der inneren Füh-
rung und des Trosts, die mich beschützt. 
Tatsächlich wandte ich mich in Zeiten 
emotionalen Aufruhrs nicht an meine 
Mutter, sondern an etwas in meinem 
eigenen Wesen. Ich wandte mich sowohl 
zum Trost und zur Erklärung als auch 
zum Verstehen nach innen. Es handelte 
sich dabei eher um ein Gefühl, als ob ich 
mich in fluffigen Wolken niederließe, als 
um eine Visualisierung, aber die Führung 

zeigte sich gelegentlich in meinem Geist 
als wogende Wellen in Graustufen, oder 
stellte sich einfach als ein einzelnes Wort 
ein, das sofort Ängste beruhigte, Dinge 
erklärte oder mich in den Schlaf wiegte. 
Ich habe diesem tröstenden, inspirations-
reichen Geisteszustand in sehr jungen 
Jahren die Rolle meines allerbesten 
Freundes zugedacht. Anders als ein ima-
ginärer Freund führte mich mein allerbes-
ter Freund nie in Versuchung, oder be-
schwor Konflikte herauf. Und als ich älter 
wurde und der Egoismus mich in Schwie-
rigkeiten brachte, ließ mich mein aller-
bester Freund niemals damit allein. Ich 
verspüre für meinen allerbesten Freud 
eine tiefe und beständige Liebe und Ver-
ehrung. Und ich wusste, dass mein ver-
trautes Selbst, Ich Bin, mich ebenso be-
dingungslos liebte und für mich sorgte. 

Die Herausforderung für uns alle be-
steht darin, die Verbindung aufzulösen, 
die wir zu der normalen menschlichen 
Verfassung haben und an die wir unaus-
löschlich gebunden zu sein scheinen. Wir 
alle akzeptieren und glauben, dass wir als 
Individuen geboren werden, durch be-
stimmte Umstände eingeschränkt sind, 
dazu verpflichtet sind, innerhalb dieser 
Begrenzungen, so gut wir können, zu 
leben und wir dann sterben. Um auf etwas 
jenseits der menschlichen Konditionie-
rung und des menschlichen Verstehens 
vertrauen zu können, muss man nach 
einer Verbindung zu/m Gott/Guru/Selbst 
streben. Zur Erschaffung neuer Schalt-
kreise, welche die Verbindung zwischen 
dem denkenden Geist und dem höheren, 
reineren Seinszustand stärken, muss man 
sich der mentalen Stille und dem bezeu-
genden Gewahrsein zuwenden. 

 

Neue Verbindungen durch Gewahrsein 
erschaffen 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wie können wir neue Verbindungen, 
neue Verknüpfungen, herstellen, sodass 
wir uns bewusst jener göttlichen Präsenz, 
die bereits in uns ist, nähern und von ihr 
beeinflusst werden können? Wir werden 
diese Verbindungen durch die Ausbildung 
von Gewahrsein erschaffen. Was ist Ge-
wahrsein? Gewahrsein ist der reine, un-
verfälschte Bewusstseinszustand, wenn 
keine Gedanken vorhanden sind. Gewahr-
sein ist das Geheimnis des Glücks. Im 
Gewahrsein lässt du von allen Ansprü-
chen an den Moment ab. Im Zustand des 
Gewahrseins strebst du nicht länger nach 
einer anderen Erfahrung, als der, die du 
gerade erlebst. Wenn du also gegenwärtig 
sein und wunschlos bleiben kannst, ohne 
etwas bekommen oder loswerden zu 
wollen und den Augenblick einfach be-
obachtest, befindest du dich in einem 
Zustand des Bezeugens.   

Verbindungen entstehen, wenn wir 
immer mehr bezeugen. Falls wir anfan-
gen, uns zum Verstehen an das bezeugen-
de Gewahrsein zu wenden, wird diese 
Verbindung verstärkt. Um zu lernen, uns 
mehr auf das Gewahrsein als auf das 
Denken zu verlassen, müssen wir uns 
dafür entscheiden, von dem Zynismus und 
den mentalen Übungen abzulassen, die 
wir normalerweise dazu benutzen, uns 
unserer inneren Führung entweder zu 
widersetzen oder sie zu beweisen bzw. zu 
widerlegen. Wir müssen lernen, unsere 
Widerstände und die Quelle dessen zu 
erkennen, warum wir uns gegen die In-
tegrität und den Einfluss der Seele weh-
ren. Wir müssen damit beginnen, die 
außerordentliche Wichtigkeit, die wir der 
Aneignung von Wissen bzw. unserer eige-
nen Klugheit und unserer persönlichen 
Geschichte beimessen, aufzugeben. In 
jenen Phasen mentaler und emotionaler 
Stille, in denen wir über unserer ange-
sammeltes Wissen hinaus gehen können, 

wird das Gewahrsein weiter und durch-
dringender. Wenn wir die Welt regelmä-
ßig in dem Zustand des Gewahrseins 
erforschen, können mentale Konflikte 
aufgelöst werden, da Angst, Zweifel und 
Unsicherheit durch Frieden ersetzt wer-
den. Wir fühlen uns leichter und klarer 
und mehr verbunden mit unserem liebe-
vollen Selbst.  

 

Als Empfänger von Kriya Yoga können 
wir uns glücklich schätzen 

Kriya Yoga Sadhana bzw. jede integrale 
Praxis von Asana, Pranayama, stiller Me-
ditation und Gewahrsein kann das Ner-
vensystem stärken, Stress reduzieren und 
dazu beitragen, Emotionen zu harmoni-
sieren, aber zusätzlich bietet uns Kriya 
Yoga den Sat Guru Kriya Babaji, in den wir 
uns verlieben können. Denn ohne Liebe 
gibt es keine Wahrheit. Ohne Wahrheit 
gibt keinen Fortschritt.  

Babaji kann uns eine Liebe bieten, die 
alle Erfahrungen und Emotionen trans-
zendiert. Es handelt sich dabei um eine 
Liebe, die bestehen bleibt, selbst wenn 
man sich nicht in einem Gefühlszustand 
befindet, der allgemein als „Liebe" be-
zeichnet wird. Eine Mutter kennt diese 
Art von Liebe. Unabhängig von den Her-
ausforderungen, Enttäuschungen oder 
der Erschöpfung, die mit der Erziehung 
der eigenen Kinder verbunden sind, wird 
die Liebe stärker, reicher, weiter und 
dehnt sich weit über unsere eigene Fami-
lie hinaus aus.  

Die Liebe zum Guru ist genauso. Sie 
bietet uns die gleiche Art von seltener, 
wahrer, sich ausdehnender Liebe. Und 
daher muss man, genauso wie eine Mut-
ter, bedingungslos lieben. Reine Liebe 
beruht nicht auf Leistung und Gegenleis-
tung. Sie ist nicht erfüllt von Leidenschaft 
oder Drama. Diese Liebe ist reine, tiefe, 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

wahre Verbindung und Verbundenheit. 
Sie wird durch Gewahrsein, Sanftheit und 
Mitgefühl gespeist. Diese Form der Liebe 
wächst mit uns, wobei sie uns und unsere 
Beziehungen stärkt. Sie ist zeitlos und 
unbegrenzt. Diese Form der Liebe fließt 
durch dich, über dich hinweg und in die 
Welt hinaus. Sie ist transformierend, da 
sie einen Funken der Wahrheit enthält. 

Wenn die Liebe und das Gewahrsein stark 
genug werden, entzündet sich der Funken 
und haucht einem Feuer Leben ein, das 
alles vor deinen Augen transformiert. Der 
Guru ist Liebe, der Guru ist Wahrheit, der 
Guru ist im Inneren und wahre Transfor-
mation geschieht dann, wenn du es am 
wenigsten erwartest. Es ist reine Magie.  

  

 
3. Wie kann man sich wieder mit dem Guru verbinden? 

von M. G. Satchidananda 
 

Vor kurzem erhielt ich eine E-Mail von 
jemandem aus Moskau (Russland) mit 
dieser Frage: „Wie kann man sich wieder 
mit dem Guru verbinden?” Als ich darüber 
nachdachte, wie ich diese Frage beant-
worten sollte, wurde mir klar, wie viele 
Möglichkeiten es gibt, sie zu erwidern, 
und dass jede von einer anderen Perspek-
tive abhängt. Es richtet sich danach, wie 
man die Frage „Was ist ein Guru?" beant-
worten würde. Es hängt auch davon ab, ob 
man von der westlichen oder der indi-
schen Kultur geprägt ist. Das Wort ist zu 
einem viel missbrauchten und missver-
standenen Begriff geworden, vor allem im 
Westen, wo es mit indischen Lehrern in 
Verbindung gebracht wird, die nicht prak-
tiziert haben, was sie predigten! Aber 
auch in Indien zeigen die Menschen, wenn 
sie Dinge wie „mein Guru" sagen, einen 
Mangel an Verständnis und Wertschät-
zung für seine Bedeutung. Eine andere 
Frage ist, ob das Bedürfnis, sich wieder 
mit dem Guru zu verbinden, in erster 
Linie physischer, emotionaler, mentaler, 
psychischer oder spiritueller Natur ist.   

Ich habe seit dem Sommer 2004 nicht 
mehr über dieses Thema im Kriya Yoga 
Journal geschrieben. In dieser Ausgabe 
hatte ich ein Kapitel mit dem Titel 

„Gurupurnima" aus meinem Buch „Kriya 
Yoga – Erkenntnisse auf dem Weg" aufge-
nommen. Darin hatte ich die verschiede-
nen traditionellen Rollen oder Tätigkeiten 
des Gurus als Person beschrieben, weil 
diese für die meisten Menschen leichter 
zu verstehen sind als die Bedeutung und 
der wahre Sinn des Wortes „Guru“. Be-
sonders heute, wo es so wenige Personen 
gibt, die sich als Guru präsentieren, ist das 
Ansehen dieses Begriffs seit den Jahren, in 
denen so viele Gurus in den Westen ka-
men, Schüler sammelten und in einen 
Skandal verwickelt wurden, so tief gesun-
ken. Ihr persönliches Scheitern war die 
Geburtsstunde des weitverbreiteten Yoga 
Journals, das zugegebenermaßen 
„gurufeindlich“ war und dazu beitrug, 
eine „amerikanische Yoga-
Studioindustrie” zu schaffen. Die beiden 
Begriffe „Yoga" und „Guru" wurden zu 
Homographen mit vielschichtigen Bedeu-
tungen, die sich in der darauf folgenden 
Welle der kommerziellen Massenver-
marktung völlig voneinander gelöst ha-
ben. Daher werde ich hier nicht wiederho-
len, was in diesem früheren Artikel über 
die Rolle, die Tätigkeit und die Person des 
Gurus sowie die Beziehung zu ihm ge-
schrieben wurde. Dieser Artikel wird sich 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

mit der Frage befassen, wie man sich 
wieder mit dem Guru verbinden kann. 
Insbesondere, wie man sich mit dem 
inneren Guru verbindet. 

Während der ersten Kriya Yoga Ein-
weihungszeremonie erkläre ich aller-
dings, dass das Wort „Guru" am besten als 
ein „Tattva" zu verstehen ist, ein be-
stimmtes Prinzip der Natur bzw. von 
Shakti, das die Wirkung hat, göttliche 
Qualitäten zu offenbaren, insbesondere 
„das Wahre, das Gute, das Schöne und die 
bedingungslose Liebe". 

Daher kann alles, was diese zum Aus-
druck bringt, sei es ein Buch, ein Sonnen-
aufgang oder die Augen eines Babys, als 
eine Manifestation des „Guru-Tattva" 
betrachtet werden. Wenn eine Person 
diese ständig manifestiert, neigen andere 
dazu, diese Person als „Guru" zu bezeich-
nen. Aber es ist nicht die Person, die ein 
„Guru" ist. Der Guru ist die Lehre und die 
Praktiken, die dem Schüler vermittelt 
werden, geboren aus einem höheren 
Bewusstsein. Es ist das, was durch diese 
Person kommt, ob sie nun lehrt oder 
schweigt, was das Herz eines anderen auf 
tiefe Weise berührt und diese göttlichen 
Qualitäten offenbart oder manifestiert. 
Trotz der persönlichen Begrenzungen der 
Person manifestiert sich das Guru-Tattva. 

 

Wie kann man sich wieder mit dem 
Guru verbinden? 

Wie bereits erwähnt, hängt die Ant-
wort auf diese Frage davon ab, ob das 
Bedürfnis nach einer „Wiederverbindung" 
in erster Linie körperlicher, emotionaler, 
mentaler, psychischer oder spiritueller 
Natur ist.   

Diese Perspektiven begrenzen jeweils 
die Erfahrung des Gurus. Wie Schleier 
können sie verdunkeln oder einschrän-
ken, was durchscheint. Das Begriff „Guru“ 

leitet sich von dem Wort „Guna" ab, das 
sich auf die drei Eigenschaften der Natur 
bezieht: Aktivität, Trägheit und Gleichge-
wicht (Rajas, Tamas und Sattva). Das 
gesamte letzte Kapitel der Yoga Sutras von 
Patanjali ist der Frage gewidmet, wie man 
ihren Einfluss überwindet und das ulti-
mative Ziel des Yoga erreicht, das als 
Kaivalya oder absolute Freiheit vom Ein-
fluss der Gunas bezeichnet wird. Der Guru 
ist also derjenige, der einen zu diesem 
Ziel führt. Die Yogapraxis wird in dem 
Maße zum Guru, in dem sie das eigene 
energetische Bewusstseinsniveau über 
die egoistische Perspektive hinaus an-
hebt. Die Praxis wird auch insoweit zum 
Guru, wie man aus persönlicher Erfah-
rung lernt. Yogische Sadhana oder Praxis, 
wenn sie regelmäßig und geschickt prak-
tiziert wird, erlaubt es der eigenen Wahr-
nehmung, geistige Täuschungen zu 
durchdringen, die als die Wirkkräfte von 
Maya bekannt sind, dem Naturprinzip, 
welches das Bewusstsein durch Zeit, 
Raum, Leidenschaft, Karma und Unwis-
senheit über die eigene wahre Identität 
begrenzt. Daher erfordert die Überwin-
dung jedes dieser Prinzipien unterschied-
liche yogische Praktiken. Weisheit ist die 
Frucht ihrer Praxis. 

 

Physisch: 

Überlege einmal, wie viel deiner Zeit 
und Mühe du jeden Tag den Bedürfnissen 
oder Ansprüchen des physischen Körpers 
in Bezug auf Nahrung, Unterkunft, Über-
leben, Müdigkeit, Wohlbefinden, 
Schmerzvermeidung, Sinneslust und 
Anspannung widmest. Das regelmäßige 
Praktizieren der Yoga-Asanas oder Kör-
perhaltungen und der Diätvorschriften ist 
das Hauptmittel zur Beseitigung dieser 
Quellen der Ablenkung. Wenn die Körper-
haltungen mit dem Schwerpunkt auf ihrer 
entspannenden und therapeutischen 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wirkung anstatt auf Leistung ausgeführt 
werden, beruhigen sie auch die emotiona-
len/vitalen und mentalen Körper. Die sich 
daraus ergebende Ruhe schafft die not-
wendige Voraussetzung dafür, dass sich 
das Bewusstsein nach innen wenden und 
den inneren Guru, das Selbst, erkennen 
kann. Das Sprichwort, „Guru, Gott und 
Selbst sind eins" kann dann verwirklicht 
werden. 

Die Verbindung mit dem Guru-Tattva 
kann auf körperlicher Ebene auch dann 
erfolgen, wenn man sich in der physi-
schen Gegenwart jemandes befindet, der 
es manifestiert. Die bloße Anwesenheit 
einer solchen Person erhebt das Bewusst-
sein anderer. Antworten auf Fragen kön-
nen spontan im Geist anderer auftauchen, 
bevor sie überhaupt gestellt werden. 

Die Betrachtung des Bildes eines Leh-
rers, den man mit dem „Guru-Tattva" 
identifiziert, kann ebenfalls wirksam sein, 
um sich wieder zu verbinden. Auch das 
hingebungsvolle Praktizieren der 1., 2. 
und 18. Haltung der Babaji‘s-Kriya-Hatha-
Yoga-Serie und das Chanten des Guru-
Mantras sind effektiv. 

 

Emotional/Vital: 

Der Vitalkörper ist der Sitz aller Emo-
tionen. Die meisten davon sind negativ. Zu 
den negativen Emotionen gehören Lan-
geweile, Depression, Traurigkeit, Stolz, 
Angst und Ärger. Er ist auch der Sitz aller 
Begierden, einschließlich kleiner Vorlie-
ben und Abneigungen. Er durchdringt 
sowohl den physischen als auch den men-
talen Körper, die in ihrer Schwingungsfre-
quenz benachbart sind. Da er sowohl 
unsere Gefühle als auch unsere Gedanken 
beherrscht, versucht der Yogi, seine Aus-
wirkungen zu neutralisieren.   

Die Praxis von Bhakti-Yoga bewirkt 
dies direkt, indem sie die eigenen Ener-

gien auf die positive Emotion der reinen, 
bedingungslosen Liebe lenkt. Das Objekt 
der Liebe ist ein göttliches Wesen oder 
eine Persönlichkeit, ein Heiliger, ein Gott 
oder eine Göttin. Chanten, Singen von 
Liedern oder Hymnen, Gruppen- oder 
Einzelanbetung und Zeremonien sind die 
häufigsten Ausdrucksformen des Bhakti-
Yoga. Im Gegensatz zum Gebet stellt er 
keine Forderungen, er ist nicht bittstelle-
risch. Er ist feierlich und bedingungslos. 
Er vermittelt uns die Erfahrung von Freu-
de oder Glückseligkeit. Freude bzw. 
Glückseligkeit ist im Unterschied zu Glück 
bedingungslos. Yoga lehrt, dass die ulti-
mative Realität Satchidananda oder Abso-
lutes Sein, Absolutes Bewusstsein und 
Absolute Glückseligkeit ist. Da Bhakti-
Yoga jedoch in erster Linie von Emotionen 
gespeist wird, ist er in der Regel instabil, 
und daher kann man leicht in negative 
emotionale Tendenzen oder mentale 
Gewohnheiten zurückfallen, bis diese auf 
mentaler Ebene durch die Praxis von 
Meditation ausreichend gereinigt worden 
sind. 

 

Mental: 

Der Mentalkörper umfasst die fünf 
Sinne, das Gedächtnis und die Fähigkeit, 
Lernen, körperliche Aktivitäten, Visuali-
sierung, Planung, Organisation und Spre-
chen zu koordinieren. Diese werden in 
der Regel durch Gewohnheiten gesteuert. 
Viele Erinnerungen sind durch positive 
oder negative Emotionen konditioniert, 
an denen man festhält. Sie sind eine große 
Quelle der Verschleierung. Folglich kann 
man die zugrunde liegende Realität nicht 
sehen, die eigentlich das Guru-Tattva ist. 

Die yogische Methode, sich mit dem 
Guru aus der mentalen Perspektive zu 
verbinden, beinhaltet das Loslösen von 
den Bewegungen des Geistes. Patanjali 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

bezeichnet dies als „Kriya Yoga". Im Yoga 
Sutra II.1 sagt er, dass es aus ständiger 
Übungs-Praxis, Selbststudium und Hinga-
be an Ishvara besteht. Im Yoga Sutra I. 24 
schreibt er: „Ishvara ist das besondere 
Selbst, unberührt von allen Belastungen, 
Handlungen, deren Auswirkungen oder 
irgendwelchen unterschwelligen Eindrü-
cken von Wünschen.“ Im Yoga Sutra I.26 
erklärt er weiter: „Unberührt durch die 
Zeit ist er der Lehrer selbst der ältesten 
Lehrmeister.“ In I.27 und 28 sagt er uns, 
dass „das Wort, das Ishvara offenbart, der 
mystische Laut OM ist“, und dass man 
„deshalb diese heilige Silbe OM immer 
wiederholen sollte, während man mit Hin-
gabe über ihren Sinn nachdenkt.“ 

Im Yoga Sutra I.12, sagt er uns, dass 
man durch die ständige Praxis des 
Losgelöstseins aufhört, sich mit den Fluk-
tuationen des Bewusstseins zu identifizie-
ren. Im Yoga Sutra II.11 führt er dies wei-
ter aus: „Im aktiven Stadium werden diese 
Fluktuationen des Bewusstseins durch 
Meditation beseitigt.“ 

Eine andere Möglichkeit, sich mit dem 
Guru zu verbinden, besteht darin, wäh-
rend der Meditation die Form der Person 
des Gurus zu visualisieren und ein Mantra 
zu wiederholen, das sich auf den Guru 
bezieht, wie z.B. „Om Kriya Babaji Nama 
Aum". Babaji, der Ursprung und die le-
bendige Quelle des Kriya Yoga, hat gesagt, 
dass man seinen Segen und seine Unter-
stützung erhält, wenn man seinen Namen 
mit Liebe wiederholt. Eine der einfachs-
ten, aber unpersönlichen Möglichkeiten, 
sich geistig mit dem Guru zu verbinden, 
ist der Gedanke „Babaji ist Liebe und Liebe 
ist Babaji". Dann wird jede Aktivität, die 
mit Liebe ausgeführt wird, zu einem Mit-
tel, sich mit dem Guru zu verbinden! Siehe 
dazu den Link zu dem Artikel „Liebe, 
Gnade und der Guru" am Ende. 

 

Intellektuell: 

Der intellektuelle Körper ist die Di-
mension, in der sich Ideen, Worte und 
Lehren befinden. Anders als die Bewe-
gungen im Mentalkörper haben sie keine 
visuelle Form. Sie sind abstrakt, auch 
wenn sie schriftlich oder mit der Stimme 
ausgedrückt werden können. 

Yoga bietet Weisheitslehren als Mittel, 
um den Menschen durch die Grenzen der 
intellektuellen Perspektive zu führen. 
Anders als in der Philosophie besteht der 
Zweck der Weisheitslehren darin, Anlei-
tung zu geben, wie man Leiden vermeidet 
und wie man Gott, das Selbst und den 
Guru verwirklicht. Ein Lehrer, der konse-
quent Weisheit lehrt, ist ein Guru, ein 
Träger des Guru-Tattva. Meditation über 
die Lehren, die mit einem Guru in Verbin-
dung stehen; Rezitation des Kriya Yoga 
Gelöbnisses: „Ich akzeptiere Satguru Kriya 
Babaji als mein Ideal und werde über 
diesen kontemplieren ....". Wie in der ersten 
Einweihung gelehrt, sind dies Möglichkei-
ten der Hingabe an Ishvara, der, wie oben 
erwähnt, das Selbst und der Guru ist. 

 

Seelisch: 

Was ist das seelische Wesen? Man 
kann es sich als den inneren Guru vorstel-
len, die Stimme unserer Seele. Sri Auro-
bindo bezeichnet es meist metaphorisch 
als einen „Funken, der vom Göttlichen 
kommt": 

„Das Seelische ist ein Funke, der vom 
Göttlichen kommt, der in allen Dingen 
vorhanden ist, und während sich das Indi-
viduum entwickelt, wächst er in ihm und 
manifestiert sich als das seelische Wesen, 
die Seele, die immer nach dem Göttlichen 
und der Wahrheit sucht und dem Göttli-
chen und der Wahrheit antwortet, wann 
und wo immer sie ihm begegnet." (Auro-
bindo 2012: 105) 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

„Es gibt Individualität im seelischen We-
sen, aber keinen Egoismus. Der Egoismus 
verschwindet, wenn sich das Individuum 
mit dem Göttlichen vereinigt, oder sich dem 
Göttlichen völlig hingibt. 

Das innerste seelische Wesen ersetzt das 
Ego. Durch Liebe und Hingabe an das 
Göttliche wird das seelische Wesen stark 
und manifest, so dass es das Ego ersetzen 
kann." (Aurobindo 1972: 124). 

„Es kann als ein mystisches Licht hinter 
dem Herzzentrum wahrgenommen wer-
den. Man kann vom Seelischen sagen, dass 
es dies [der leuchtende Teil unseres We-
sens] ist, denn das Seelische ist in Kontakt 
mit dem Göttlichen und eine Projektion des 
Göttlichen in die niedere Natur. Das Seeli-
sche befindet sich tief im inneren Herzzent-
rum hinter dem emotionalen Wesen. Von 
dort aus dehnt es sich nach oben aus, um 
den seelischen Verstand zu bilden, und 
nach unten, um das seelische Vitale und das 
seelische Physische zu formen, aber norma-
lerweise wird man sich dessen erst be-
wusst, nachdem der Verstand, das Vitale 
und das Physische unterworfen und unter 
den seelischen Einfluss gebracht wurden." 
(Aurobindo 2012: 122-123) 

Man kann den inneren Guru in dem 
Maße verwirklichen, in dem auch das 
seelische Wesen aus dem Hintergrund in 
den Vordergrund des eigenen Bewusst-
seins tritt. Solange die egoistische Sicht-
weise, die aus der falschen Identifikation 
mit dem physischen Körper, den Emotio-
nen und den Bewegungen des Geistes 
entstanden ist, durch die reinigende Pra-
xis von Kriya-, Bhakti- und Karma-Yoga 
nicht ausreichend zur Ruhe gebracht 
wird, hat man nur gelegentliche Kontakte 
mit dem seelischen Wesen. Es kann War-
nungen, kraftvolle Einsichten und Ant-
worten auf wichtige Fragen geben. 

In der ersten Einweihung von Babaji's 
Kriya Yoga wird das Babaji Samyama 
Kriya, die siebte Meditationstechnik, 
gelehrt, um mit Babaji zu kommunizieren. 

Wenn wir uns des seelischen Wesens 
im Innern bewusst werden, leitet es die 
Sadhana (die Praxis, durch die Vollkom-
menheit, Siddhi, erlangt wird). 

Wir können sagen, dass das seelische 
Wesen die Seele in der Natur ist, wobei es 
sich durch sie entwickelt, sie unterstützt 
und manchmal, wenn es eine Öffnung für 
ihren Einfluss gibt, unsere Person im 
Drama des Lebens führt.   

Es gibt klare Hinweise für seinen Ein-
fluss auf das innere Wesen, den inneren 
Geist, das innere Vitale und das innere 
Physische. 

„Diese Dinge – Liebe, Mitgefühl, Güte, 
Bhakti, Ananda – sind die Natur des seeli-
schen Wesens, denn das seelische Wesen ist 
aus dem göttlichen Bewusstsein entstan-
den, es ist der göttliche Teil in dir. Aber die 
niederen Anteile sind es noch nicht ge-
wohnt, dem Einfluss und der Kontrolle des 
Seelischen zu gehorchen oder sie zu schät-
zen, denn beim Menschen handeln die 
vitalen und physischen Anteile üblicherwei-
se für sich selbst und interessieren sich 
nicht dafür, was die Seele will. Wenn sie 
sich um das Seelische kümmern und ihm 
gehorchen, ist das ihre Bekehrung – sie 
beginnen, die seelische oder göttliche Na-
tur auf sich selbst zu übertragen." (Auro-
bindo 2012: 122) 

 

Spirituell: 

Der spirituelle oder Glückseligkeits-
körper hat keine Form. Er ist der subtilste 
aller fünf Körper. Er lässt sich am leichtes-
ten in tiefer Meditation erfahren, wenn 
die anderen Körper still und ruhig wer-
den. Dieser Zustand wird in den Yoga 
Sutras als Samadhi bezeichnet. In ihm 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

erkennt man die Identität mit allem. Er 
transzendiert Worte. Wenn man Das ist, 
verbindet man sich mit dem Guru. Man 
kann ihn auch erahnen, indem man sich 
auf große Aussagen wie „Babaji ist Liebe" 
oder „Anbu Shivam" (Liebe ist Gott), „Sei 
still und wisse, dass ich Gott bin", „Ich bin 
das" oder „Das bin ich" konzentriert. Lies 
mein Buch „Erleuchtung ist anders als du 
denkst“, um mehr darüber zu erfahren. 

 

Referenzen: 

„Das seelische Wesen: Unsere Öffnung 
für das Göttliche“, Teil 1, ↗Kriya Yoga 
Journal, Teil 1, Herbst 2019 

Teil 2, ↗Kriya Yoga Journal Winter 
2019/20 

„Babaji Samyama Kriya erfordert Of-
fenheit und Empfänglichkeit”, ↗Kriya Yoga 
Journal, Winter 2014/15 

„Liebe, Gnade und der Guru”, ↗Kriya 
Yoga Journal, Herbst 2015: 

„Guru Purnima“, ↗Kriya Yoga Journal, 
Sommer 2004 

Die Kriya Yoga Sutras des Patanjali und 
der Siddhas, von M. Govindan: 

www.babajiskriyayoga.net/german/sh
op.php#Patanjali 

Aurobindo, Sri. Briefe über Yoga, Jubi-
läumsausgabe. Pondicherry: Sri Aurobin-
do Ashram Verlag, 1972 

Aurobindo, Sri. „Briefe über Yoga” im 
Gesamtwerk von Sri Aurobindo, Band 28. 
Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram Ver-
lag, 2012 

 

 

4. Yoga ist ein Weg der Weisheit und der Liebe 

von Dr. T. N. Ganapathy 

(Anmerkung des Herausgebers: Dies 
ist eine deutsche Übersetzung eines Aus-
zugs aus: „The Yoga of Tirumular: Essays 
on the Tirumandiram“, Seiten 148-149)  

„Yoga mag mit Religion an sich in Ver-
bindung gebracht werden, aber er lässt 
sich klar von Religion und religiösen 
Praktiken unterscheiden. Während die 
Religion von Gottesverwirklichung 
spricht, bezieht sich Yoga auf Selbst-
Verwirklichung. Um Selbst-
Verwirklichung zu erreichen, wird im 
Yoga die Methode des Jnana (Weisheit) 
angewandt. Die tamilischen Yoga Siddhas 
bestanden auf der äußersten Wichtigkeit 
von Jnana und betonten nicht Bhakti als 
Methode zur Verwirklichung. Beim Bhakti 
weint das Herz dem nach, was verloren 

ist, während sich bei Jnana der Geist an 
dem erfreut, was er gefunden hat. Daher 
stehen die tamilischen Yoga Siddhas der 
Götzenverehrung und religiösen Prakti-
ken kritisch gegenüber. Sie sind gegen die 
fundamentalistische Haltung der Religion. 
In ihrer Literatur fehlen lokale Kulte oder 
Gottheiten fast vollkommen. Kein echter 
Siddha hat in der tamilischen Literatur 
ein Loblied auf irgendeine lokale Gottheit 
gesungen. Eine der Hauptcharakteristi-
ken, die Differenzierung, um einen echten 
Siddha zu bestimmen, ist herauszufinden, 
ob er/sie ein Loblied auf irgendeinen 
lokalen Gott oder eine lokale Gottheit 
verfasst hat. Nach Siva-Vakkiyar verehrt 
ein Siddha niemals eine Gottheit in einem 
Tempel (Anmerkung 1). Dies ist ein 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-3-Herbst-2019.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-3-Herbst-2019.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-4-Winter-2019-20.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-26-4-Winter-2019-20.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-21-4-Winter-2014-15.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-21-4-Winter-2014-15.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-22-3-Herbst-2015.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/flexpaper-ui/KYJ-22-3-Herbst-2015.php
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/articles/Guru%20Purnima.pdf
http://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/articles/Guru%20Purnima.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Patanjali
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Patanjali


17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Merkmal, das Siddhas von anderen Heili-
gen, insbesondere Alvaren und 
Nyanmaren unterscheidet. Aber die 
Siddhas glaubten an das höchste Abstrak-
te und nannten es „Das“ oder „Es“ oder 
„Soheit“ bzw. „Paraparam“ auf Tamil. Die 
Siddhas sind gegen jede institutionalisier-
te Religion, die Gewohnheiten, Bräuche 
und rituelle Praktiken hervorbringt, die 
einen daran hindern, spirituell wachsam 
und vollkommen bewusst zu sein. Forma-
litäten drohen wichtiger zu werden, als 
die eigene innere Natur bzw. das Selbst zu 
erkennen und somit werden Rituale und 
Heilige Schriften nur zu Fesseln. Jemand, 
der an Erleuchtung interessiert ist, sollte 
sich vor Stolpersteinen wie Ritualen, 
Schriften, Tempeln, Kirchen, Moscheen 
etc. in Acht nehmen, die den spirituellen 
Weg und Fortschritt behindern. Gemäß 
der Siddhas ist die Ursache für das Vor-
herrschen von Verblendung in unseren 
Leben eher institutioneller als persönli-
cher Natur.  

 

In dem Vorwort zu diesem Buch, Seiten 
XVII bis XVIII, schreibt Dr. Ganapathy 
auch:  

„… im Falle von Tirumular findet man 
im Tirumandiram keinen einzigen Hin-
weis darauf, dass er die einzelnen Gotthei-
ten in irgendeinem bestimmten Tempel 
verehrt hätte. Laut Tirumular ist die beste 
Form der Verehrung nicht Blumenhuldi-
gung, sondern das Nichttöten auch nur 
eines Atoms des Lebens und der beste Ort 
der Verehrung ist das Herz, wo die Seele 
wohnt (Vers 197)...… die Siddhas waren 
keine Gläubigen im Sinne von Götzenan-
betern … Sie glaubten an eine höchste 
Abstraktion. Die wiederholte Verwendung 
des Wortes Civam (ein abstraktes Nomen, 
das für „Güte“, „Glück“ und den höchsten 
Zustand Gottes steht, in dem Er als reine 
Intelligenz existiert) anstelle des ge-
bräuchlichen Begriffs Civan (der Siva 
bedeutet) macht diesen Punkt sehr deut-
lich. Anders formuliert, sie glaubten an 
eine abstrakte Idee der Gottheit anstatt an 
einen persönlichen Gott.“ 

 

Er schreibt weiter: „Tirumular bezieht 
sich auf Siva als Liebe. Seine Grundphilo-
sophie ist Liebe – eine unverfälschte, 
reine, spirituelle Liebe – die keine Gegen-
leistungen oder Ergebnisse erwartet. Sein 
Kehrreim ist Liebe, was sich in vielen 
seiner Verse widerspiegelt (270, 272-274, 
276, 279, 280-282, 286, 287, 416, 1005, 
1456 und 2980). Die drei großen Aussa-
gen Tirumulars sind: (i) Liebe ist Gott 
(anbe civam, Vers 270); (ii) Möge die 
gesamte Welt jene Glückseligkeit erlan-
gen, die ich empfangen habe (yan perra 
inban peruga i-v-vaiyam, Vers 85) und (iii) 
Die Menschheit ist eine Familie und Gott 
ist einer (onre kuamum oruvane tevanum, 
Vers 2104). All diese Maha-Vakyas des 
Tirumandirams drücken auf unterschied-
liche Art und Weise aus, dass das Höchste 

 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

die Liebe und nur die Liebe ist. Liebe ist 
Glückseligkeit, die von jedem erlangt 
werden kann und daher ist die Mensch-
heit, ja sogar die Welt, eine Familie mit 
Liebe (Gott) als Basis. Um den Ausbruch 
von Egoismus, welcher die Antithese der 
Liebe ist, zu vermeiden, hat Tirumular der 
Welt die Sastra (Abhandlung) des 
Tirumandirams geschenkt (Vers 87).  

Die Basis von Yoga oder Einheit ist Lie-
be. Nur durch Liebe erreicht man die 
Vereinigung mit Sivam.“ 

 

Anmerkung 1: Truth Speaks, 
Civavakkyam, Vers 21; 
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#civavakkiyam_book 

Für weitere Lektüre zu diesem Thema: 
The Yoga of Tirumular: Essays on the 
Tirumandiram (nur in englischer Sprache) 
und Jesus und die Yoga Siddhas – Lehren 
der Weisheit (erhältlich in 6 Sprachen) auf 
unserer Buchladen-Seite unter: 
www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php 

 

 

5. Acharya Chandra Devi, ein neues Mitglied des Or-

dens der Acharyas 

 

Wir freuen uns, unseren Lesern ein 
neues Mitglied des Babaji‘s Kriya Yoga 
Orden der Acharyas vorstellen zu können, 
das am Sonntag, den 17. April 2022, in 
Italien in den Orden aufgenommen 
wurde, und zwar im Rahmen einer 
Zeremonie, in der ihre Erfüllung der 
Mitgliedschaftsvoraussetzungen und ihr 
öffentliches Engagement für den Dienst 
an der Öffentlichkeit durch die 
Weitergabe der Lehren Babajis und Seines 
Kriya Yoga gefeiert wurden. 

Chiara Strani erhielt den Namen 
Chandra Devi. Sie praktiziert Babaji’s 
Kriya Yoga seit 2010. Folgendes sagt sie 
über sich selbst:  

„Ich habe viele Leben geführt und hatte 
viele Jobs in einem kleinen Teil Norditali-
ens, bevor ich mich in den letzten 15 
Jahren der Internetagentur meiner Fami-
lie gewidmet habe.  

Ich habe immer nach dem Sinn des 
Leidens gesucht, sowohl im Leiden selbst 
als auch bei der Überwindung von Leid. 
1997 fand ich mich in einem Seminar 
wieder, bei dem ich meine ersten Medita-
tionen praktizierte und einen kurzen 
Eindruck von etwas Unbekanntem erhielt, 
das mich von einem sehr alten Gefühl der 
Schuld befreite. Es war klar, dass ich nach 
etwas suchen musste und ich begann 
damit, die Wirklichkeit jenseits der Er-
scheinungswelt zu erforschen.  

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#civavakkiyam_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#civavakkiyam_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php


19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Ich hatte Babajis Namen als Teenager 
von einem einheimischen, befreundeten 
Sadhu gehört, der mir die Geschichte von 
seiner Begegnung mit Babaji in den Ber-
gen Nordindiens erzählte. Die Autobio-
graphie eines Yogi stand immer im Regal. 
Ich hatte das Buch zwar aufgeschlagen, 
aber nie gelesen.  

2003 hielt mich Yoga buchstäblich auf 
der Straße an, und so begann ich, Hatha 
Yoga zu praktizieren und mehr über Raja 
Yoga zu lernen. 2008 brachten mich einige 
scheinbar zufällige Ereignisse zu Babaji’s 
Kriya Yoga und das Wenige, was ich über 
Yoga wusste, machte 
aus einer neuen und 
weiteren Perspektive 
Sinn. Irgendetwas 
gab mir das Gefühl, 
zu Hause zu sein.  

Es kam dazu, dass 
ich zehn Jahre lang 
Yoga studierte und 
lehrte, eine Marke 
von Rudraksha Malas 
vertrieb, Acharya 
Arjuna mehr als ein 
Jahrzehnt lang bei 
Einweihungssemina-
ren unterstützte, 
einige Bücher über 
Kriya Yoga übersetzte und deren Vertrieb 
über Babaji’s Kriya Yoga Publications 
organisierte, ich zog sogar um, wobei ich 
immer erst im Nachhinein realisierte, wie 
dies alles mit Visionen aus Meditationen 
zusammenhing, mit der kreativen Kraft, 
die wir uns zu Nutze machen können.  

Nach dem Geschenk der dritten Ein-
weihung in Indien zog ich mich von den 

Yoga-Kursen zurück, um mein Studium 
und meine persönliche Praxis zu integrie-
ren und zu vertiefen und vielleicht auch, 
um aus einer Rolle herauszutreten. Ich 
begann, die Art und Weise, wie große 
Veränderungen und Herausforderungen 
auftreten und wie man mit ihnen umgeht, 
als yogische Sadhana in Aktion zu sehen. 
Die Idee der Trennung von Praxis und 
Leben fing an, zu verblassen.  

Einer der vielen Schätze, die ich beim 
Kriya Yoga gefunden habe, ist ein gewis-
ser Grad an Losgelöstheit. Ich akzeptiere 
Freude und Kummer gleichermaßen, in 

dem Wissen, das sie 
kommen und gehen. 
Ich sehe den Raum, in 
dem sich die Dinge 
von selbst formen, ich 
versuche, den Zei-
chen zu folgen, ver-
fügbar zu sein, ohne 
mich einzumischen 
und einem größeren 
Willen zu erlauben, 
das Spiel des Lebens 
zu lenken.  

Diesem Willen 
vertraue ich mich an 
und verneige mich 
vor der Kraft des 

Kriya Yoga, die Wahrnehmung und den 
Sinn der Lebenserfahrung zu transformie-
ren. Was ich um mich herum und bei 
anderen Praktizierenden geschehen sehe, 
inspiriert mich zu der moralischen Ver-
pflichtung, der sozialen und globalen 
Mission des Gurus zu dienen.   

Jai Babaji! Om Sharavana Bhava!“ 

 



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

6. News und Notizen

Kriya-Hatha-Yoga-Lehrgang: 03. bis 18. 
August 2023. Lerne, wie du deine Praxis 
von Babaji’s Kriya Hatha Yoga zutiefst 
spirituell gestalten kannst. Entwickle das 
Selbstvertrauen und die Kompetenz, ihn 
mit anderen zu teilen. Details unter (in 
englischer Sprache):  
www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/
events/hytt_quebec_2023.pdf 
 

Erhalte unsere neuen Babaji-
Grußkarten! Sie inspirieren und erin-
nern dich an Kriya Babaji und die Weis-
heit unserer Tradition. Wir senden sie dir 
über Whatsapp 2-3x pro Woche in sechs 
verschiedenen, wählbaren Sprachen. 
Gleichzeitig werden wir sie in englischer 
Sprache auf Instagram veröffentlichen 
(instagram.com/babajiskriyayoga bzw. 
www.babajiskriyayoga.net/german/week
ly-message.php). 

Weiterführende Information: Hier kli-
cken, zum Download der zugehörigen 
PDF-Datei.  

 

Neues Podcast-Interview mit M. G. 
Satchidananda. „Light Conversation with 
Bhaskar Goswami” zu einer Vielzahl von 
Themen (eine Stunde in englischer Spra-
che); Details unter: 
www.babajiskriyayoga.net/email/bky-
monthly-promo/english/bky-bhaskar-
podcast-2022.html 

 

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse, 
Fragen und Antworten. Viele unserer 
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstützung durch 
Online-Streaming von Hatha-Yoga-
Unterricht sowie Satsang-Treffen über 

Cyberspace-Kommunikationsplattformen 
wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die während der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, können 
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. Ihr Zweck ist es, die Teilnehmer zur 
Meditation zu ermutigen und in zweiter 
Linie eine gewisse Inspiration zu geben. 
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-
Yoga-Techniken werden nur in einem 
individuell abgestimmten Gespräch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewähr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. persönlich. 

 

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha 
Yoga Kursen, Meditationen und Sat-
sang-Treffen teilzunehmen. 

 

Babaji’s Kriya Yoga Online-Satsangs: 

Tägliche Gruppen-Sadhana:  

Montag bis Samstag, 13:30 Uhr (MESZ); 

Persönliche Anmeldung ist erforder-
lich per E-Mail an unser Sadhana Team, 
auf Deutsch bei Nathalie (natha-
lie.kriya@gmx.de) mit folgenden Anga-
ben: 

- Ort, Jahr und Acharya der eigenen 
Einweihung in Babaji’s Kriya Yoga 

 

Internationaler Sonntags-Satsang: 
15:30 Uhr (MESZ), am ersten Sonntag im 
Monat (auf Englisch) 
Dauer: 60 bis 120 Minuten, mit wechseln-
den Acharyas; Details unter: 

https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_o
nline_satsang/ bzw. 

www.babajiskriyayoga.net/german/satsa
ng.php 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/hytt_quebec_2023.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/hytt_quebec_2023.pdf
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/email/bky-monthly-promo/english/bky-bhaskar-podcast-2022.html
https://www.babajiskriyayoga.net/email/bky-monthly-promo/english/bky-bhaskar-podcast-2022.html
https://www.babajiskriyayoga.net/email/bky-monthly-promo/english/bky-bhaskar-podcast-2022.html
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php


21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Yoga Einweihungen und Veranstaltungen 

 

Erste Einweihung 
 

mit Satyananda 

Bretten (DE)                30.09. – 03.10.2022 

Veranstaltungsort: Indra Yoga 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       23. – 25.09.2022 

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga« 

↗weitere Details und Programm 
 

Kontakt: info@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

mit Chaitanya 

Wieselburg (AT)                 12. – 14.08.2022 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 
↗weitere Details und Programm 
 

Wieselburg (AT)                 25. – 27.11.2022 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 
↗weitere Details und Programm 
 

Kontakt: connect@rajayoga.at 
Telefon: 0043 (0)664 4180940 

 
 

 

 

 

 

Zweite Einweihung  
(Anthar Kriya Yoga) 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          16. – 19.06.2022 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof 

↗weitere Details und Programm 

 

Burgdorf (CH)                     08. – 11.09.2022 

vorläufiger Termin 

Veranstaltungsort: Purna Haus  

↗weitere Details und Programm folgen 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

 

Dritte Einweihung  
(Fortgeschrittenentraining) 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)    28.07. – 07.08.2022 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof  
↗weitere Details und Programm   
 

Kontakt: info@babaji.de  

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KL-2022-09-flyer-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KM-2022-08-flyer-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KM-2022-11-flyer-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-DE-2022-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-III-DE-2022-prg-Satyananda.pdf


22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels 
www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 
American Express oder Mastercard alle 
Bücher und andere Produkte von Babaji´s 
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 
für Spenden an den Orden der Acharyas. 
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs „The 
Grace of Babaji“ von Babaji’s Kriya 
Yoga. Wir laden dich ein, uns bei diesem 
Abenteuer der Selbsterkundung und –
entdeckung zu begleiten, das auf den 
Büchern beruht, die von Babaji 1952 und 
1953 diktiert worden sind. Erhalte per 
Post jeden Monat eine Lektion von 24-30 
Seiten zu einem bestimmten Thema mit 
praktischen Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals – falls noch nicht ge-
schehen – um die jährliche Zahlung 
von 13 Euro auf das deutsche Konto 
von M.G. Satchidananda für das Abon-
nement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Quebec, 
JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN DE09500700240072310600 

BIC/Swift code DEUTDEDBFRA 

 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jährlich per E-Mail an alle diejenigen 
versendet, die über eine E-Mail Adresse 
verfügen. Wir bitten euch darum, uns 
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das 
Journal verschickt werden soll und, dass 
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 
benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein 
formatierter pdf-Anhang mit Bildern 
verschickt. Diesen kann man mithilfe des 
Adobe Acrobat Readers öffnen. Andern-
falls können wir es auf Anfrage nochmals 
als unformatiertes Worddokument ohne 
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 30. September 
2022 verlängerst, kann es sein, dass du 
die nächste Ausgabe nicht erhältst. 

 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
mailto:info@babajiskriyayoga.net
mailto:info@babajiskriyayoga.net

