Jahrgang 31 — Nr.2 Sommer 2024

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe
In dleser Ausgabe erscheint einmal pro Quartal
_I_-|eral_Jsgeber:
1. Wie man die Voraussetzungen fiir dauerhaften ool R e
Samadhi schafft 196 Mountain Road -P.0.Box 90
von M. G. Satchidananda Eastman Quebec Canada JOE | PO

Tel +1-888-252-9642
. . i oder +1-450-297-0258
2. Das Maha Kumbh Mela in Haridwar 2010 - Teil 3 Fax +1-450-297-3957

von Durga Ahlund www.babaji.ca- journal@babaji.ca

Deutsche Ausgabe:
3. Warum hat Gott das Bose erschaffen? Babaji’'s Kriya Yoga Deutschland
www.babaii.de - info@babaii.de

4. Der Orden der Acharyas begriifdt ein neues Mitglied: Nila Saraswati

5. News und Notizen

1. Wie man die Voraussetzungen fiir dauerhaften Sa-
madhi schafft

von M. G. Satchidananda

Eingeweihte in Babaji’s Kriya Yoga er- dritten Einweihung. Gelegentlich erfahren
leben den als Samadhi bekannten Be- einige diesen Zustand auch schon vorher,
wusstseinszustand normalerweise wah- sind sich dessen aber nicht bewusst.

rend der letzten beiden Einheiten der Samadhi bezieht sich auf eine ,kognitive


http://www.babaji.ca/

Versenkung®, bei der das Objekt des Be-
wusstseins das Bewusstsein selbst ist. Da
das Bewusstsein kein Ding ist, ist Samadhi
buchstiblich nicht das, was man denkt. Er
ist durch geistige Stille gekennzeichnet.

Wie jede Erfahrung hat sie einen An-
fang und ein Ende, und wenn sie endet,
kehrt das Bewusstsein in die niederen
Zustande zuriick, die die Perspektive des
Egos einschlieflen. Diese Perspektive
beinhaltet die Identifikation mit dem
physischen Koérper sowie den Emotionen,
Erinnerungen und Meinungen oder Uber-
zeugungen. Man vergisst den Bewusst-
seinszustand von Samadhi, bis man die
Bedingungen schaffen kann, unter denen
sich alte Konditionierungen auflésen.

Es liegt in unserer menschlichen Natur,
dass wir individuell und kollektiv von
Gewohnheiten (Samskaras) und der Ten-
denz, in Erinnerungen zu schwelgen
(Vasanas), angetrieben werden. Sie beru-
hen auf Anhaftung und Abneigung, Mégen
und Nicht-Mégen, Vergniigen und
Schmerz. In ihrer Gesamtheit bilden sie
unsere Konditionierung. Diese Konditio-
nierung ist fiir jedes Individuum einzigar-
tig. Sie ist es, die jeden von uns anders
macht. Die Auswirkung unserer Konditio-
nierung ist eine der wichtigsten Quellen
unseres Karmas. Fast alles, was jedem von
uns widerfahrt, ist auf diese Konditionie-
rung zuruckzufiihren, bis man beginnt,
Gewohnheiten und die Tendenz, in Erin-
nerungen zu verweilen, loszulassen. Dies
kann zum Beispiel der Fall sein, wenn
man sich bewusst wird, dass eine Ge-
wohnheit oder eine Erinnerung einem
nicht guttut, und dann etwas Willenskraft
aufwendet, um sie loszulassen.

Wie schafft man die Voraussetzungen
fiir dauerhaften Samadhi?

Nachdem man gelernt hat, wie das
geht, und die Samadhi-Kriyas einige Mo-
nate oder sogar Jahre lang getibt hat, kann
man leicht nach Belieben in Samadhi
eintreten, zumindest wenn man allein, mit
geschlossenen Augen, in einer ruhigen
Umgebung sitzt. In der so genannten
ersten Stufe der kognitiven Versenkung,
die als ,unterscheidender” Samadhi
(Sarvikalpa, Samprajnata) bezeichnet
wird, gibt es normalerweise vier Begleit-
erscheinungen (Prajnata).

,Die objekt-orientierte (samprajnata)
kognitive Versenkung wird begleitet von
Beobachtung, Reflexion, Freude und Be-
wusstheit des Selbst.” - Yoga Sutra .17

Diese Begleiterscheinungen (Prajnata)
sind keine bloflen Schwankungen des
Bewusstseins, sondern Produkte der
Verschmelzung zwischen dem Subjekt
und dem Objekt der Kontemplation, wie
ich in meinem Kommentar zu Patanjalis
Yoga Sutra [.17 erldutert habe (siehe den
Hinweis am Ende dieses Artikels).

Beobachtungen sind Visionen. Die Re-
flexionen sind Einsichten mit tiefem Ver-
standnis. Die Freude ist bedingungslos. In
der Bewusstheit des Selbst geht man
einzig und allein in dem Geftihl ,Ich bin“
auf.

Patanjali sagt uns, dass dauerhafter
Samadhi (Nirvikalpa, Asamprajnata) ohne
diese Begleiterscheinungen durch eine
lange und konstante Praxis des Loslas-
sens (Vairagya) und durch die Schaffung
von Bedingungen entsteht, unter denen
alte Gewohnheiten und Tendenzen aufge-
16st werden konnen.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



,Nach stindigem Uben (ergibt sich)
mit dem Gedanken des Loslassens der
andere (nicht unterscheidende Zustand
der kognitiven Versenkung)
,asamprajnata samadhi| bei dem noch
Reste unterbewusster Pragungen vorhan-
den sind.“ - Yoga Sutra 1.18

»Andere (Yogis) (erreichen die nicht-
unterscheidende kognitive Versenkung)
durch tiefe Hingabe, innere Kraft, Acht-
samkeit, meditative Versenkung und
Erkenntnis."- Yoga Sutra .20

Im Gegensatz zu den im vorigen Vers
erwahnten Yogis (Yoga Sutras [.21), die
den physischen Korper verlassen, bevor
sie Asamprajnata Samadhi erreichen,
haben diejenigen, die diese Stufe errei-
chen, die folgenden Voraussetzungen
erfillt:

Sraddha = Impliziter Glaube an Yoga,
mit Vertrauen in die eigenen Fahigkei-
ten, das eigene Sadhana bzw. die eige-
nen Methoden und den Lehrer.

Viryam = Energie oder Enthusiasmus,
die aus diesem Glauben entsteht und in-
tensive Hingabe hervorbringt, wobei
auch die Emotionen die eigene Praxis
unterstutzen.

Smriti = Erinnerung; man erinnert sich
standig an den Weg, an die gelernten
Lektionen, um nicht in eine weltliche
Perspektive zuriickzufallen, man bleibt
achtsam.

Samadhi = Man kultiviert regelmafiig
die Erfahrung der kognitiven Versen-
kung. Auch wenn diese aufgrund der
Fluktuationen des Bewusstseins und
der Ablenkungen nicht konstant ist,
entwickelt sie sich durch das yogische
Sadhana.

Prajna = Unterscheidungsfahigkeit, Er-
kenntnis. Durch aufmerksame Selbst-
wahrnehmung in jedem Moment, ge-
langt man zu Erkenntnissen und wird
durch das Geschehen des Lebens ge-
fiihrt.

Spirituelle Energie und Kraft bringen
Achtsamkeit und Wachheit mit sich. Man
erinnert sich stiandig an den Weg und die
gelernten Lektionen, um nicht in weltliche
Perspektiven zuriickzufallen. Diese Erin-
nerung fihrt zu ununterbrochener Kon-
templation.

Asamprajnata-Samadhi (samenlos)
kann sich als letzte Konsequenz der wie-
derholten Erfahrung von Samprajnata-
Samadhi ergeben, wenn sich die unterbe-
wussten Tendenzen allmahlich auflosen.
Er kann aber auch dadurch entstehen, dass
der Yogi bestimmte positive Einstellungen
kultiviert, die in diesem Vers aufgezahlt
werden: Glaube, Enthusiasmus, Wachheit,
Unterscheidungsvermoégen und Kontemp-
lation schaffen die idealen Bedingungen,
durch die die alten Tendenzen aufgelost
werden konnen.

Eine solche kontinuierliche Kontempla-
tion oder Samadhi fiihrt zur Unterschei-
dung zwischen dem Dauerhaften und dem
Unbestdndigen, zwischen dem, was Freude
bringt, und dem, was Leiden verursacht,
und zwischen dem wahren Selbst und dem
Korper, dem Geist sowie der Personlich-
keit.

Wie lange wird es dauern?

Ich bin oft amiisiert dariiber, wie unge-
duldig Schiiler auf Ergebnisse warten. Sie
sind darauf konditioniert, Ergebnisse zu
erwarten, die schnell und mit wenig oder
gar keiner Anstrengung eintreten, und
wissen nicht, wie sehr sie durch ihre Ge-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



wohnheiten und Tendenzen, in der Ver-
gangenheit zu leben, eingeschrankt sind.
Nur wenige sind bereit, sich die Miihe zu
machen, die es braucht, um sie loszulassen
und das Streben zu kultivieren, ihre
menschliche Natur zu transformieren.
Patanjali sagt uns, dass es von den folgen-
den Bedingungen abhdngt, wie viel Zeit
vergehen muss, bevor dauerhafter Samad-
hi erreicht wird.

,(Die Ubenden, die in ihrer Ubungspra-
xis) absolut konsequent sind, sind der
kognitiven Versenkung sehr nahe.“ - Yoga
Sutra1.21

Man kann fliichtige Eindriicke von Sa-
madhi haben, der Erfahrung des Selbst, in
der sich unser Geist nach innen konzen-
triert und man von absoluter Glickselig-
keit erfillt ist, aber die wirkliche Heraus-
forderung besteht darin, dass dies dauer-
haft und stabil wird. Um dies zu erreichen,
muss man mit intensiver bzw. enthusiasti-
scher Hingabe praktizieren, das Zeugen-
bewusstsein kultivieren und den Geist und
die Sinne nach innen wenden, weg von
aufieren Zerstreuungen. Wenn Konzentra-
tion und Zeugenbewusstsein spontan und
kontinuierlich werden, nennt man das
intensive Praxis (Tivrasamaveganam).

Auflerdem hangt es von der Intensitat
der eigenen Praxis ab, wie lange es dauern
wird.

,Der wesentliche Unterschied (wie
schnell die kognitive Versenkung erreicht
wird, liegt somit darin, ob die Praxis des
Yogis schwach, mittel oder intensiv ist.“ -
Yoga Sutra .22

Eine ,schwache” Praxis ist unregelma-
3ig, sporadisch, voller Zweifel, Hohen und

Tiefen und voller Ablenkungen, die einen
mitreifden. Eine ,mittlere” Praxis hat Zeiten
der Intensitit und Hingabe, die sich mit
Zeiten des Vergessens, der Ablenkung, des
Nachhdngens in negativen Gedanken und
Gewohnheiten abwechseln. Eine ,intensi-
ve“ Praxis zeichnet sich durch die gleich-
bleibende Entschlossenheit aus, sich an
das Selbst zu erinnern und durch Erfolg
und Misserfolg, Vergniigen und Schmerz
hindurch Gleichmut zu bewahren und in
Liebe, Vertrauen, Geduld und Mitgefiihl fiir
andere zu wachsen. Sie kann intensiv
werden, wenn wir die von uns gewahlte
Form Gottes verehren oder versuchen, die
alles durchdringende Gottlichkeit zu se-
hen, um uber starke Wiinsche oder Abnei-
gungen hinauszugehen. Wie intensiv die
Ereignisse oder Umstdnde auch sein mo-
gen, wie grofd das Schauspiel der Illusion
(Maya) bzw. das Spiel des erfiillten Dramas
auch sein mag, wir sehen weiterhin das
Gottliche in allem.

Praxis: Kultiviere Glauben, Enthusias-
mus, Wachheit, Unterscheidungsvermogen
und Kontemplation, um die alten Tenden-
zen aufzulésen. Tritt wiederholt in die
objekt-orientierte kognitive Versenkung
(Samprajnata Samadhi) ein, indem du die
Samadhi Kriyas anwendest, die wahrend
der Dritten Einweihung in Babaji's Kriya
Yoga-Einweihung gelehrt wurden.

Nimm alles in der Welt als gottlich an
und kultiviere die universelle Vision der
Liebe.

Vertiefe dich in die Ubungspraxis. Gehe
jeden Tag einen Schritt weiter. Sieh alles
als Teil des gottlichen Plans, der sich auf
eine vollkommene Weise fiir deine Ent-
wicklung entfaltet. Sieh nichts als etwas,
das aufderhalb dieses gottlichen Plans liegt
oder ihm zuwiderlauft. Sei beharrlich und
konsequent.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Referenz: zur weiteren Lektiire: Die
Kriya Yoga Sutras des Patanjali und der
Siddhas, von Marshall Govindan, erhaltlich
in elf Sprachen in unserem Online-
Buchladen unter:

www.babajiskrivayoga.net/german/shop.
php#patanjali book

2. Das Maha Kumbh Mela in Haridwar 2010 - Teil 3
von Durga Ahlund

Tee mit AUM und Stille

Sechste Woche auf dem Kumbh Mela
und es war ein Larm-Marathon. Seit unse-
rer Ankunft waren wir jeden Tag sechs bis
acht Meilen zum und vom Campingplatz
gelaufen und hatten vier bis sechs Stun-
den lang Yogastellungen geiibt und medi-
tiert. Wir trafen viele Yogi-Heilige und
Naga-Babas, nahmen Prasaad (gesegnete
Nahrung) in Form von Wasser und Zucker
aus den Handen dieser Babas zu uns,
durchquerten riesige Strome von Men-
schen und Massen von niesenden und
hustenden, singenden Anhdngern. Er-
staunlicherweise waren Govindan und ich
gesund geblieben.

Am liebsten verbrachte ich meine Zeit
damit, mich in aller Ruhe mit den Schii-
lern auszutauschen. Ich erinnere mich,
wie ich mit einem fortgeschrittenen Schii-
ler beim Mittagessen safd und iiber die
absolute Wichtigkeit der tiefen Reinigung
auf diesem Weg sprach. Ich sagte, es er-
fordert die Art von Reinigung, die alle
Konditionierungen beseitigt. Es ist von
entscheidender Bedeutung, zumindest fiir
sich selbst festzustellen, was die am
starksten verankerte Eigenschaft bzw. das
konditionierteste Verhalten ist, und bereit
Zu sein, sie bzw. es zu entwurzeln. Wenn
man in der Lage ist, diese zu entwurzeln,
kann man meiner Erfahrung nach auch
viele der anderen automatischen Wellen

von Gedanken, Empfindungen und Intri-
gen loslassen, die aus anderen Quellen
kommen und einen blockieren. Bei mir
ging es darum, meine Neigung aufzuge-
ben, immer meine Meinung zu sagen. Ich
erkannte, dass das, was mich von meinem
Selbst wegzog und Leiden verursachte,
mein Bediirfnis war, immer meine Mei-
nung zu aufdern, also meine Irritationen,
mein Gefithl der Verdargerung, meine
Ansichten und Urteile. Meine Meinung zu
sagen, hat nichts weiter bewirkt, als mich
an meine Konditionierung zu binden und
negative mentale Verstrickungen zu ver-
starken. Meine Meinung zu &dufdern, half
selten jemand anderem und schiirte ledig-
lich meine eigene selbstgerechte Empo-
rung bzw. meinen selbstgerechten Eifer.
Wenn ich meine Meinung sagte, verstrick-
te ich mich nur in den Reaktionen meiner
eigenen Geflihle. Mir das bewusst zu
machen, half mir, die Wahrheit iiber mei-
ne Wut und mein Ungliicklichsein zu
erkennen. Es war ein wahres Geschenk
des Yoga, als ich meine Tendenz, meine
Meinung zu sagen, durch stille Reflexion
ersetzen konnte. Der Schliissel zur Be-
wusstheit liber das, was uns im Weg steht,
liegt in der Praxis der Tage der Stille. Ich
hatte sie regelmaflig praktiziert, hatte 24
Stunden Stille eingehalten, einen Tag pro
Woche, jede Woche, jahrelang.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#patanjali_book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#patanjali_book

Ich spiirte, dass nicht meine tagliche
Meditationspraxis, sondern meine standi-
gen Tage der Stille mir am meisten zugute
kamen. Die Stille hat mein Verstindnis
und meine Erfahrung von Bewusstheit
erweitert. Sie half mir, die Dinge neu zu
sehen. Sie half mir, zu erkennen, dass die
Wahrheit im Gewahrsein vorhanden ist,
was nicht der Fall ist, wenn man seine
Meinung freimiitig aufdert. Die Distanz,
die Klarheit und die ruhige, losgeloste
Beobachtung, die ich in diesen Tagen der
Stille erfuhr, fithrten dazu, dass ich inne-
hielt, nachdachte und antwortete, wenn
es notig war, anstatt auf alles zu reagieren,
was auftauchte und im Alltag eine Heraus-
forderung darstellte. Diese Praxis verdn-
derte meine Art, das Leben zu erfahren
und mit anderen in Beziehung zu treten.
Ein Tag der Stille hat meinen Geist erhellt
und mein Herz erweitert. Tage der Stille
waren Tage der Achtsamkeit und der
Andacht, eine Zeit und ein Raum, um sich
mit dem Bewusstsein in anmutigem Ge-
wahrsein und Ehrfurcht zu verbinden.
Diese Tage gewahrten mir eine neue Sicht
auf mein Leben, mein Karma und mein
Dharma und darauf, wie sehr beides mit-
einander verbunden ist. Ich entwickelte
eine Ehrfurcht vor meinem Leben, die
frisch und lebendig war. Ich schatzte das,
was mir gegeben worden war, die Heraus-
forderungen, die mich nach mehr streben
lieRen und mich erkennen liefden, dass ich
bereits alles hatte, was ich brauchte. Ob-
wohl es meinen Kindern nicht gefiel, dass
ich an diesem Tag in der Woche nicht
sprach, sagten sie, dass sie eine Energie-
verschiebung im Haus spiirten, die sie zu
schitzen wussten. Die Stille erlaubte mir,
zu erkennen, dass alles, was mich dazu
drangte, liber meine Gedanken zu spre-
chen, in Wirklichkeit nur der Drang war,
zu sein und ich zu sein.

Mir wurde klar, dass ich in den Wochen
beim Kumbhamela keinen einzigen Tag
der Stille eingelegt hatte, und mir dies
fehlte. Es hatte keine Zeit und keinen
Raum gegeben, um einfach zu sein und ich
selbst zu sein.

An diesem Abend afd ich ein leichtes
Abendessen, ein gegrilltes Gemiusesand-
wich mit Zitronen-Ingwer-Tee. Eine Stun-
de spater wurde ich heftig krank. Ich
erbrach die ganze Nacht hindurch, hatte
starke Bauchschmerzen und Durchfall. Ich
blieb zwei Tage lang flach auf dem Riicken
im Bett liegen. Einige Schiiler hatten ein
paar Tage lang grippedhnliche Symptome.
Niemand hatte tiber Verdauungsprobleme
geklagt. Dies bot mir sicherlich eine tiefe
innere Reinigung und Zeit und Raum, um
still zu sein und einfach ich selbst zu sein.

Waiahrend ich im Bett blieb, leitete
Govindan das Morgen-Sadhana. Er erzahl-
te mir, dass vier unserer Schiiler an die-
sem Tag frith zum Zeltplatz von Pilot Baba
gegangen waren und von ihm Mantra-
Diksha (Einweihung) erhalten hatten. Sie
hatten sich in Ocker gekleidet und spiri-
tuelle Namen und ein Mantra erhalten, sie
waren an verschiedenen Stellen beriihrt
worden und hatten einen Rudraksha-
Rosenkranz bekommen, den sie benutzen
sollten, wenn sie Schwierigkeiten bei der
Meditation hatten.

Eine andere Gruppe eilte friih los, um
im Ganges zu baden. Nach dem Bad gin-
gen sie zuriick zu unserem Kriya-Yoga-
Campingplatz, wo sie ein Feuer entziinde-
ten und vier Stunden lang sangen. An-
schliefend war ein wunderbares spates
Mittagessen im Zelt auf dem Camping-
platz geplant. Ich tuberlegte, ob ich hin-
tibergehen und an dem Yagna teilnehmen
sollte oder nicht. Ich entschied mich, zu
bleiben, wo ich war. Ich fiihlte mich
schwindelig und musste schlafen. Ich
nahm mir vor, am nachsten Morgen wie-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



der fit zu sein und den Tag mit frithmor-
gendlichem Sadhana zu beginnen. Und am
Abend wiirde ich in Anandamayi Ma's
Ashram fiir Aarati gehen. Sicherlich wiir-
de ihre gottliche Energie mich von jeder
verbleibenden Krankheit heilen.

Der Morgen brach an und ich hatte
Schiittelfrost und begann zu husten. Ich
war erschopft. Ich hatte seit mehreren
Tagen nicht gut geschlafen. Ich zog mich
an und ging hinunter ins Restaurant, um
mir einen Topf mit kochendem Wasser zu
holen und zu versuchen, ein wenig Brei zu
essen. Unten traf ich mit einer Gruppe von
Kriyabans zusammen. Zwei von ihnen
wollten nach Rishikesh aufbrechen. Sie
hatten vor, dort bleiben, bis der Bus fir
den Ruckflug am 2. Marz nach Delhi zu-
riickkehrte. Die anderen vier wollten
weiter in Haridwar bleiben. Diese netten
Leute waren seit dem 13. Januar mit uns
hier gewesen. Sie hatten ihre Riickfliige
verschoben, weil das Kumbhamela fir sie
ein solches Gnadengeschenk war. Sie
hatten aus ihren Erfahrungen hier sehr
viel mitgenommen. Ich verblieb in
Schweigen. Sie wussten, dass ich ein Ma-
genleiden hatte und baten mich nicht, zu
sprechen.

Alle ihre Gesichter strahlten, obwohl
zwei von ihnen auch einen Tag mit Erbre-
chen und Durchfall hinter sich hatten und
einer seit einer Woche nicht mehr ge-
schlafen hatte. Der Schlaflose meinte, dass
er in dieser Zeit seinen Geist beobachten
konnte, aber nicht in der Lage war; tiber-
haupt zu meditieren. Ich schwieg, ich
kommunizierte mit Gedanken und Gesten.
Sie lagen mir sehr am Herzen.

Ich hatte im letzten Monat wenig ge-
schlafen und seit mehreren Tagen nichts
mehr gegessen. Auch ich fiihlte mich
weder schlifrig, noch hatte ich Hunger.
Ich befand mich in einem Zustand der
Introvertiertheit und fiihlte mich abge-

schottet. Abgeschlossen wie in einem
Kokon, mich selbst schiitzend, vorsichtig
mit dem, was ich af} oder trank oder ein-
atmete oder in mich aufnahm, auf allen
Ebenen. Im Hotel und auf den Strafien
war es laut, und die Essensdiifte rochen
stark nach Gewilirzen. Ich sehnte mich
nach der ruhigen, reinen Luft von zu
Hause.

Vor ein paar Tagen hatten wir im Kriya
Yoga Ashram, in dem Lahiri Mahasaya
meditiert hatte, einen langjahrigen Kriya
Yoga-Schiiler, ein Mitglied der indischen
Kriya Yoga, Self-realization Fellowship,
getroffen. Er hatte jedem eine Rudraksha-
Perle mit drei Ansichten von dem Baum
im Garten dort geschenkt. Aufderdem
hatte er Satchidananda ein Buch mit den
Schriften des gottberauschten Heiligen
Swami Rama Tirtha aus dem Jahr 1905
gegeben.

Ich liebe es, Swami Rama Tirtha zu le-
sen. Er spricht brillant iiber das Thema
,Einssein mit Gott finden“, Er meint, wir
miissten eine Beziehung zu [hm aufbauen,
der unbeschreiblich sei, jenseits von Wor-
ten, der eins sei ohne ein zweites. Swamiji
sagt: ,Erreiche Ihn durch AUM. AUM ist
Sein alldurchdringender Universalismus,
der dein eigenes Selbst einschlieft.

Chante AUM richtig und du erfiillst Herz
und Geist mit Frieden, Ruhe und Gliickse-
ligkeit. Wenn du AUM richtig singst, kannst
du den grenzenlosen Ozean der Kraft und
Energie in dir und aufSerhalb von dir erfah-
ren. AUM zu chanten, ist wie ein erfri-
schendes, belebendes Bad im Ganges. Es
reinigt den Kérper und den Geist und er-
setzt Unreinheit und Zwietracht durch
Frieden und Gelassenheit.”

Die Sadhus hatten wahrend diesem
Kumbamela taglich in allen Lagern das
Muschelhorn geblasen. Jedes Mal, wenn
die Sadhus das Muschelhorn bliesen,

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



wurde das AUM erzeugt. Man konnte es
horen und erfahren. Es verlangsamte die
eigenen Gedanken und den Atem und
konzentrierte den eigenen Geist, und wie
der Trommelschlag schwang es in der
Atmosphare mit, schenkte Kraft und Zu-
versicht. Das AUM, der Klang des Mu-
schelhorns, hilft dir, mit dem Géttlichen in
deinem Herzen zu verschmelzen

Seit Tagen hatte ich das Muschelhorn
nicht mehr gehort und ich vermisste es.
Wahrend ich in meinem Hotelzimmer saf3,
war ich zunehmend genervt von den
unaufhorlichen Gerduschen, den Men-
schen, die sich unterhielten, den Mannern
auf der Strafie, die ihre Waren verkauften,
den Motorradern, den Zimbeln und den
Bhajans, die aus verzerrten Lautspre-
chern gesungen wurden, dem Krachen
und Hammern und den quietschenden
Reifen und Hupen. Ich versuchte, trotz
dieser Gerdausche oder sogar durch sie
hindurch auf das AUM zu horen. Es ware
eine gute Ubung, sagte ich mir, aber ich
horte es nicht. Ich begann, laut AUM zu
chanten, um Gott wissen zu lassen, dass
ich noch da war. Ich trank einen Schluck
Tulasi-Zitronen-Tee und entspannte mich.
Ich hatte mein Schweigen gebrochen. Ich
fing an, mich wie ich selbst zu fiihlen.

Andrew Cohen, Vorne und am anderen
Ende des Tisches

Wir waren gestern in Rishikesh. Wir
hatten  wieder Zeit mit Swami
Shankaradas verbracht. Ich spiirte ein
Gefiihl der Traurigkeit, als er auf dem
Dachbalkon des Rajdeep-Hotels stand und
sich lachelnd verabschiedete. Wir muss-
ten uns frith von Swamiji verabschieden,
um Zeit zu haben, das Auditorium des
Sivananda Ashrams zu erreichen, wo wir
uns mit Andrew Cohen treffen wollten.
Andrew, ein bekannter amerikanischer

spiritueller Guru, sollte einen Vortrag
tber Evolutiondre Erleuchtung halten. Ich
sagte allen Anwesenden, sie sollten selbst
entscheiden, was sie mit ihrer Zeit anfan-
gen wollten. Wir wiirden uns um 19:30
Uhr an einem vereinbarten Ort treffen,
um den Bus zuriick nach Haridwar zu
besteigen. Viele Personen entschieden
sich, bei Swamiji zu bleiben. Sicherlich
wirde der Swami, der sein ganzes Leben
in einer Hohle gelebt hatte, mehr fiir sie
zu bieten haben als dieser Amerikaner.

Dann ging es den Hiigel hinunter, tiber
die Ram-Jhula-Briicke, die gewundene
Strafde hinauf und wieder mindestens
tausend Stufen hinauf zu dem geraumi-
gen, offenen Empfangsbereich, der fiir
Andrew in einem Auditorium eingerichtet
worden war. Der Raum war von Sonnen-
licht durchflutet, und um den vorderen
Stuhl herum waren wunderschone Striu-
3¢ aus lila Orchideen, gelben Gerbera-
Ganseblimchen und roten Gladiolen
arrangiert. Eine Dame in einer dunkel-
blauen Kurta zog hier und da die Vorhan-
ge zusammen, um einen Teil der direkten
Sonneneinstrahlung abzuschirmen. Sie
Offnete die Tiiren und lief? eine Kkiihle
Brise durch den Raum wehen. Ich betrat
den Raum und hielt Ausschau nach Sat-
chidananda, der Swami Shankardas nicht
besucht hatte, sondern direkt hierherge-
kommen war. Er safd auf einem Stuhl
neben dem Fenster, der Vorhang wehte
leicht in der Brise. Er hatte einen Stuhl fiir
mich reserviert, nahe am Fenster und
nahe an der Tiir, perfekt!

Ich setzte mich und genoss die nachs-
ten fiinfzehn Minuten, in denen ich die
Menschen beobachtete, die in den
Sivananda-Ashram in Indien gekommen
waren, um einen amerikanischen Bilder-
stirmer iiber das Thema ,Evolution der
Erleuchtung” sprechen zu hoéren. Viele
ernst dreinblickende Menschen fiillten

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



das Auditorium, einige safden auf Stiihlen,
andere auf dem Boden. Es waren Swamis
und Laien, Westler und Inder anwesend.
Die meisten stammten aus westlichen
Landern, und fast alle waren wie Yogis in
Ocker und Orange oder in Rosa, Gelb oder
Weifd gekleidet. Man sah eine Menge
kahlgeschorener Kopfe.

Andrew hingegen betrat lachend den
Raum und trug das schrillste Outfit, das
ich seit den 70er Jahren gesehen hatte! Er
hatte ein chartreusefarbenes, langarmeli-
ges Hemd und eine goldene Weste an, auf
der tberall Blumen aufgedruckt waren.
Sein Haar war kurz geschnitten und er
trug seinen charakteristischen Schnurr-
bart. Er hatte mehr graue Haare, als ich
erwartet hatte, aber das hatte ich auch.

Andrew tbernahm sofort die Regie im
Raum. Er begann, tber die tiefen Zustan-
de der Meditation und des Samadhi zu
sprechen, die viele von uns erlebt hatten.
Er sagte, dass wir in diesen Zustanden, in
denen die Gedanken, der Atem, die Zeit
und der Korper verschwanden, Gott als
»ekstatische Dringlichkeit” finden koénn-
ten. Er meinte, dass ,Gott will, dass wir
hier sein wollen und das Leben voll zum
Ausdruck bringen. Dieser Geist ist in
jedem von uns und er leuchtet als positi-
ve, schopferische Dringlichkeit." Er sagte,
dass ,Kundalini Gott ist, und sie kann als
Ausdruck der schopferischen Dringlich-
keit gesehen werden, die sich zuerst als
sexuelles Verlangen zeigt.”

Andrew sagte weiter, dass wir bis zu
einem gewissen Grad Kraft in unserem
getrennten Selbst entwickeln miissten,
nachdem wir hohe Bewusstseinszustinde
erfahren hatten. Er meinte jedoch, dass
sich viele von uns in ihrer eigenen Selbst-
verliebtheit verloren hitten. Es mangele
uns nicht an Selbstvertrauen; wir seien
selbstsicher. Ein grofdes Problem in der
heutigen Gesellschaft sei der Narzissmus.

Andrew sprach von einer uberwalti-
genden Anzahl junger Menschen in ihren
Zwanzigern und Dreifdigern, die unter
Negativitat litten. Ihr Geist sei so voller
Verwirrung und Existenzangst, dass sie
keinen Grund fiir das Leben sehen kénn-
ten, keinen Grund, hier zu sein und am
Spiel des Bewusstseins teilzunehmen. Sie
saflen und stiinden, als triigen sie das
Gewicht der Welt auf ihren Schultern. Ich
bemerkte, dass einige Leute im Publikum
darauf reagieren, indem sie ihre Haltung
veranderten.

Die Welt, sagte er, hitte noch nie eine
Zeit erlebt, in der so viele Menschen so
gut leben konnten. Noch nie hétten so
viele Menschen so viel Geld und die Mog-
lichkeit, das zu tun, was sie tun wollten.
Natirlich, rdumte er ein, wahrend ein
Anflug von Mitleid iiber sein Gesicht
huschte, gebe es Millionen von Menschen,
denen das Lebensnotwendige fehle und
die ihr ganzes Leben in Armut und Man-
gel verbrachten. Aber es gebe auch viele
Millionen Menschen, die alles hatten, was
sie fir ein gutes Leben brauchten, und
trotzdem litten sie.

,Das Leid, das sie erfahren, kommt da-
her, dass sie nicht verstehen, dass Gott in
ihnen selbst ist. Gott ist ndher als ihr eige-
nes Lebensblut, und der Sinn des Lebens ist,
dass Gott will, dass ,du” hier bist, dass du
gegenwdrtig bist, geniefst und neu er-
schaffst. Gott ist positive dynamische Ener-
gie. Gott steht jedem von uns in unserer
Entwicklung zu bewussteren menschlichen
Wesen zur Verfiigung. Gott driickt sich
jedes Mal aus, wenn wir etwas Kreatives
tun, in jedem ,Impuls, etwas Neues zu
schaffen” Er ist in jenen Menschen, die so
voller dynamischer schépferischer Energie
und einem Gefiihl der Dringlichkeit sind,
dass sie ohne Schlaf arbeiten und véllig auf
die anstehende Aufgabe fixiert sind.”

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Der Vortrag dauerte zwei Stunden, und
danach gab es viele Fragen aus dem Pub-
likum - manche interessant, manche eher
narzisstisch.

Satchidananda ging zu Andrew, um
ihm die Hand zu geben. Andrew streckte
seine Hand aus, bevor er zu ihm hiniiber-
ging. ,Hallo Marshall", sagte Andrew,
,endlich lernen wir uns kennen. Carter
Phillips lasst griiRen." Satchidananda
schluckte schwer. Er hatte vor vielen
Jahren in , What is Enlightenment (Was ist
Erleuchtung)“ ein ziemlich provokantes
Interview mit Carter Phillips gefiihrt.

Am nachsten Tag war ich wieder krank,
mit Kopfschmerzen, Ubelkeit, Verstopfung
und Husten. Ich stand nicht auf, um zum
morgendlichen Sadhana im Camp zu
gehen. Gegen Mittag ging ich hinunter in
den Speisesaal und traf einige aus unserer
Gruppe, die ein spates Friihstiick zu sich
nahmen. Wir unterhielten uns dariber,
wie und wann wir wissten, was wir im
Leben tun sollten.

Ich sagte: ,Nun, fiir mich ist es wichtig,
dass ich eine Arbeit mache, die mir Freu-
de bereitet, und wenn sie mir wirklich
liegt, fliefdst meine Energie ohne Wider-
stand in sie hinein. Das ist es, worum es
bei der Arbeit, die wir tun ,sollen”, geht.
Diese Erfahrung, zu sein und ich zu sein,
ist das Gottliche in mir, das mir Feedback
gibt. Das Gefiihl der Freude, des Sinns und
der Freiheit ist eine Riickkopplungsschlei-
fe. Eine Rickmeldung von deiner Seele.
Man muss nur offen und empfanglich sein
und bereit, das, was man in seinen Herz
fiihlt, als die eigene Antwort zu akzeptie-

»

ren.

Satchidananda kam mit Andrew Cohen,
seiner Frau und einem Gefolge von etwa
zehn Personen ins Restaurant. Ich lernte
Andrew zum ersten Mal personlich ken-
nen. Es war sehr einfach, mit ihm Zeit zu

10

verbringen. Er hatte keine Alliiren, keine
,Guru-Personlichkeit”, die er sonst zeigte,
wenn er auf der Biihne lehrte. Seine Frau
war Inderin und sehr nett, ebenfalls sehr
offen und freundlich. Sie bestellte das
Essen. Sie schien genau zu wissen, wie
viel sie von allem bestellen musste. Sie
meinte zu mir, dass ich Kechari ohne Ge-
wiirze essen musste, um meinen Korper
zu heilen. Leider war das servierte
Kechari wie immer sehr wiirzig und sal-
zig. Ich konnte nur einen kleinen Teil der
Portion essen. Es traf nicht den Punkt.

Wir sprachen mit Andrew iiber viele
Dinge, seine Zeitschrift, Evolutionary
Enlightenment, die Kriya-Yoga-Bewegung
und verschiedene spirituelle Personlich-
keiten, denen wir begegnet waren und
denen wir nicht begegnet waren, lber
Verschworungstheorien, von denen wir in
letzter Zeit gehort hatten, und auch, ganz
ernsthaft, tiber junge Menschen und diese
spezielle ,Ich“-Generation und ihren feh-
lenden Willen, auf der Welt zu sein. Er
sagte, dass diese Generation eine strenge
geistige Disziplin bendtige, und er meinte:
,Wollt ihr sie nicht einfach schiitteln und
sagen: ,Reifst euch zusammen‘?” Er wolle
sie an den Schultern packen und schiitteln
und ihnen ins Gesicht schlagen und sagen:
»Wacht auf! Ich fragte ihn, ob er schon ein
Buch geschrieben hatte, das sich an diese
Generation richtete. Er verneinte das. Ich
fragte, warum nicht, und schlug ihm vor,
ein Buch zu schreiben, das sie erreichen
sollte. Er sagte, das sei eine gute Idee. Ich
meinte, dass sie einen Lehrer brauchten,
mit dem sie sich identifizieren konnten.
Sowohl Andrew als auch seine Frau la-
chelten breit. Ich hoffte, dass sich diese
Idee bald in einem Buch niederschlagen
wiirde.

Ich hatte es nicht erwartet, aber ich
mochte Andrew Cohen. Satchidananda
verbrachte den Rest des Tages mit ihm

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



und seiner Gruppe. Sie besuchten die
Nagababas. Ein flinfundneunzigjahriger
Nagababa, der wie sechzig aussah, de-
monstrierte, wie er jegliches sexuelle
Verlangen beseitigen konnte. Er wickelte
seinen Penis um sein Schwert und klemm-
te ihn unter seine Beine. Er sagte, dass
diese Handlung alle sinnlichen Empfin-
dungen zerstore, alles sexuelle Verlangen
beseitige und die Energie umwandele. Die
gesamte kraftvolle sexuelle Energie steige
in die hoheren Chakren auf, sagte er. Ein
Schiiler von Andrew filmte alle Treffen.
Keiner der Sadhus lehnte es ab, gefilmt zu
werden.

Nach dem Besuch des Juna Akhada-
Camps gingen sie zu Pilot Baba und ver-
brachten etwa eine Stunde mit ihm, um
verschiedene Dinge zu besprechen. Pilot
Baba hatte Andrew sofort erkannt, aber
Andrew konnte sich nicht daran erinnern,
Pilot Baba jemals getroffen zu haben. Pilot
Baba erzihlte ihm, dass sie vor etwa finf
Jahren eine Stunde in seinem Hotelzim-
mer in New York City verbracht hatten!
Schliefdlich erinnerten sich sowohl An-
drew als auch seine Frau an diese Begeg-
nung. Andrew fand es sehr seltsam, dass
er das Treffen vergessen hatte. Andrew
fragte Pilot Baba, ob sein Ziel Transzen-
denz oder Transformation sei. Pilot Baba
sagte, Transformation, aber Transforma-
tion sei in Maya nicht méglich. Das sei ein
klassisches Thema. Aufgrund der beson-
deren Umstinde des Gruppentreffens war
es jedoch nicht moglich, dieses Gesprach
fortzusetzen. Es ware interessant gewe-
sen, zu horen, wie die beiden intensiv
liber beide Seiten diskutieren. Govindan
sagte mir, wie sehr er Andrew mochte und
wie sehr sie beide den Tag genossen hat-
ten.

11

Ein Tag der Transformation

Es war Holi, der Tag des Sieges des Gu-
ten uiber das Bose, der Hingabe tiber den
Ehrgeiz. Ich glaubte, es sei einfach eine
verrickte Tradition in Indien, ein biss-
chen wie Halloween. Holi ist ein Tag, an
dem viele sich daran erfreuen, Wasser auf
ahnungslose Fremde zu schiitten und sich
gegenseitig mit buntem Pulver zu bewer-
fen. Die Farben konnen auf Kleidung und
Haut abfarben, also sagte ich allen, dass
sie nichts tragen sollten, was sie jemals
wieder anziehen wollten. Schon am frii-
hen Morgen schien jeder im Hotel mit
bunten Farben bespritzt zu sein, sogar die
Kellner des Restaurants und die War-
tungsarbeiter. Und alle waren sehr gut
gelaunt. Ich dachte, Holi sei sicher nur ein
Tag des Spafdes und der Frivolitat.

Aber etwas Magisches lag in der Luft
und war in diesen bunten Pulvern auf
dem Maha Kumbh Mela 2010 enthalten.

Ich dachte, dass es die romantische
Vorstellung war, bei dem Maha Kumha
Mela seinen personlichen Guru zu finden,
die Schiiler anzog. Ich hatte nicht erwar-
tet, dass es eine Gelegenheit sei, die Gren-
zen oder Facetten der eigenen Person-
lichkeit zu transformieren. Es gab jedoch
zwei Transformationen, die an Holi direkt
vor unseren Augen stattfanden. Und es
war herrlich!

Eine dieser Verwandlungen ereignete
sich bei einem Mann in den spaten Vierzi-
gern. Er war in Europa von Satchidananda
eingeweiht worden. Ich hatte ihn vor
dieser Reise noch nicht kennen gelernt.
Ich werde ihn Herrn M. nennen. Als ich
ihn traf, war alles, was ich denken konnte:
,Was machst du hier?“ Er wirkte so kri-
tisch, unangenehm, steif, ein wenig diister,
einfach ein jdhzorniger, nie lachelnder
Mann, Uber den ich offensichtlich hart
urteilte.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Herr M. schien es vorzuziehen, fiir uns
alle ein Fremder zu bleiben. Ich hielt ihn
fir einen klugen Beobachter, aber ich
konnte mir nur schwer vorstellen, dass er
die Kultur, fiir die er so weit gereist war,
wirklich erkunden oder schitzen wollte.
,Warum sollte so ein Mann hierher kom-
men?“, fragte ich Satchidananda, der nur
antwortete: ,Ich war ein wenig tiber-
rascht, als er sich anmeldete.” Ich war
unnachgiebig und stellte Fragen tiber ihn:
»War er wirklich ein Kriya-Yoga-Schiiler?
Was weifdt du tiber Herrn M.? Was macht
er beruflich?“ Ich verbrachte mehr als nur
ein paar Momente damit, seine Beweg-
griinde mit Misstrauen zu betrachten.

In der ersten Nacht des Mela, wiahrend
alle anderen sich ausruhten oder zu
Abend aféen, bemerkte ich, wie Herr M.
allein in die Nacht hinausging. Im Laufe
der Wochen hatte er keine Kontakte in-
nerhalb der Gruppe gekniipft. Er kam
nicht zum morgendlichen Sadhana. Eines
Tages sah ich ihn allein in einem Restau-
rant sitzen, das ich ihm am Abend zuvor
empfohlen hatte. Ich lachelte und winkte
ihm zu, aber er reagierte nicht, sondern
schaute direkt durch mich hindurch. Er
safd an einem Ecktisch mit dem Riicken
zur Wand, so dass er jeden sehen konnte,
der eintrat oder das Lokal verliefd. Ab und
zu warf er einen Blick zur Seite durch die
beiden gegeniiberliegenden Fenster. Er
schien jedem gegeniiber misstrauisch zu
sein, und ich vermutete, dass er entweder
ein hochqualifizierter Anti-Terror-Experte
war, der zu unserem Schutz hier war, oder
dass er umgekehrt einen ruchlosen Grund
hatte, hier zu sein.

Ich kann mich nicht erinnern, dass ich
Herrn M. jemals auf unserem Camping-
platz beim gemeinsamen Sadhana oder
einem Abendvortrag gesehen habe. Viel-
leicht kam er zur Feuerzeremonie und
zum Chanten, ich erinnere mich nicht. Er

12

ging jedoch tber den Campingplatz und
ich sah ihn von Zeit zu Zeit bei verschie-
denen Babas sitzen. Er konnte Englisch,
aber es war nicht seine Muttersprache,
und er hatte einen starken Akzent. Er
sprach kein Hindi, aber er schien sich Zeit
zu nehmen und sich fiir alle Babas zu
interessieren, auch wenn diese nur Hindi
sprachen. Bei einigen Gelegenheiten sah
ich ihn mit anderen Schiilern bei den
Mahlzeiten sitzen. Und obwohl es keine
Sprachbarriere gab, sah ich ihn nie im
Gesprach.

Herr M. und ich waren beide am selben
Tag an dieser heftigen Magenverstim-
mung erkrankt. Er schien wirklich in
Bedrangnis zu sein. Ich sah ihn kurz, als er
durch das Hotel ging. Wir sprachen nie
miteinander. Ich habe geschwiegen und er
hat nie mit mir gesprochen. Warum jetzt
damit anfangen? Ich wiirde ihn immer nur
anliacheln und zuwinken. Er wiirde mir
zunicken.

Und dann kam Holi, dieser wilde Tag,
an dem farbige Pulver fliegen, an dem das
Gute Uliber das Bose triumphiert, an dem
Liebe, Hingabe und Freundschaft Ehrgeiz
und Angst ablésen. Wir waren beide wie-
der gesund, aber nach dem morgendli-
chen Sadhana im Camp kehrte ich schnell
ins Hotel zuriick und blieb den Rest des
Tages drinnen, um das Chaos draufden zu
meiden. Gegen Ende des Tages, als ich
gerade mit einem Schiiler beim Tee safs,
kam Herr M. mit einem anderen Schiiler
in die Hotellobby gestiirmt. Herr M. war
eine Augenweide! Er war ein erstaunli-
ches vielfarbiges Phidnomen! Jeder Teil
seines Korpers hatte eine andere Farbe,
zumindest alle Teile, die ich sehen konnte.
Sein Gesicht und sein Hals waren lila!
Seine Brust in allen Schattierungen von
Rot und Rosa. Seine Arme und Hande und
Fufde, seine Kleidung, alles war bunt ge-
farbt. Ich hatte noch nie jemanden gese-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



hen, der so vollstindig, so dick bedeckt
war wie er! Ich konnte nicht anders, ich
brach in Gelachter aus und ging direkt zu
ihm hiniiber. Herr M. war iiber meine
Aufmerksamkeit nicht amisiert, und er
freute sich auch nicht dartiber, dass er bei
dieser Holi-Feier iiberschiittet worden
war. Der Mann, der bei ihm war, erzahlte
mir aufgeregt, dass eine Gruppe von Naga
Babas ihn gepackt, festgehalten und mit
farbigem Pulver tiiberschiittet hatte. Er
erzahlte weiter, dass, als die Babas ihn
sahen, einer auf ihn zeigte und alle von
dem Lastwagen, in dem sie fuhren, ab-
sprangen, ihn auswahlten und ihn fréhlich
lachend mit den verschiedenen Farben
beschmierten. Interessanterweise hatten
sie den anderen Mann, der neben ihm
stand und dem ganzen Treiben zusah,
nicht beriihrt. Er hatte nur ein paar Fle-
cken des Pulvers auf seinem Hemdarmel.
Ich wandte mich sofort an Herrn M. und
sagte lachelnd: ,Nun, das war ein Ge-
schenk und wahre Gnade!“ Er schaute
mich ziemlich streng an, vielleicht verar-
gert liber meine Augen, die vor Freude
und Gliick tanzten.

Das war, glaube ich, der Beginn einer
grofden Veranderung bei Herrn M. In
dieser Nacht wurde er krank, sehr krank
sogar. Es fand eine regelrechte Sduberung
statt. Ich lief3 ihm Tee und Toast auf sein
Zimmer bringen und einen Arzt kommen.
Es dauerte Tage, bis er endlich aus seinem
Zimmer kam. Er sah aus wie ein anderer
Mensch. Herr M. kam auf mich zu und
sagte, dass er auf einem Ohr voriiberge-
hend taub sei! Aber er lichelte, als er das
sagte. Dieser neue Mann war offen und
freundlich, und seine Augen waren voller
Licht. Ich sah nicht mehr den dunklen,
witenden, misstrauischen Mann, den ich
gewohnt war, zu sehen. Wir setzten uns
und unterhielten uns. Er erzahlte, dass er
dachte, er werde hier in Indien sterben.

13

Ich sagte, dass er das vielleicht in gewis-
ser Weise schon getan hatte. Ich erzahlte,
dass auch ich einmal auf einer Pilgerreise
in Indien sehr krank gewesen sei und
dachte, ich wiirde sterben. Ich sagte, dies
sei Indien, und das Maha Kumbhamela sei
kein Ort fiir Touristen. Ich sagte ihm auch,
dass ich ihn oft mit grof3en Babas hitte
sprechen sehen, die sehr mitfiihlend sein
konnten. Ich sagte ihm auch, dass ich
wirklich das Gefiihl hatte, dass es gewollt
und kraftvoll gewesen sei, herausgegriffen
und in das Holi-Pulver getaucht worden
zu sein, wie es bei ihm der Fall gewesen
sei, und dass es reinigend und transfor-
mierend und ein reiner Akt der Gnade
gewesen sei. Ich meinte zu ihm: ,Sie se-
hen wunderbar aus, Sie sehen ganz an-
ders aus.“ Herr M. wies meine Worte
zurlck, aber ich sah, wie seine Augen
funkelten. Er dachte einen Moment nach
und sagte dann: ,Nun, ich denke, wir
werden sehen?” Ich lachelte ihn an, und
zum ersten Mal konnte ich sagen, dass ich
Herrn M. mochte

Dann war da noch ein junger Schiiler
aus Japan, der sehr schiichtern war. Sein
Korper, sein Geist und seine Personlich-
keit waren so formell, dass er sich weiger-
te, jemandem in die Augen zu sehen. Er
hatte mit niemandem gesprochen, obwohl
er flieffend Englisch konnte. Und obwohl
viele Schiiler, sogar die hiibschen Mad-
chen, versuchten, mit ihm zu sprechen.
Bis zum Ende des Tages Holi. Am Ende
des Tages tanzte dieser junge Mann buch-
stablich auf der Strafde, war mit farbigem
Pulver bedeckt und lachelte und plauder-
te mit allen! Nach diesem einen Tag voller
Frivolitit und Verriicktheit und durch-
trankt mit Farbpulver, war dieser junge
Mann strahlend und frohlich. Er war
freundlich, tanzte mit den Schiilerinnen,
sprach mit allen, unterhielt sich selbstbe-
wusst und kameradschaftlich. Diese Freu-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



de und positive Energie hielten auch am
nachsten Morgen und fiir den Rest der
Reise an. Holi war etwas, das ich nie er-
wartet hatte! Ein Tag der Verwandlung!
Woraus besteht der ,Saft“ dieser farbigen
Pulver?

Im Allgemeinen soll keine Pilgerreise
einfach sein. Und diese hier war fiir nie-
manden einfach. Die meisten Teilnehmer
aller drei Gruppen sprachen von dufderen
Reibungen, unbequemen Momenten und
starken Emotionen, die sie wahrend ihrer
Zeit auf dem Kumbh Mela erlebt hatten.
Einige waren sich einig, dass diese
schwierigen Momente ihnen halfen, As-
pekte von sich selbst zu erkennen, die
ihnen bis dahin verborgen geblieben
waren. Einige erzahlten, dass sie in der
Lage waren, das gewohnte Geplankel und
Feilschen ihres Geistes zu erkennen. Eini-
ge konnten lebenslange Angste, Selbst-
zweifel und Wut iiberwinden oder waren
zum ersten Mal in der Lage, zu vergeben
und waren dazu fahig, das Leben zu ak-
zeptieren und so es so weiterzufiihren,
wie es war. Viele erwahnten, dass sie
mehr Vertrauen in ihre Yogapraxis und in
ihr Leben hatten.

14

Andere wiederum blieben Touristen.
Sie sprachen nur von &dufderen Ereignis-
sen, von Dingen, die sie getan und gese-
hen hatten. Einige beklagten sich tiber die
Méngel der anderen, wahrend sie die
gleiche Qualitat bei sich selbst tibersahen.
Einige prahlten mit ihren Errungenschaf-
ten. Blinde Flecken bleiben und das Ego
wehrt sich.

Pilgern ist letzten Ende eine Geistes-
haltung. Es braucht Zeit, das zu verstehen.
Vielleicht hatten wir alle die ganzen acht-
undvierzig Tage auf dem Maha
Kumbhamela bleiben sollen. Veranderung
erfordert immer, dass wir uns selbst be-
gegnen. Ich bin mir sicher, dass das Mela
Fest jedem die Zeit und den Raum gege-
ben hat, zumindest fiir einen Moment
dem zu begegnen, was er/sie wirklich ist.
Selbst eine kurze Begegnung zwischen
dem Verstand und dem, was man wirklich
ist, kann zu einer echten Verdnderung
fiihren und einen auf dem Weg zu seiner
Bestimmung voranbringen. Ich denke, wir
miissen einfach abwarten.

3. Warum hat Gott das Bose erschaffen?

Ein Professor an der Universitit stellte
seinen Studenten folgende Frage:

- ,Wurde alles, was existiert, von Gott
erschaffen?

Ein Student antwortete mutig:

- ,Ja, von Gott erschaffen.”

- ,Hat Gott alles erschaffen?” - fragte der
Professor.

»Ja, Sir“, antwortete der Student.

Der Professor fragte:

- ,Wenn Gott alles erschaffen hat, dann
hat er auch das Bose erschaffen, denn es
existiert. Und nach dem Prinzip, dass
unsere Taten uns selbst definieren, ist
Gott also bose?

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Der Student verstummte, nachdem er
diese Antwort gehort hatte. Der Professor
war sehr zufrieden mit sich selbst. Er
rihmte sich vor den Studenten, weil er
wieder einmal bewiesen hatte, dass der
Glaube an Gott ein Mythos ist.

Ein anderer Student hob die Hand und
sagte:

- ,Darf ich Thnen eine Frage stellen, Pro-
fessor?“

,Selbstverstandlich“, antwortete der

Professor.

Ein Student stand auf und fragte:
- ,Professor, ist Kalte eine Sache?“

Der Professor antwortete:

- ,Was fiir eine Frage? Natiirlich gibt es
sie. Haben Sie schon einmal gefroren?“

Die Studenten lachten iiber die Frage des
jungen Mannes. Der junge Mann antwor-
tete:

- ,Genau genommen, Sir, gibt es keine
Kalte. Nach den Gesetzen der Physik ist
das, was wir als Kalte empfinden, eigent-
lich das Fehlen von Warme. Eine Person
oder ein Gegenstand kann dahingehend
untersucht werden, ob er Energie hat
oder libertragt. Der absolute Nullpunkt (-
273,15 °C) ist die vollige Abwesenheit von
Wiarme. Alle Materie wird bei dieser
Temperatur trdge und kann nicht mehr
reagieren. Kalte gibt es nicht. Wir haben
dieses Wort eingefiihrt, um zu beschrei-
ben, was wir beim Fehlen von Warme
empfinden.”

Ein Student fuhr fort:

15

- ,Professor, gibt es die Dunkelheit?“

Der Professor antwortete.

- Nattrlich existiert sie.”

Der Student erwiderte:

- ,Sie irren sich wieder, Sir. Auch die
Dunkelheit existiert nicht. Dunkelheit ist
die Abwesenheit von Licht. Wir konnen
das Licht untersuchen, aber nicht die
Dunkelheit. Wir konnen das Newton‘sche
Prisma verwenden, um weifdes Licht in
unterschiedliche Farben zu zerlegen und
die verschiedenen Wellenldngen jeder
Farbe zu untersuchen. Dunkelheit kann
man nicht messen. Ein einfacher Licht-
strahl kann in die Welt der Dunkelheit
eindringen und sie erhellen. Wie kann
man feststellen, wie dunkel ein bestimm-
ter Raum ist? Man misst, wie viel Licht
vorhanden ist. Ist es nicht so? Dunkelheit
ist ein Begriff, den der Mensch verwendet,
um zu beschreiben, was in Abwesenheit
von Licht geschieht.”

Am Ende fragte der junge Mann den Pro-
fessor:

- ,Sir, gibt es das Bose?

Dieses Mal unsicher, antwortete der Pro-
fessor:

- ,Natirlich, wie ich schon sagte. Wir
sehen es jeden Tag. Grausamkeit, zahlrei-
che Verbrechen und Gewalt in der ganzen
Welt. Diese Beispiele sind nichts anderes
als eine Manifestation des Bosen.“

Darauf antwortete der Student:

- ,Das Bose existiert nicht, Sir, oder zu-
mindest existiert es nicht fiir sich allein.
Das Bose ist einfach die Abwesenheit von

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Gott. Es ist wie Dunkelheit und Kilte - ein
von Menschen gemachtes Wort, um die
Abwesenheit von Gott zu beschreiben.
Gott hat das Bdse nicht erschaffen. Das
Bose ist nicht wie der Glaube oder die
Liebe, die als Licht und Warme existieren.

16

Das Bose ist das Ergebnis der Abwesen-
heit der gottlichen Liebe im menschlichen
Herzen. Es ist die Art von Kalte, die auf-
kommt, wenn keine Warme vorhanden
ist, oder die Art von Dunkelheit, die ent-
steht, wenn es kein Licht gibt."

4. Der Orden der Acharyas begriif3t ein neues Mitglied:
Nila Saraswati aus Miinchen

Am 16. Juni 2024 feierten die Teilneh-
mer wahrend einer zweiten Einweihung
die  Aufnahme eines
neuen weiblichen Mit-
glieds in den Orden der
Acharyas. Sie erhielt den
Namen ,Nila Saraswati®.
Im Folgenden teilt sie mit
uns ihre Geschichte:

,Nila Saraswati hat
sich schon als Kind die
grofden Fragen gestellt.
Warum sind wir hier?
Wer bin ich? Wohin rich-
te ich mich aus? Und sehr
schnell hatten diese
Fragen eine wissen-
schaftliche und eine
spirituelle  Ausrichtung.
Bereits als Teenager hat
sie mit Hatha Yoga be-
gonnen und sich tief mit
den westlichen und 0stli-
chen Philosophien auseinandergesetzt. Im
Goethe’schen Sinne sucht sie die Verbin-
dung dieser beider Linien. Nach dem
Studium der Wirtschaftswissenschaften
in den USA und Europa hat sie bei einem
Wirtschaftspriifungsunternehmen  gear-

beitet und Wirtschaftswissenschaften an
der Universitat gelehrt.

Etwa 10 Jahre lang
war sie tief verankert in
einer buddhistischen
Tradition, deren Herz die
Bodhisattva Lehre war.
Sie lebt heute mit ihrer
Familie in Miinchen und
arbeitet im Bereich der
Wissenschaften. 2016 hat
sie Babaji's Kriya Yoga
entdeckt, dem sie sich
seitdem intensiv widmet,
weil es sie korperlich,
intellektuell sowie spiri-
tuell erfiillt und, weil die
Praxis ihr hilft, Antwort
auf ihre Fragen zu finden.
Nila Saraswati bietet
Einweihungen, Satsangs
und Kriya Hatha Kurse in
Miinchen und einen
taglichen online Satsang an.”

»,Babaji’s Kriya Yoga macht mich gliick-
lich und ich moéchte dieses Gliick weiter-
geben. Meinen Lehrern Satchidananda
und Satyananda sowie meinen Lehrerin-
nen Durga und Nagalakshmi bin ich zu-
tiefst dankbar.”

Babaji’s Kriya Yoga Journal {2‘



17

5. News und Notizen

Einweihungsseminare im Ashram in
Quebec mit M. G. Satchidananda

auf Englisch:

1. Einweihung: 30. August bis 1. Septem-
ber 2024;

2.Einweihung: 21.-23. Juni und 11.-13.
Oktober 2024;

3. Einweihung: 19.-28. Juli 2024.

Auf Franzésisch:

1. Einweihung: 6. bis 8. September 2024;
2. Einweihung: 14-16 Juni 2024;

3. Einweihung: 28. Juni bis 7. Juli 2024.

Pilgerreise nach Badrinath (Indien)
mit M. G. Satchidananda. Geplant vom
12. bis 30. September 2024.
www.babajiskriyayoga.net/german/Web
PDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-

German.pdf

.

Ashram in Badrinath mit t. Neelakantan

Erleuchtung ist anders als du denkst,
von Marshall Govindan - 192 Seiten, Pa-
perback, ISBN 978-1-987972-08-5. Preis:
16,90 €.

Erleuchtung ist anders als du denkst,
zeigt auf, wie du die Ego-Perspektive - die
gewohnheitsmafdige Identifizierung mit
dem Korper, den Emotionen und den
Gedanken - durch eine neue ersetzen
kannst: den Zeugen, jener Sichtweise

deiner Seele ... reinem Bewusstsein. Mit
zwingender Logik, Ubungen fiir jeden Tag
und gefiihrten Meditationen erklart das
Buch, wie du dich selbst vom Leiden be-
freien, inneren Frieden geniefen und
intuitive Fiihrung finden kannst.

,Erleuchtung” ist das Ziel vieler spiri-
tueller Traditionen. Heute bezeichnet sich
eine grofde und wachsende Zahl an Men-
schen als ,spirituell, aber nicht religios.”
Was bedeutet das? Steckt mehr dahinter,
als die Ablehnung der Zugehorigkeit zu
einer organisierten Religion? Kann die
Wissenschaft
die Existenz
hoéherer Be-
wusstseinszusta
nde, die mit
spiritueller
Erleuchtung
verbunden sind,
beweisen?

Erleuchtung

ist anders als du denkst

Diejenigen,
die sich selbst
als ,spirituell”
bezeichnen,
streben danach, in dieser Welt in einem
hoheren, anhaltenden Bewusstseinszu-
stand prasent zu sein... Spirituell Suchen-
de bemiihen sich darum, in dem ewigen
Jetzt zu sein; sie betonen, wie kraftvoll es
ist, genau in diesem Moment gegenwartig
zu sein. Allerdings suchen sie nicht nur
fliichtige spirituelle Erfahrungen. Sie
wollen einen anhaltenden Zustand hohe-
ren Bewusstseins erreichen, der ver-
schiedenartig als Erleuchtung, das Erwa-
chen, Satori, lllumination, Samadhi, Selbst-
Verwirklichung und Christusbewusstsein
bezeichnet wird. Auch wenn sich diese
Begriffe in den spirituellen und kulturel-
len Traditionen unterscheiden maogen,

Babaji's Kriya Yoga Journal Q i’


https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-German.pdf

beziehen sie sich alle auf das dauerhafte
Erreichen eines hoheren Bewusstseinszu-
standes, in dem der Suchende das Eins-
sein mit allem erkennt.

Die Aufsdtze in diesem Buch untersu-
chen die Beschreibungen von Erleuchtung
in verschiedenen spirituellen Traditionen
und Weisheitslehren, den Prozess des
,Erleuchtet-Werdens“ und, wie man die
inneren Hindernisse fiir die Erreichung
dieses Zieles tiberwindet. Blick ins Buch:

www.babajiskriyvayoga.net/german/shop.
php#enlightenment book,

Erhalte unsere Babaji-Gruf3karten! Sie
inspirieren und erinnern dich an Kriya
Babaji und die Weisheit unserer Traditi-
on. Wir senden sie dir tiber Whatsapp 2-
3x pro Woche in sechs verschiedenen,
wahlbaren Sprachen. Gleichzeitig werden
wir sie in englischer Sprache auf
Instagram veroffentlichen
(instagram.com/babajiskriyayoga  bzw.
www.babajiskriyayoga.net/german/week

ly-message.php).

Weitere Information: Hier Kklicken, zum
Download der zugehorigen PDF-Datei.

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse,
Fragen und Antworten. Viele unserer
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstitzung durch
Online-Streaming  von  Hatha-Yoga-
Unterricht sowie Satsang-Treffen iiber
Cyberspace-Kommunikationsplattformen
wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die wahrend der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, kénnen
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. Ihr Zweck ist es, die Teilnehmer zur
Meditation zu ermutigen und in zweiter
Linie eine gewisse Inspiration zu geben.
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-

18

Yoga-Techniken werden nur in einem
individuell abgestimmten Gesprdch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewdhr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. personlich.

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha
Yoga Kursen, Meditationen und Sat-
sang-Treffen teilzunehmen.
Entsprechende Aufzeichnungen aus den
Jahren 2020-2023 kannst du dir ansehen
unter: patreon.com/babajiskriyayoga.

Babaji’'s Kriya Yoga Online-Satsangs:
Tdgliches Gruppen-Sadhana:
Montag bis Samstag, 13:30 Uhr (MESZ);

Personliche Anmeldung ist erforder-
lich per E-Mail an unser Sadhana-Team,
auf Deutsch bei Nathalie (natha-
lie.kriya@gmx.de) mit folgenden Anga-
ben:

- Ort, Jahr und Acharya der eigenen
Einweihung in Babaji’s Kriya Yoga
Internationaler Sonntags-Satsang:
15:30 Uhr (MESZ), am ersten Sonntag im
Monat (auf Englisch)
Dauer: 60 bis 120 Minuten, mit wechseln-
den Acharyas; Details unter:

https://krivababaji.it/babajiskrivayoga o
nline satsang/ bzw.

www.babajiskrivayoga.net/german/satsa
ng.php

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
http://patreon.com/babajiskriyayoga
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php

19

Kriva Yoga Einweihungen und Veranstaltungen

Erste Einweihung

mit Satyananda
Bretten (DE)

06.-08.09.2024

Veranstaltungsort: Yogaschule Indra Yoga
7'weitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.de

Mit Nila Saraswati
Miinchen (DE)

12.-15.09.2024
London (UK) 14.-17.11.2024
Stuttgart (DE) 28.02 - 03.03.2025
7weitere Details und Programm folgen

Kontakt: Nila@babajiskriyayoga.net

mit Brahmananda
Attersee (AT) 02.-04.08.2024

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga«
7'weitere Details und Programm

Kontakt: brahmananda@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

mit Chaitanya

Wieselburg (AT) 29.11.-01.12.2024

Veranstaltungsort: KriyaMandiram
7weitere Details und Programm

Kontakt: chaitanya@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 4180940

Zweite Einweihung
(Anthar Kriya Yoga)

mit Satyananda
Burgdorf (CH) 04.-07.07.2024

Veranstaltungsort: Begegnungszentrum
PURNACHANDRA
7'weitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.de

mit Brahmananda
Attersee (AT) 04.-06.10.2024

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga«
7'weitere Details und Programm

Kontakt: brahmananda@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

Dritte Einweihung

(Fortgeschrittenentraining)

mit Satyananda

Bad Griesbach (DE) 25.07.-04.08.2024
Pilgerhof

Veranstaltungsort: Alter
7'weitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.de

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2024-flyer-Satyananda.pdf
mailto:Nila@babajiskriyayoga.net
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KL-2024-08-flyer-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KM-2024-11-flyer-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-CH-2024-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/at-L2-brahmananda-attersee-20241004_Flyer.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-III-DE-2024-prg-Satyananda.pdf

Kriya Hatha-Yoga-Lehrgang

mit Brahmananda und Chaitanya
Wieselburg (AT) 11.-19.05.2024

Veranstaltungsort: KriyaMandiram, Pra-
senzveranstaltung, 1. Teil

14.-22.09.2024

Veranstaltungsort: KriyaMandiram, Pra-
senzveranstaltung, 2. Teil

Wieselburg (AT)

7'weitere Details, Kontaktdaten und Pro-
gramm

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels unter
www.babajiskriyvayoga.net, um per VISA,
American Express oder Mastercard alle
Biicher und andere Produkte von Babaji’s
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder
fir Spenden an den Orden der Acharyas.
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschliisselt und geheim gehalten.

Abonniere den Fernstudienkurs Die
Gnade von Babaji’'s Kriya Yoga. Wir
laden dich ein, uns bei diesem Abenteuer
der Selbsterkundung und -entdeckung zu
begleiten, das auf den Biichern beruht, die
von Babaji 1952 und 1953 diktiert wor-
den sind. Erhalte per Post jeden Monat
eine Lektion von 24-30 Seiten zu einem
bestimmten Thema mit praktischen
Ubungen. Details unter:

www.babajiskrivayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse.

20

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya
Yoga Journals - falls noch nicht ge-
schehen - um die jahrliche Zahlung
von 13 Euro auf das deutsche Konto
von M.G. Satchidananda fiir das Abon-
nement.

Die Kontodaten:

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.0.Box 90, Eastman, Quebec,
JOE 1PO Canada

Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schdftskunden, Rossmarkt 18, 60254
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN: DE09500700240072310600
BIC/Swift code: DEUTDEDBFRA

Anmerkung fiir Abonnenten des Kriya
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jahrlich per E-Mail an alle diejenigen
versendet, die uber eine E-Mail Adresse
verfligen. Wir bitten euch darum, uns
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das
Journal verschickt werden soll und, dass
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker
benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein
formatierter pdf-Anhang mit Bildern
verschickt. Diesen kann man mithilfe des
Adobe Acrobat Readers offnen. Andern-
falls konnen wir es auf Anfrage nochmals
als unformatiertes Worddokument ohne
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 30. September
2024 verldngerst, kann es sein, dass du
die nachste Ausgabe nicht erhaltst.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2


https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2024_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2024_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse

