
In dieser Ausgabe 

 
1. Wie man die Voraussetzungen für dauerhaften  

Samadhi schafft 
von M. G. Satchidananda 

2. Das Maha Kumbh Mela in Haridwar 2010 – Teil 3 
von Durga Ahlund 

3. Warum hat Gott das Böse erschaffen? 

4. Der Orden der Acharyas begrüßt ein neues Mitglied: Nila Saraswati 

5. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 

1. Wie man die Voraussetzungen für dauerhaften Sa-
madhi schafft 

von M. G. Satchidananda 

Eingeweihte in Babaji’s Kriya Yoga er-
leben den als Samadhi bekannten Be-
wusstseinszustand normalerweise wäh-
rend der letzten beiden Einheiten der 

dritten Einweihung. Gelegentlich erfahren 
einige diesen Zustand auch schon vorher, 
sind sich dessen aber nicht bewusst. 
Samadhi bezieht sich auf eine „kognitive 

Jahrgang 31 – Nr.2              Sommer 2024 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Versenkung“, bei der das Objekt des Be-
wusstseins das Bewusstsein selbst ist. Da 
das Bewusstsein kein Ding ist, ist Samadhi 
buchstäblich nicht das, was man denkt. Er 
ist durch geistige Stille gekennzeichnet. 

Wie jede Erfahrung hat sie einen An-
fang und ein Ende, und wenn sie endet, 
kehrt das Bewusstsein in die niederen 
Zustände zurück, die die Perspektive des 
Egos einschließen. Diese Perspektive 
beinhaltet die Identifikation mit dem 
physischen Körper sowie den Emotionen, 
Erinnerungen und Meinungen oder Über-
zeugungen. Man vergisst den Bewusst-
seinszustand von Samadhi, bis man die 
Bedingungen schaffen kann, unter denen 
sich alte Konditionierungen auflösen.  

Es liegt in unserer menschlichen Natur, 
dass wir individuell und kollektiv von 
Gewohnheiten (Samskaras) und der Ten-
denz, in Erinnerungen zu schwelgen 
(Vasanas), angetrieben werden. Sie beru-
hen auf Anhaftung und Abneigung, Mögen 
und Nicht-Mögen, Vergnügen und 
Schmerz. In ihrer Gesamtheit bilden sie 
unsere Konditionierung. Diese Konditio-
nierung ist für jedes Individuum einzigar-
tig. Sie ist es, die jeden von uns anders 
macht. Die Auswirkung unserer Konditio-
nierung ist eine der wichtigsten Quellen 
unseres Karmas. Fast alles, was jedem von 
uns widerfährt, ist auf diese Konditionie-
rung zurückzuführen, bis man beginnt, 
Gewohnheiten und die Tendenz, in Erin-
nerungen zu verweilen, loszulassen. Dies 
kann zum Beispiel der Fall sein, wenn 
man sich bewusst wird, dass eine Ge-
wohnheit oder eine Erinnerung einem 
nicht guttut, und dann etwas Willenskraft 
aufwendet, um sie loszulassen. 

 

 

 

Wie schafft man die Voraussetzungen 
für dauerhaften Samadhi? 

Nachdem man gelernt hat, wie das 
geht, und die Samadhi-Kriyas einige Mo-
nate oder sogar Jahre lang geübt hat, kann 
man leicht nach Belieben in Samadhi 
eintreten, zumindest wenn man allein, mit 
geschlossenen Augen, in einer ruhigen 
Umgebung sitzt. In der so genannten 
ersten Stufe der kognitiven Versenkung, 
die als „unterscheidender“ Samadhi 
(Sarvikalpa, Samprajnata) bezeichnet 
wird, gibt es normalerweise vier Begleit-
erscheinungen (Prajnata). 

 

„Die objekt-orientierte (samprajnata) 
kognitive Versenkung wird begleitet von 
Beobachtung, Reflexion, Freude und Be-
wusstheit des Selbst.“ – Yoga Sutra I.17 

 

Diese Begleiterscheinungen (Prajnata) 
sind keine bloßen Schwankungen des 
Bewusstseins, sondern Produkte der 
Verschmelzung zwischen dem Subjekt 
und dem Objekt der Kontemplation, wie 
ich in meinem Kommentar zu Patanjalis 
Yoga Sutra I.17 erläutert habe (siehe den 
Hinweis am Ende dieses Artikels).  

Beobachtungen sind Visionen. Die Re-
flexionen sind Einsichten mit tiefem Ver-
ständnis. Die Freude ist bedingungslos. In 
der Bewusstheit des Selbst geht man 
einzig und allein in dem Gefühl „Ich bin“ 
auf. 

Patanjali sagt uns, dass dauerhafter 
Samadhi (Nirvikalpa, Asamprajnata) ohne 
diese Begleiterscheinungen durch eine 
lange und konstante Praxis des Loslas-
sens (Vairagya) und durch die Schaffung 
von Bedingungen entsteht, unter denen 
alte Gewohnheiten und Tendenzen aufge-
löst werden können. 

 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

„Nach ständigem Üben (ergibt sich) 
mit dem Gedanken des Loslassens der 
andere (nicht unterscheidende Zustand 
der kognitiven Versenkung) 
‚asamprajnata samadhi‘, bei dem noch 
Reste unterbewusster Prägungen vorhan-
den sind.“ – Yoga Sutra I.18 

 

„Andere (Yogis) (erreichen die nicht-
unterscheidende kognitive Versenkung) 
durch tiefe Hingabe, innere Kraft, Acht-
samkeit, meditative Versenkung und 
Erkenntnis."– Yoga Sutra I.20 

 

Im Gegensatz zu den im vorigen Vers 
erwähnten Yogis (Yoga Sutras I.21), die 
den physischen Körper verlassen, bevor 
sie Asamprajnata Samadhi erreichen, 
haben diejenigen, die diese Stufe errei-
chen, die folgenden Voraussetzungen 
erfüllt: 

Sraddha = Impliziter Glaube an Yoga, 
mit Vertrauen in die eigenen Fähigkei-
ten, das eigene Sadhana bzw. die eige-
nen Methoden und den Lehrer. 

Viryam = Energie oder Enthusiasmus, 
die aus diesem Glauben entsteht und in-
tensive Hingabe hervorbringt, wobei 
auch die Emotionen die eigene Praxis 
unterstützen. 

Smriti = Erinnerung; man erinnert sich 
ständig an den Weg, an die gelernten 
Lektionen, um nicht in eine weltliche 
Perspektive zurückzufallen, man bleibt 
achtsam. 

Samadhi = Man kultiviert regelmäßig 
die Erfahrung der kognitiven Versen-
kung. Auch wenn diese aufgrund der 
Fluktuationen des Bewusstseins und 
der Ablenkungen nicht konstant ist, 
entwickelt sie sich durch das yogische 
Sadhana. 

Prajna = Unterscheidungsfähigkeit, Er-
kenntnis. Durch aufmerksame Selbst-
wahrnehmung in jedem Moment, ge-
langt man zu Erkenntnissen und wird 
durch das Geschehen des Lebens ge-
führt. 

 

Spirituelle Energie und Kraft bringen 
Achtsamkeit und Wachheit mit sich. Man 
erinnert sich ständig an den Weg und die 
gelernten Lektionen, um nicht in weltliche 
Perspektiven zurückzufallen. Diese Erin-
nerung führt zu ununterbrochener Kon-
templation. 

Asamprajnata-Samadhi (samenlos) 
kann sich als letzte Konsequenz der wie-
derholten Erfahrung von Samprajnata-
Samadhi ergeben, wenn sich die unterbe-
wussten Tendenzen allmählich auflösen. 
Er kann aber auch dadurch entstehen, dass 
der Yogi bestimmte positive Einstellungen 
kultiviert, die in diesem Vers aufgezählt 
werden: Glaube, Enthusiasmus, Wachheit, 
Unterscheidungsvermögen und Kontemp-
lation schaffen die idealen Bedingungen, 
durch die die alten Tendenzen aufgelöst 
werden können. 

Eine solche kontinuierliche Kontempla-
tion oder Samadhi führt zur Unterschei-
dung zwischen dem Dauerhaften und dem 
Unbeständigen, zwischen dem, was Freude 
bringt, und dem, was Leiden verursacht, 
und zwischen dem wahren Selbst und dem 
Körper, dem Geist sowie der Persönlich-
keit. 

 

Wie lange wird es dauern? 

Ich bin oft amüsiert darüber, wie unge-
duldig Schüler auf Ergebnisse warten. Sie 
sind darauf konditioniert, Ergebnisse zu 
erwarten, die schnell und mit wenig oder 
gar keiner Anstrengung eintreten, und 
wissen nicht, wie sehr sie durch ihre Ge-



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

wohnheiten und Tendenzen, in der Ver-
gangenheit zu leben, eingeschränkt sind. 
Nur wenige sind bereit, sich die Mühe zu 
machen, die es braucht, um sie loszulassen 
und das Streben zu kultivieren, ihre 
menschliche Natur zu transformieren. 
Patanjali sagt uns, dass es von den folgen-
den Bedingungen abhängt, wie viel Zeit 
vergehen muss, bevor dauerhafter Samad-
hi erreicht wird. 

 

„(Die Übenden, die in ihrer Übungspra-
xis) absolut konsequent sind, sind der 
kognitiven Versenkung sehr nahe.“ – Yoga 
Sutra I.21 

 

Man kann flüchtige Eindrücke von Sa-
madhi haben, der Erfahrung des Selbst, in 
der sich unser Geist nach innen konzen-
triert und man von absoluter Glückselig-
keit erfüllt ist, aber die wirkliche Heraus-
forderung besteht darin, dass dies dauer-
haft und stabil wird. Um dies zu erreichen, 
muss man mit intensiver bzw. enthusiasti-
scher Hingabe praktizieren, das Zeugen-
bewusstsein kultivieren und den Geist und 
die Sinne nach innen wenden, weg von 
äußeren Zerstreuungen. Wenn Konzentra-
tion und Zeugenbewusstsein spontan und 
kontinuierlich werden, nennt man das 
intensive Praxis (Tivrasamaveganam). 

Außerdem hängt es von der Intensität 
der eigenen Praxis ab, wie lange es dauern 
wird. 

 

„Der wesentliche Unterschied (wie 
schnell die kognitive Versenkung erreicht 
wird, liegt somit darin, ob die Praxis des 
Yogis schwach, mittel oder intensiv ist.“ – 
Yoga Sutra I.22 

 

Eine „schwache“ Praxis ist unregelmä-
ßig, sporadisch, voller Zweifel, Höhen und 

Tiefen und voller Ablenkungen, die einen 
mitreißen. Eine „mittlere“ Praxis hat Zeiten 
der Intensität und Hingabe, die sich mit 
Zeiten des Vergessens, der Ablenkung, des 
Nachhängens in negativen Gedanken und 
Gewohnheiten abwechseln. Eine „intensi-
ve“ Praxis zeichnet sich durch die gleich-
bleibende Entschlossenheit aus, sich an 
das Selbst zu erinnern und durch Erfolg 
und Misserfolg, Vergnügen und Schmerz 
hindurch Gleichmut zu bewahren und in 
Liebe, Vertrauen, Geduld und Mitgefühl für 
andere zu wachsen. Sie kann intensiv 
werden, wenn wir die von uns gewählte 
Form Gottes verehren oder versuchen, die 
alles durchdringende Göttlichkeit zu se-
hen, um über starke Wünsche oder Abnei-
gungen hinauszugehen. Wie intensiv die 
Ereignisse oder Umstände auch sein mö-
gen, wie groß das Schauspiel der Illusion 
(Maya) bzw. das Spiel des erfüllten Dramas 
auch sein mag, wir sehen weiterhin das 
Göttliche in allem.   

 

Praxis: Kultiviere Glauben, Enthusias-
mus, Wachheit, Unterscheidungsvermögen 
und Kontemplation, um die alten Tenden-
zen aufzulösen. Tritt wiederholt in die 
objekt-orientierte kognitive Versenkung 
(Samprajnata Samadhi) ein, indem du die 
Samadhi Kriyas anwendest, die während 
der Dritten Einweihung in Babaji’s Kriya 
Yoga-Einweihung gelehrt wurden. 

Nimm alles in der Welt als göttlich an 
und kultiviere die universelle Vision der 
Liebe.  

Vertiefe dich in die Übungspraxis. Gehe 
jeden Tag einen Schritt weiter. Sieh alles 
als Teil des göttlichen Plans, der sich auf 
eine vollkommene Weise für deine Ent-
wicklung entfaltet. Sieh nichts als etwas, 
das außerhalb dieses göttlichen Plans liegt 
oder ihm zuwiderläuft. Sei beharrlich und 
konsequent.  



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Referenz: zur weiteren Lektüre: Die 
Kriya Yoga Sutras des Patanjali und der 
Siddhas, von Marshall Govindan, erhältlich 
in elf Sprachen in unserem Online-
Buchladen unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#patanjali_book 

 

 
 

2. Das Maha Kumbh Mela in Haridwar 2010 – Teil 3 
von Durga Ahlund

Tee mit AUM und Stille 

Sechste Woche auf dem Kumbh Mela 
und es war ein Lärm-Marathon. Seit unse-
rer Ankunft waren wir jeden Tag sechs bis 
acht Meilen zum und vom Campingplatz 
gelaufen und hatten vier bis sechs Stun-
den lang Yogastellungen geübt und medi-
tiert. Wir trafen viele Yogi-Heilige und 
Naga-Babas, nahmen Prasaad (gesegnete 
Nahrung) in Form von Wasser und Zucker 
aus den Händen dieser Babas zu uns, 
durchquerten riesige Ströme von Men-
schen und Massen von niesenden und 
hustenden, singenden Anhängern. Er-
staunlicherweise waren Govindan und ich 
gesund geblieben.  

Am liebsten verbrachte ich meine Zeit 
damit, mich in aller Ruhe mit den Schü-
lern auszutauschen. Ich erinnere mich, 
wie ich mit einem fortgeschrittenen Schü-
ler beim Mittagessen saß und über die 
absolute Wichtigkeit der tiefen Reinigung 
auf diesem Weg sprach. Ich sagte, es er-
fordert die Art von Reinigung, die alle 
Konditionierungen beseitigt. Es ist von 
entscheidender Bedeutung, zumindest für 
sich selbst festzustellen, was die am 
stärksten verankerte Eigenschaft bzw. das 
konditionierteste Verhalten ist, und bereit 
zu sein, sie bzw. es zu entwurzeln. Wenn 
man in der Lage ist, diese zu entwurzeln, 
kann man meiner Erfahrung nach auch 
viele der anderen automatischen Wellen 

von Gedanken, Empfindungen und Intri-
gen loslassen, die aus anderen Quellen 
kommen und einen blockieren. Bei mir 
ging es darum, meine Neigung aufzuge-
ben, immer meine Meinung zu sagen. Ich 
erkannte, dass das, was mich von meinem 
Selbst wegzog und Leiden verursachte, 
mein Bedürfnis war, immer meine Mei-
nung zu äußern, also meine Irritationen, 
mein Gefühl der Verärgerung, meine 
Ansichten und Urteile. Meine Meinung zu 
sagen, hat nichts weiter bewirkt, als mich 
an meine Konditionierung zu binden und 
negative mentale Verstrickungen zu ver-
stärken. Meine Meinung zu äußern, half 
selten jemand anderem und schürte ledig-
lich meine eigene selbstgerechte Empö-
rung bzw. meinen selbstgerechten Eifer. 
Wenn ich meine Meinung sagte, verstrick-
te ich mich nur in den Reaktionen meiner 
eigenen Gefühle. Mir das bewusst zu 
machen, half mir, die Wahrheit über mei-
ne Wut und mein Unglücklichsein zu 
erkennen. Es war ein wahres Geschenk 
des Yoga, als ich meine Tendenz, meine 
Meinung zu sagen, durch stille Reflexion 
ersetzen konnte. Der Schlüssel zur Be-
wusstheit über das, was uns im Weg steht, 
liegt in der Praxis der Tage der Stille. Ich 
hatte sie regelmäßig praktiziert, hatte 24 
Stunden Stille eingehalten, einen Tag pro 
Woche, jede Woche, jahrelang. 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#patanjali_book
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#patanjali_book


6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Ich spürte, dass nicht meine tägliche 
Meditationspraxis, sondern meine ständi-
gen Tage der Stille mir am meisten zugute 
kamen. Die Stille hat mein Verständnis 
und meine Erfahrung von Bewusstheit 
erweitert. Sie half mir, die Dinge neu zu 
sehen. Sie half mir, zu erkennen, dass die 
Wahrheit im Gewahrsein vorhanden ist, 
was nicht der Fall ist, wenn man seine 
Meinung freimütig äußert. Die Distanz, 
die Klarheit und die ruhige, losgelöste 
Beobachtung, die ich in diesen Tagen der 
Stille erfuhr, führten dazu, dass ich inne-
hielt, nachdachte und antwortete, wenn 
es nötig war, anstatt auf alles zu reagieren, 
was auftauchte und im Alltag eine Heraus-
forderung darstellte. Diese Praxis verän-
derte meine Art, das Leben zu erfahren 
und mit anderen in Beziehung zu treten. 
Ein Tag der Stille hat meinen Geist erhellt 
und mein Herz erweitert. Tage der Stille 
waren Tage der Achtsamkeit und der 
Andacht, eine Zeit und ein Raum, um sich 
mit dem Bewusstsein in anmutigem Ge-
wahrsein und Ehrfurcht zu verbinden. 
Diese Tage gewährten mir eine neue Sicht 
auf mein Leben, mein Karma und mein 
Dharma und darauf, wie sehr beides mit-
einander verbunden ist. Ich entwickelte 
eine Ehrfurcht vor meinem Leben, die 
frisch und lebendig war. Ich schätzte das, 
was mir gegeben worden war, die Heraus-
forderungen, die mich nach mehr streben 
ließen und mich erkennen ließen, dass ich 
bereits alles hatte, was ich brauchte. Ob-
wohl es meinen Kindern nicht gefiel, dass 
ich an diesem Tag in der Woche nicht 
sprach, sagten sie, dass sie eine Energie-
verschiebung im Haus spürten, die sie zu 
schätzen wussten. Die Stille erlaubte mir, 
zu erkennen, dass alles, was mich dazu 
drängte, über meine Gedanken zu spre-
chen, in Wirklichkeit nur der Drang war, 
zu sein und ich zu sein.  

Mir wurde klar, dass ich in den Wochen 
beim Kumbhamela keinen einzigen Tag 
der Stille eingelegt hatte, und mir dies 
fehlte. Es hatte keine Zeit und keinen 
Raum gegeben, um einfach zu sein und ich 
selbst zu sein. 

An diesem Abend aß ich ein leichtes 
Abendessen, ein gegrilltes Gemüsesand-
wich mit Zitronen-Ingwer-Tee. Eine Stun-
de später wurde ich heftig krank. Ich 
erbrach die ganze Nacht hindurch, hatte 
starke Bauchschmerzen und Durchfall. Ich 
blieb zwei Tage lang flach auf dem Rücken 
im Bett liegen. Einige Schüler hatten ein 
paar Tage lang grippeähnliche Symptome. 
Niemand hatte über Verdauungsprobleme 
geklagt. Dies bot mir sicherlich eine tiefe 
innere Reinigung und Zeit und Raum, um 
still zu sein und einfach ich selbst zu sein. 

Während ich im Bett blieb, leitete 
Govindan das Morgen-Sadhana. Er erzähl-
te mir, dass vier unserer Schüler an die-
sem Tag früh zum Zeltplatz von Pilot Baba 
gegangen waren und von ihm Mantra-
Diksha (Einweihung) erhalten hatten. Sie 
hatten sich in Ocker gekleidet und spiri-
tuelle Namen und ein Mantra erhalten, sie 
waren an verschiedenen Stellen berührt 
worden und hatten einen Rudraksha-
Rosenkranz bekommen, den sie benutzen 
sollten, wenn sie Schwierigkeiten bei der 
Meditation hatten.   

Eine andere Gruppe eilte früh los, um 
im Ganges zu baden. Nach dem Bad gin-
gen sie zurück zu unserem Kriya-Yoga-
Campingplatz, wo sie ein Feuer entzünde-
ten und vier Stunden lang sangen. An-
schließend war ein wunderbares spätes 
Mittagessen im Zelt auf dem Camping-
platz geplant. Ich überlegte, ob ich hin-
übergehen und an dem Yagna teilnehmen 
sollte oder nicht. Ich entschied mich, zu 
bleiben, wo ich war. Ich fühlte mich 
schwindelig und musste schlafen. Ich 
nahm mir vor, am nächsten Morgen wie-



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

der fit zu sein und den Tag mit frühmor-
gendlichem Sadhana zu beginnen. Und am 
Abend würde ich in Anandamayi Ma's 
Ashram für Aarati gehen. Sicherlich wür-
de ihre göttliche Energie mich von jeder 
verbleibenden Krankheit heilen. 

Der Morgen brach an und ich hatte 
Schüttelfrost und begann zu husten. Ich 
war erschöpft. Ich hatte seit mehreren 
Tagen nicht gut geschlafen. Ich zog mich 
an und ging hinunter ins Restaurant, um 
mir einen Topf mit kochendem Wasser zu 
holen und zu versuchen, ein wenig Brei zu 
essen. Unten traf ich mit einer Gruppe von 
Kriyabans zusammen. Zwei von ihnen 
wollten nach Rishikesh aufbrechen. Sie 
hatten vor, dort bleiben, bis der Bus für 
den Rückflug am 2. März nach Delhi zu-
rückkehrte. Die anderen vier wollten 
weiter in Haridwar bleiben. Diese netten 
Leute waren seit dem 13. Januar mit uns 
hier gewesen. Sie hatten ihre Rückflüge 
verschoben, weil das Kumbhamela für sie 
ein solches Gnadengeschenk war. Sie 
hatten aus ihren Erfahrungen hier sehr 
viel mitgenommen. Ich verblieb in 
Schweigen. Sie wussten, dass ich ein Ma-
genleiden hatte und baten mich nicht, zu 
sprechen. 

Alle ihre Gesichter strahlten, obwohl 
zwei von ihnen auch einen Tag mit Erbre-
chen und Durchfall hinter sich hatten und 
einer seit einer Woche nicht mehr ge-
schlafen hatte. Der Schlaflose meinte, dass 
er in dieser Zeit seinen Geist beobachten 
konnte, aber nicht in der Lage war, über-
haupt zu meditieren. Ich schwieg, ich 
kommunizierte mit Gedanken und Gesten. 
Sie lagen mir sehr am Herzen. 

Ich hatte im letzten Monat wenig ge-
schlafen und seit mehreren Tagen nichts 
mehr gegessen. Auch ich fühlte mich 
weder schläfrig, noch hatte ich Hunger. 
Ich befand mich in einem Zustand der 
Introvertiertheit und fühlte mich abge-

schottet. Abgeschlossen wie in einem 
Kokon, mich selbst schützend, vorsichtig 
mit dem, was ich aß oder trank oder ein-
atmete oder in mich aufnahm, auf allen 
Ebenen. Im Hotel und auf den Straßen 
war es laut, und die Essensdüfte rochen 
stark nach Gewürzen. Ich sehnte mich 
nach der ruhigen, reinen Luft von zu 
Hause. 

Vor ein paar Tagen hatten wir im Kriya 
Yoga Ashram, in dem Lahiri Mahasaya 
meditiert hatte, einen langjährigen Kriya 
Yoga-Schüler, ein Mitglied der indischen 
Kriya Yoga, Self-realization Fellowship, 
getroffen. Er hatte jedem eine Rudraksha-
Perle mit drei Ansichten von dem Baum 
im Garten dort geschenkt. Außerdem 
hatte er Satchidananda ein Buch mit den 
Schriften des gottberauschten Heiligen 
Swami Rama Tirtha aus dem Jahr 1905 
gegeben. 

Ich liebe es, Swami Rama Tirtha zu le-
sen. Er spricht brillant über das Thema 
„Einssein mit Gott finden“. Er meint, wir 
müssten eine Beziehung zu Ihm aufbauen, 
der unbeschreiblich sei, jenseits von Wor-
ten, der eins sei ohne ein zweites. Swamiji 
sagt: „Erreiche Ihn durch AUM. AUM ist 
Sein alldurchdringender Universalismus, 
der dein eigenes Selbst einschließt. 

Chante AUM richtig und du erfüllst Herz 
und Geist mit Frieden, Ruhe und Glückse-
ligkeit. Wenn du AUM richtig singst, kannst 
du den grenzenlosen Ozean der Kraft und 
Energie in dir und außerhalb von dir erfah-
ren. AUM zu chanten, ist wie ein erfri-
schendes, belebendes Bad im Ganges. Es 
reinigt den Körper und den Geist und er-
setzt Unreinheit und Zwietracht durch 
Frieden und Gelassenheit.“ 

Die Sadhus hatten während diesem 
Kumbamela täglich in allen Lagern das 
Muschelhorn geblasen. Jedes Mal, wenn 
die Sadhus das Muschelhorn bliesen, 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

wurde das AUM erzeugt. Man konnte es 
hören und erfahren. Es verlangsamte die 
eigenen Gedanken und den Atem und 
konzentrierte den eigenen Geist, und wie 
der Trommelschlag schwang es in der 
Atmosphäre mit, schenkte Kraft und Zu-
versicht. Das AUM, der Klang des Mu-
schelhorns, hilft dir, mit dem Göttlichen in 
deinem Herzen zu verschmelzen 

Seit Tagen hatte ich das Muschelhorn 
nicht mehr gehört und ich vermisste es. 
Während ich in meinem Hotelzimmer saß, 
war ich zunehmend genervt von den 
unaufhörlichen Geräuschen, den Men-
schen, die sich unterhielten, den Männern 
auf der Straße, die ihre Waren verkauften, 
den Motorrädern, den Zimbeln und den 
Bhajans, die aus verzerrten Lautspre-
chern gesungen wurden, dem Krachen 
und Hämmern und den quietschenden 
Reifen und Hupen. Ich versuchte, trotz 
dieser Geräusche oder sogar durch sie 
hindurch auf das AUM zu hören. Es wäre 
eine gute Übung, sagte ich mir, aber ich 
hörte es nicht. Ich begann, laut AUM zu 
chanten, um Gott wissen zu lassen, dass 
ich noch da war. Ich trank einen Schluck 
Tulasi-Zitronen-Tee und entspannte mich. 
Ich hatte mein Schweigen gebrochen. Ich 
fing an, mich wie ich selbst zu fühlen. 

 

Andrew Cohen, Vorne und am anderen 
Ende des Tisches 

Wir waren gestern in Rishikesh. Wir 
hatten wieder Zeit mit Swami 
Shankaradas verbracht. Ich spürte ein 
Gefühl der Traurigkeit, als er auf dem 
Dachbalkon des Rajdeep-Hotels stand und 
sich lächelnd verabschiedete. Wir muss-
ten uns früh von Swamiji verabschieden, 
um Zeit zu haben, das Auditorium des 
Sivananda Ashrams zu erreichen, wo wir 
uns mit Andrew Cohen treffen wollten. 
Andrew, ein bekannter amerikanischer 

spiritueller Guru, sollte einen Vortrag 
über Evolutionäre Erleuchtung halten. Ich 
sagte allen Anwesenden, sie sollten selbst 
entscheiden, was sie mit ihrer Zeit anfan-
gen wollten. Wir würden uns um 19:30 
Uhr an einem vereinbarten Ort treffen, 
um den Bus zurück nach Haridwar zu 
besteigen. Viele Personen entschieden 
sich, bei Swamiji zu bleiben. Sicherlich 
würde der Swami, der sein ganzes Leben 
in einer Höhle gelebt hatte, mehr für sie 
zu bieten haben als dieser Amerikaner. 

Dann ging es den Hügel hinunter, über 
die Ram-Jhula-Brücke, die gewundene 
Straße hinauf und wieder mindestens 
tausend Stufen hinauf zu dem geräumi-
gen, offenen Empfangsbereich, der für 
Andrew in einem Auditorium eingerichtet 
worden war. Der Raum war von Sonnen-
licht durchflutet, und um den vorderen 
Stuhl herum waren wunderschöne Sträu-
ße aus lila Orchideen, gelben Gerbera-
Gänseblümchen und roten Gladiolen 
arrangiert. Eine Dame in einer dunkel-
blauen Kurta zog hier und da die Vorhän-
ge zusammen, um einen Teil der direkten 
Sonneneinstrahlung abzuschirmen. Sie 
öffnete die Türen und ließ eine kühle 
Brise durch den Raum wehen. Ich betrat 
den Raum und hielt Ausschau nach Sat-
chidananda, der Swami Shankardas nicht 
besucht hatte, sondern direkt hierherge-
kommen war. Er saß auf einem Stuhl 
neben dem Fenster, der Vorhang wehte 
leicht in der Brise. Er hatte einen Stuhl für 
mich reserviert, nahe am Fenster und 
nahe an der Tür, perfekt! 

Ich setzte mich und genoss die nächs-
ten fünfzehn Minuten, in denen ich die 
Menschen beobachtete, die in den 
Sivananda-Ashram in Indien gekommen 
waren, um einen amerikanischen Bilder-
stürmer über das Thema „Evolution der 
Erleuchtung“ sprechen zu hören. Viele 
ernst dreinblickende Menschen füllten 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

das Auditorium, einige saßen auf Stühlen, 
andere auf dem Boden. Es waren Swamis 
und Laien, Westler und Inder anwesend. 
Die meisten stammten aus westlichen 
Ländern, und fast alle waren wie Yogis in 
Ocker und Orange oder in Rosa, Gelb oder 
Weiß gekleidet. Man sah eine Menge 
kahlgeschorener Köpfe.  

Andrew hingegen betrat lachend den 
Raum und trug das schrillste Outfit, das 
ich seit den 70er Jahren gesehen hatte! Er 
hatte ein chartreusefarbenes, langärmeli-
ges Hemd und eine goldene Weste an, auf 
der überall Blumen aufgedruckt waren. 
Sein Haar war kurz geschnitten und er 
trug seinen charakteristischen Schnurr-
bart. Er hatte mehr graue Haare, als ich 
erwartet hatte, aber das hatte ich auch. 

Andrew übernahm sofort die Regie im 
Raum. Er begann, über die tiefen Zustän-
de der Meditation und des Samadhi zu 
sprechen, die viele von uns erlebt hatten. 
Er sagte, dass wir in diesen Zuständen, in 
denen die Gedanken, der Atem, die Zeit 
und der Körper verschwänden, Gott als 
„ekstatische Dringlichkeit“ finden könn-
ten. Er meinte, dass „Gott will, dass wir 
hier sein wollen und das Leben voll zum 
Ausdruck bringen. Dieser Geist ist in 
jedem von uns und er leuchtet als positi-
ve, schöpferische Dringlichkeit." Er sagte, 
dass „Kundalini Gott ist, und sie kann als 
Ausdruck der schöpferischen Dringlich-
keit gesehen werden, die sich zuerst als 
sexuelles Verlangen zeigt.“   

Andrew sagte weiter, dass wir bis zu 
einem gewissen Grad Kraft in unserem 
getrennten Selbst entwickeln müssten, 
nachdem wir hohe Bewusstseinszustände 
erfahren hätten. Er meinte jedoch, dass 
sich viele von uns in ihrer eigenen Selbst-
verliebtheit verloren hätten. Es mangele 
uns nicht an Selbstvertrauen; wir seien 
selbstsicher. Ein großes Problem in der 
heutigen Gesellschaft sei der Narzissmus. 

Andrew sprach von einer überwälti-
genden Anzahl junger Menschen in ihren 
Zwanzigern und Dreißigern, die unter 
Negativität litten. Ihr Geist sei so voller 
Verwirrung und Existenzangst, dass sie 
keinen Grund für das Leben sehen könn-
ten, keinen Grund, hier zu sein und am 
Spiel des Bewusstseins teilzunehmen. Sie 
säßen und stünden, als trügen sie das 
Gewicht der Welt auf ihren Schultern. Ich 
bemerkte, dass einige Leute im Publikum 
darauf reagieren, indem sie ihre Haltung 
veränderten. 

Die Welt, sagte er, hätte noch nie eine 
Zeit erlebt, in der so viele Menschen so 
gut leben könnten. Noch nie hätten so 
viele Menschen so viel Geld und die Mög-
lichkeit, das zu tun, was sie tun wollten. 
Natürlich, räumte er ein, während ein 
Anflug von Mitleid über sein Gesicht 
huschte, gebe es Millionen von Menschen, 
denen das Lebensnotwendige fehle und 
die ihr ganzes Leben in Armut und Man-
gel verbrächten. Aber es gebe auch viele 
Millionen Menschen, die alles hätten, was 
sie für ein gutes Leben bräuchten, und 
trotzdem litten sie. 

„Das Leid, das sie erfahren, kommt da-
her, dass sie nicht verstehen, dass Gott in 
ihnen selbst ist. Gott ist näher als ihr eige-
nes Lebensblut, und der Sinn des Lebens ist, 
dass Gott will, dass „du“ hier bist, dass du 
gegenwärtig bist, genießt und neu er-
schaffst. Gott ist positive dynamische Ener-
gie. Gott steht jedem von uns in unserer 
Entwicklung zu bewussteren menschlichen 
Wesen zur Verfügung. Gott drückt sich 
jedes Mal aus, wenn wir etwas Kreatives 
tun, in jedem „Impuls, etwas Neues zu 
schaffen“. Er ist in jenen Menschen, die so 
voller dynamischer schöpferischer Energie 
und einem Gefühl der Dringlichkeit sind, 
dass sie ohne Schlaf arbeiten und völlig auf 
die anstehende Aufgabe fixiert sind.“ 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Der Vortrag dauerte zwei Stunden, und 
danach gab es viele Fragen aus dem Pub-
likum – manche interessant, manche eher 
narzisstisch. 

Satchidananda ging zu Andrew, um 
ihm die Hand zu geben. Andrew streckte 
seine Hand aus, bevor er zu ihm hinüber-
ging. „Hallo Marshall", sagte Andrew, 
„endlich lernen wir uns kennen. Carter 
Phillips lässt grüßen." Satchidananda 
schluckte schwer. Er hatte vor vielen 
Jahren in „ What is Enlightenment (Was ist 
Erleuchtung)“ ein ziemlich provokantes 
Interview mit Carter Phillips geführt. 

Am nächsten Tag war ich wieder krank, 
mit Kopfschmerzen, Übelkeit, Verstopfung 
und Husten. Ich stand nicht auf, um zum 
morgendlichen Sadhana im Camp zu 
gehen. Gegen Mittag ging ich hinunter in 
den Speisesaal und traf einige aus unserer 
Gruppe, die ein spätes Frühstück zu sich 
nahmen. Wir unterhielten uns darüber, 
wie und wann wir wüssten, was wir im 
Leben tun sollten. 

Ich sagte: „Nun, für mich ist es wichtig, 
dass ich eine Arbeit mache, die mir Freu-
de bereitet, und wenn sie mir wirklich 
liegt, fließt meine Energie ohne Wider-
stand in sie hinein. Das ist es, worum es 
bei der Arbeit, die wir tun „sollen“, geht. 
Diese Erfahrung, zu sein und ich zu sein, 
ist das Göttliche in mir, das mir Feedback 
gibt. Das Gefühl der Freude, des Sinns und 
der Freiheit ist eine Rückkopplungsschlei-
fe. Eine Rückmeldung von deiner Seele. 
Man muss nur offen und empfänglich sein 
und bereit, das, was man in seinen Herz 
fühlt, als die eigene Antwort zu akzeptie-
ren.”   

Satchidananda kam mit Andrew Cohen, 
seiner Frau und einem Gefolge von etwa 
zehn Personen ins Restaurant. Ich lernte 
Andrew zum ersten Mal persönlich ken-
nen. Es war sehr einfach, mit ihm Zeit zu 

verbringen. Er hatte keine Allüren, keine 
„Guru-Persönlichkeit“, die er sonst zeigte, 
wenn er auf der Bühne lehrte. Seine Frau 
war Inderin und sehr nett, ebenfalls sehr 
offen und freundlich. Sie bestellte das 
Essen. Sie schien genau zu wissen, wie 
viel sie von allem bestellen musste. Sie 
meinte zu mir, dass ich Kechari ohne Ge-
würze essen musste, um meinen Körper 
zu heilen. Leider war das servierte 
Kechari wie immer sehr würzig und sal-
zig. Ich konnte nur einen kleinen Teil der 
Portion essen. Es traf nicht den Punkt. 

Wir sprachen mit Andrew über viele 
Dinge, seine Zeitschrift, Evolutionary 
Enlightenment, die Kriya-Yoga-Bewegung 
und verschiedene spirituelle Persönlich-
keiten, denen wir begegnet waren und 
denen wir nicht begegnet waren, über 
Verschwörungstheorien, von denen wir in 
letzter Zeit gehört hatten, und auch, ganz 
ernsthaft, über junge Menschen und diese 
spezielle „Ich“-Generation und ihren feh-
lenden Willen, auf der Welt zu sein. Er 
sagte, dass diese Generation eine strenge 
geistige Disziplin benötige, und er meinte: 
„Wollt ihr sie nicht einfach schütteln und 
sagen: ‚Reißt euch zusammen‘?” Er wolle 
sie an den Schultern packen und schütteln 
und ihnen ins Gesicht schlagen und sagen: 
„Wacht auf! Ich fragte ihn, ob er schon ein 
Buch geschrieben hatte, das sich an diese 
Generation richtete. Er verneinte das. Ich 
fragte, warum nicht, und schlug ihm vor, 
ein Buch zu schreiben, das sie erreichen 
sollte. Er sagte, das sei eine gute Idee. Ich 
meinte, dass sie einen Lehrer bräuchten, 
mit dem sie sich identifizieren könnten. 
Sowohl Andrew als auch seine Frau lä-
chelten breit. Ich hoffte, dass sich diese 
Idee bald in einem Buch niederschlagen 
würde. 

Ich hatte es nicht erwartet, aber ich 
mochte Andrew Cohen. Satchidananda 
verbrachte den Rest des Tages mit ihm 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

und seiner Gruppe. Sie besuchten die 
Nagababas. Ein fünfundneunzigjähriger 
Nagababa, der wie sechzig aussah, de-
monstrierte, wie er jegliches sexuelle 
Verlangen beseitigen konnte. Er wickelte 
seinen Penis um sein Schwert und klemm-
te ihn unter seine Beine. Er sagte, dass 
diese Handlung alle sinnlichen Empfin-
dungen zerstöre, alles sexuelle Verlangen 
beseitige und die Energie umwandele. Die 
gesamte kraftvolle sexuelle Energie steige 
in die höheren Chakren auf, sagte er. Ein 
Schüler von Andrew filmte alle Treffen. 
Keiner der Sadhus lehnte es ab, gefilmt zu 
werden. 

Nach dem Besuch des Juna Akhada-
Camps gingen sie zu Pilot Baba und ver-
brachten etwa eine Stunde mit ihm, um 
verschiedene Dinge zu besprechen. Pilot 
Baba hatte Andrew sofort erkannt, aber 
Andrew konnte sich nicht daran erinnern, 
Pilot Baba jemals getroffen zu haben. Pilot 
Baba erzählte ihm, dass sie vor etwa fünf 
Jahren eine Stunde in seinem Hotelzim-
mer in New York City verbracht hatten! 
Schließlich erinnerten sich sowohl An-
drew als auch seine Frau an diese Begeg-
nung. Andrew fand es sehr seltsam, dass 
er das Treffen vergessen hatte. Andrew 
fragte Pilot Baba, ob sein Ziel Transzen-
denz oder Transformation sei. Pilot Baba 
sagte, Transformation, aber Transforma-
tion sei in Maya nicht möglich. Das sei ein 
klassisches Thema. Aufgrund der beson-
deren Umstände des Gruppentreffens war 
es jedoch nicht möglich, dieses Gespräch 
fortzusetzen. Es wäre interessant gewe-
sen, zu hören, wie die beiden intensiv 
über beide Seiten diskutieren. Govindan 
sagte mir, wie sehr er Andrew mochte und 
wie sehr sie beide den Tag genossen hat-
ten. 

 

 

Ein Tag der Transformation 

Es war Holi, der Tag des Sieges des Gu-
ten über das Böse, der Hingabe über den 
Ehrgeiz. Ich glaubte, es sei einfach eine 
verrückte Tradition in Indien, ein biss-
chen wie Halloween. Holi ist ein Tag, an 
dem viele sich daran erfreuen, Wasser auf 
ahnungslose Fremde zu schütten und sich 
gegenseitig mit buntem Pulver zu bewer-
fen. Die Farben können auf Kleidung und 
Haut abfärben, also sagte ich allen, dass 
sie nichts tragen sollten, was sie jemals 
wieder anziehen wollten. Schon am frü-
hen Morgen schien jeder im Hotel mit 
bunten Farben bespritzt zu sein, sogar die 
Kellner des Restaurants und die War-
tungsarbeiter. Und alle waren sehr gut 
gelaunt. Ich dachte, Holi sei sicher nur ein 
Tag des Spaßes und der Frivolität.   

Aber etwas Magisches lag in der Luft 
und war in diesen bunten Pulvern auf 
dem Maha Kumbh Mela 2010 enthalten. 

Ich dachte, dass es die romantische 
Vorstellung war, bei dem Maha Kumha 
Mela seinen persönlichen Guru zu finden, 
die Schüler anzog. Ich hatte nicht erwar-
tet, dass es eine Gelegenheit sei, die Gren-
zen oder Facetten der eigenen Persön-
lichkeit zu transformieren. Es gab jedoch 
zwei Transformationen, die an Holi direkt 
vor unseren Augen stattfanden. Und es 
war herrlich! 

Eine dieser Verwandlungen ereignete 
sich bei einem Mann in den späten Vierzi-
gern. Er war in Europa von Satchidananda 
eingeweiht worden. Ich hatte ihn vor 
dieser Reise noch nicht kennen gelernt. 
Ich werde ihn Herrn M. nennen. Als ich 
ihn traf, war alles, was ich denken konnte: 
„Was machst du hier?“ Er wirkte so kri-
tisch, unangenehm, steif, ein wenig düster, 
einfach ein jähzorniger, nie lächelnder 
Mann, über den ich offensichtlich hart 
urteilte. 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Herr M. schien es vorzuziehen, für uns 
alle ein Fremder zu bleiben. Ich hielt ihn 
für einen klugen Beobachter, aber ich 
konnte mir nur schwer vorstellen, dass er 
die Kultur, für die er so weit gereist war, 
wirklich erkunden oder schätzen wollte. 
„Warum sollte so ein Mann hierher kom-
men?“, fragte ich Satchidananda, der nur 
antwortete: „Ich war ein wenig über-
rascht, als er sich anmeldete.“ Ich war 
unnachgiebig und stellte Fragen über ihn: 
„War er wirklich ein Kriya-Yoga-Schüler? 
Was weißt du über Herrn M.? Was macht 
er beruflich?“ Ich verbrachte mehr als nur 
ein paar Momente damit, seine Beweg-
gründe mit Misstrauen zu betrachten. 

In der ersten Nacht des Mela, während 
alle anderen sich ausruhten oder zu 
Abend aßen, bemerkte ich, wie Herr M. 
allein in die Nacht hinausging. Im Laufe 
der Wochen hatte er keine Kontakte in-
nerhalb der Gruppe geknüpft. Er kam 
nicht zum morgendlichen Sadhana. Eines 
Tages sah ich ihn allein in einem Restau-
rant sitzen, das ich ihm am Abend zuvor 
empfohlen hatte. Ich lächelte und winkte 
ihm zu, aber er reagierte nicht, sondern 
schaute direkt durch mich hindurch. Er 
saß an einem Ecktisch mit dem Rücken 
zur Wand, so dass er jeden sehen konnte, 
der eintrat oder das Lokal verließ. Ab und 
zu warf er einen Blick zur Seite durch die 
beiden gegenüberliegenden Fenster. Er 
schien jedem gegenüber misstrauisch zu 
sein, und ich vermutete, dass er entweder 
ein hochqualifizierter Anti-Terror-Experte 
war, der zu unserem Schutz hier war, oder 
dass er umgekehrt einen ruchlosen Grund 
hatte, hier zu sein. 

Ich kann mich nicht erinnern, dass ich 
Herrn M. jemals auf unserem Camping-
platz beim gemeinsamen Sadhana oder 
einem Abendvortrag gesehen habe. Viel-
leicht kam er zur Feuerzeremonie und 
zum Chanten, ich erinnere mich nicht. Er 

ging jedoch über den Campingplatz und 
ich sah ihn von Zeit zu Zeit bei verschie-
denen Babas sitzen. Er konnte Englisch, 
aber es war nicht seine Muttersprache, 
und er hatte einen starken Akzent. Er 
sprach kein Hindi, aber er schien sich Zeit 
zu nehmen und sich für alle Babas zu 
interessieren, auch wenn diese nur Hindi 
sprachen. Bei einigen Gelegenheiten sah 
ich ihn mit anderen Schülern bei den 
Mahlzeiten sitzen. Und obwohl es keine 
Sprachbarriere gab, sah ich ihn nie im 
Gespräch. 

Herr M. und ich waren beide am selben 
Tag an dieser heftigen Magenverstim-
mung erkrankt. Er schien wirklich in 
Bedrängnis zu sein. Ich sah ihn kurz, als er 
durch das Hotel ging. Wir sprachen nie 
miteinander. Ich habe geschwiegen und er 
hat nie mit mir gesprochen. Warum jetzt 
damit anfangen? Ich würde ihn immer nur 
anlächeln und zuwinken. Er würde mir 
zunicken. 

Und dann kam Holi, dieser wilde Tag, 
an dem farbige Pulver fliegen, an dem das 
Gute über das Böse triumphiert, an dem 
Liebe, Hingabe und Freundschaft Ehrgeiz 
und Angst ablösen. Wir waren beide wie-
der gesund, aber nach dem morgendli-
chen Sadhana im Camp kehrte ich schnell 
ins Hotel zurück und blieb den Rest des 
Tages drinnen, um das Chaos draußen zu 
meiden. Gegen Ende des Tages, als ich 
gerade mit einem Schüler beim Tee saß, 
kam Herr M. mit einem anderen Schüler 
in die Hotellobby gestürmt. Herr M. war 
eine Augenweide! Er war ein erstaunli-
ches vielfarbiges Phänomen! Jeder Teil 
seines Körpers hatte eine andere Farbe, 
zumindest alle Teile, die ich sehen konnte. 
Sein Gesicht und sein Hals waren lila! 
Seine Brust in allen Schattierungen von 
Rot und Rosa. Seine Arme und Hände und 
Füße, seine Kleidung, alles war bunt ge-
färbt. Ich hatte noch nie jemanden gese-



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

hen, der so vollständig, so dick bedeckt 
war wie er! Ich konnte nicht anders, ich 
brach in Gelächter aus und ging direkt zu 
ihm hinüber. Herr M. war über meine 
Aufmerksamkeit nicht amüsiert, und er 
freute sich auch nicht darüber, dass er bei 
dieser Holi-Feier überschüttet worden 
war. Der Mann, der bei ihm war, erzählte 
mir aufgeregt, dass eine Gruppe von Naga 
Babas ihn gepackt, festgehalten und mit 
farbigem Pulver überschüttet hatte. Er 
erzählte weiter, dass, als die Babas ihn 
sahen, einer auf ihn zeigte und alle von 
dem Lastwagen, in dem sie fuhren, ab-
sprangen, ihn auswählten und ihn fröhlich 
lachend mit den verschiedenen Farben 
beschmierten. Interessanterweise hatten 
sie den anderen Mann, der neben ihm 
stand und dem ganzen Treiben zusah, 
nicht berührt. Er hatte nur ein paar Fle-
cken des Pulvers auf seinem Hemdärmel. 
Ich wandte mich sofort an Herrn M. und 
sagte lächelnd: „Nun, das war ein Ge-
schenk und wahre Gnade!“ Er schaute 
mich ziemlich streng an, vielleicht verär-
gert über meine Augen, die vor Freude 
und Glück tanzten.  

Das war, glaube ich, der Beginn einer 
großen Veränderung bei Herrn M. In 
dieser Nacht wurde er krank, sehr krank 
sogar. Es fand eine regelrechte Säuberung 
statt. Ich ließ ihm Tee und Toast auf sein 
Zimmer bringen und einen Arzt kommen. 
Es dauerte Tage, bis er endlich aus seinem 
Zimmer kam. Er sah aus wie ein anderer 
Mensch. Herr M. kam auf mich zu und 
sagte, dass er auf einem Ohr vorüberge-
hend taub sei! Aber er lächelte, als er das 
sagte. Dieser neue Mann war offen und 
freundlich, und seine Augen waren voller 
Licht. Ich sah nicht mehr den dunklen, 
wütenden, misstrauischen Mann, den ich 
gewohnt war, zu sehen. Wir setzten uns 
und unterhielten uns. Er erzählte, dass er 
dachte, er werde hier in Indien sterben. 

Ich sagte, dass er das vielleicht in gewis-
ser Weise schon getan hätte. Ich erzählte, 
dass auch ich einmal auf einer Pilgerreise 
in Indien sehr krank gewesen sei und 
dachte, ich würde sterben. Ich sagte, dies 
sei Indien, und das Maha Kumbhamela sei 
kein Ort für Touristen. Ich sagte ihm auch, 
dass ich ihn oft mit großen Babas hätte 
sprechen sehen, die sehr mitfühlend sein 
könnten. Ich sagte ihm auch, dass ich 
wirklich das Gefühl hätte, dass es gewollt 
und kraftvoll gewesen sei, herausgegriffen 
und in das Holi-Pulver getaucht worden 
zu sein, wie es bei ihm der Fall gewesen 
sei, und dass es reinigend und transfor-
mierend und ein reiner Akt der Gnade 
gewesen sei. Ich meinte zu ihm: „Sie se-
hen wunderbar aus, Sie sehen ganz an-
ders aus.“ Herr M. wies meine Worte 
zurück, aber ich sah, wie seine Augen 
funkelten. Er dachte einen Moment nach 
und sagte dann: „Nun, ich denke, wir 
werden sehen?“ Ich lächelte ihn an, und 
zum ersten Mal konnte ich sagen, dass ich 
Herrn M. mochte 

Dann war da noch ein junger Schüler 
aus Japan, der sehr schüchtern war. Sein 
Körper, sein Geist und seine Persönlich-
keit waren so formell, dass er sich weiger-
te, jemandem in die Augen zu sehen. Er 
hatte mit niemandem gesprochen, obwohl 
er fließend Englisch konnte. Und obwohl 
viele Schüler, sogar die hübschen Mäd-
chen, versuchten, mit ihm zu sprechen. 
Bis zum Ende des Tages Holi. Am Ende 
des Tages tanzte dieser junge Mann buch-
stäblich auf der Straße, war mit farbigem 
Pulver bedeckt und lächelte und plauder-
te mit allen! Nach diesem einen Tag voller 
Frivolität und Verrücktheit und durch-
tränkt mit Farbpulver, war dieser junge 
Mann strahlend und fröhlich. Er war 
freundlich, tanzte mit den Schülerinnen, 
sprach mit allen, unterhielt sich selbstbe-
wusst und kameradschaftlich. Diese Freu-



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

de und positive Energie hielten auch am 
nächsten Morgen und für den Rest der 
Reise an. Holi war etwas, das ich nie er-
wartet hatte! Ein Tag der Verwandlung! 
Woraus besteht der „Saft“ dieser farbigen 
Pulver? 

Im Allgemeinen soll keine Pilgerreise 
einfach sein. Und diese hier war für nie-
manden einfach. Die meisten Teilnehmer 
aller drei Gruppen sprachen von äußeren 
Reibungen, unbequemen Momenten und 
starken Emotionen, die sie während ihrer 
Zeit auf dem Kumbh Mela erlebt hatten. 
Einige waren sich einig, dass diese 
schwierigen Momente ihnen halfen, As-
pekte von sich selbst zu erkennen, die 
ihnen bis dahin verborgen geblieben 
waren. Einige erzählten, dass sie in der 
Lage waren, das gewohnte Geplänkel und 
Feilschen ihres Geistes zu erkennen. Eini-
ge konnten lebenslange Ängste, Selbst-
zweifel und Wut überwinden oder waren 
zum ersten Mal in der Lage, zu vergeben 
und waren dazu fähig, das Leben zu ak-
zeptieren und so es so weiterzuführen, 
wie es war. Viele erwähnten, dass sie 
mehr Vertrauen in ihre Yogapraxis und in 
ihr Leben hatten. 

Andere wiederum blieben Touristen. 
Sie sprachen nur von äußeren Ereignis-
sen, von Dingen, die sie getan und gese-
hen hatten. Einige beklagten sich über die 
Mängel der anderen, während sie die 
gleiche Qualität bei sich selbst übersahen.  
Einige prahlten mit ihren Errungenschaf-
ten. Blinde Flecken bleiben und das Ego 
wehrt sich.   

Pilgern ist letzten Ende eine Geistes-
haltung. Es braucht Zeit, das zu verstehen. 
Vielleicht hätten wir alle die ganzen acht-
undvierzig Tage auf dem Maha 
Kumbhamela bleiben sollen. Veränderung 
erfordert immer, dass wir uns selbst be-
gegnen. Ich bin mir sicher, dass das Mela 
Fest jedem die Zeit und den Raum gege-
ben hat, zumindest für einen Moment 
dem zu begegnen, was er/sie wirklich ist. 
Selbst eine kurze Begegnung zwischen 
dem Verstand und dem, was man wirklich 
ist, kann zu einer echten Veränderung 
führen und einen auf dem Weg zu seiner 
Bestimmung voranbringen. Ich denke, wir 
müssen einfach abwarten. 

 

 
3. Warum hat Gott das Böse erschaffen? 

 

Ein Professor an der Universität stellte 
seinen Studenten folgende Frage: 

- „Wurde alles, was existiert, von Gott 
erschaffen?“ 

 

Ein Student antwortete mutig: 

- „Ja, von Gott erschaffen.“ 

 

- „Hat Gott alles erschaffen?“ - fragte der 
Professor. 

„Ja, Sir“, antwortete der Student. 

 

Der Professor fragte: 

- „Wenn Gott alles erschaffen hat, dann 
hat er auch das Böse erschaffen, denn es 
existiert. Und nach dem Prinzip, dass 
unsere Taten uns selbst definieren, ist 
Gott also böse?“ 

 



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Der Student verstummte, nachdem er 
diese Antwort gehört hatte. Der Professor 
war sehr zufrieden mit sich selbst. Er 
rühmte sich vor den Studenten, weil er 
wieder einmal bewiesen hatte, dass der 
Glaube an Gott ein Mythos ist. 

 

Ein anderer Student hob die Hand und 
sagte: 

- „Darf ich Ihnen eine Frage stellen, Pro-
fessor?“ 

 

„Selbstverständlich“, antwortete der 
Professor. 

 

Ein Student stand auf und fragte: 

- „Professor, ist Kälte eine Sache?“ 

 

Der Professor antwortete: 

- „Was für eine Frage? Natürlich gibt es 
sie. Haben Sie schon einmal gefroren?“ 

 

Die Studenten lachten über die Frage des 
jungen Mannes. Der junge Mann antwor-
tete: 

- „Genau genommen, Sir, gibt es keine 
Kälte. Nach den Gesetzen der Physik ist 
das, was wir als Kälte empfinden, eigent-
lich das Fehlen von Wärme. Eine Person 
oder ein Gegenstand kann dahingehend 
untersucht werden, ob er Energie hat 
oder überträgt. Der absolute Nullpunkt (- 
273,15 °C) ist die völlige Abwesenheit von 
Wärme. Alle Materie wird bei dieser 
Temperatur träge und kann nicht mehr 
reagieren. Kälte gibt es nicht. Wir haben 
dieses Wort eingeführt, um zu beschrei-
ben, was wir beim Fehlen von Wärme 
empfinden.“ 

 

Ein Student fuhr fort: 

- „Professor, gibt es die Dunkelheit?“ 

 

Der Professor antwortete. 

- „Natürlich existiert sie.“ 

 

Der Student erwiderte: 

- „Sie irren sich wieder, Sir. Auch die 
Dunkelheit existiert nicht. Dunkelheit ist 
die Abwesenheit von Licht. Wir können 
das Licht untersuchen, aber nicht die 
Dunkelheit. Wir können das Newton‘sche 
Prisma verwenden, um weißes Licht in 
unterschiedliche Farben zu zerlegen und 
die verschiedenen Wellenlängen jeder 
Farbe zu untersuchen. Dunkelheit kann 
man nicht messen. Ein einfacher Licht-
strahl kann in die Welt der Dunkelheit 
eindringen und sie erhellen. Wie kann 
man feststellen, wie dunkel ein bestimm-
ter Raum ist? Man misst, wie viel Licht 
vorhanden ist. Ist es nicht so? Dunkelheit 
ist ein Begriff, den der Mensch verwendet, 
um zu beschreiben, was in Abwesenheit 
von Licht geschieht.“ 

 

Am Ende fragte der junge Mann den Pro-
fessor: 

- „Sir, gibt es das Böse?“ 

 

Dieses Mal unsicher, antwortete der Pro-
fessor: 

- „Natürlich, wie ich schon sagte. Wir 
sehen es jeden Tag. Grausamkeit, zahlrei-
che Verbrechen und Gewalt in der ganzen 
Welt. Diese Beispiele sind nichts anderes 
als eine Manifestation des Bösen.“ 

 

Darauf antwortete der Student: 

- „Das Böse existiert nicht, Sir, oder zu-
mindest existiert es nicht für sich allein. 
Das Böse ist einfach die Abwesenheit von 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Gott. Es ist wie Dunkelheit und Kälte - ein 
von Menschen gemachtes Wort, um die 
Abwesenheit von Gott zu beschreiben. 
Gott hat das Böse nicht erschaffen. Das 
Böse ist nicht wie der Glaube oder die 
Liebe, die als Licht und Wärme existieren. 

Das Böse ist das Ergebnis der Abwesen-
heit der göttlichen Liebe im menschlichen 
Herzen. Es ist die Art von Kälte, die auf-
kommt, wenn keine Wärme vorhanden 
ist, oder die Art von Dunkelheit, die ent-
steht, wenn es kein Licht gibt.“

 

 

 

 
4. Der Orden der Acharyas begrüßt ein neues Mitglied: 

Nila Saraswati aus München 
 

Am 16. Juni 2024 feierten die Teilneh-
mer während einer zweiten Einweihung 
die Aufnahme eines 
neuen weiblichen Mit-
glieds in den Orden der 
Acharyas. Sie erhielt den 
Namen „Nila Saraswati“. 
Im Folgenden teilt sie mit 
uns ihre Geschichte:  

„Nila Saraswati hat 
sich schon als Kind die 
großen Fragen gestellt. 
Warum sind wir hier? 
Wer bin ich? Wohin rich-
te ich mich aus? Und sehr 
schnell hatten diese 
Fragen eine wissen-
schaftliche und eine 
spirituelle Ausrichtung. 
Bereits als Teenager hat 
sie mit Hatha Yoga be-
gonnen und sich tief mit 
den westlichen und östli-
chen Philosophien auseinandergesetzt. Im 
Goethe’schen Sinne sucht sie die Verbin-
dung dieser beider Linien. Nach dem 
Studium der Wirtschaftswissenschaften 
in den USA und Europa hat sie bei einem 
Wirtschaftsprüfungsunternehmen gear-

beitet und Wirtschaftswissenschaften an 
der Universität gelehrt.  

Etwa 10 Jahre lang 
war sie tief verankert in 
einer buddhistischen 
Tradition, deren Herz die 
Bodhisattva Lehre war. 
Sie lebt heute mit ihrer 
Familie in München und 
arbeitet im Bereich der 
Wissenschaften. 2016 hat 
sie Babaji’s Kriya Yoga 
entdeckt, dem sie sich 
seitdem intensiv widmet, 
weil es sie körperlich, 
intellektuell sowie spiri-
tuell erfüllt und, weil die 
Praxis ihr hilft, Antwort 
auf ihre Fragen zu finden. 
Nila Saraswati bietet 
Einweihungen, Satsangs 
und Kriya Hatha Kurse in 
München und einen 

täglichen online Satsang an.“ 

„Babaji’s Kriya Yoga macht mich glück-
lich und ich möchte dieses Glück weiter-
geben. Meinen Lehrern Satchidananda 
und Satyananda sowie meinen Lehrerin-
nen Durga und Nagalakshmi bin ich zu-
tiefst dankbar.“  

 
 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

5. News und Notizen

Einweihungsseminare im Ashram in 
Quebec mit M. G. Satchidananda 
auf Englisch:  
1. Einweihung: 30. August bis 1. Septem-
ber 2024;  
2.Einweihung: 21.-23. Juni und 11.-13. 
Oktober 2024;  
3. Einweihung: 19.-28. Juli 2024.   
Auf Französisch:  
1. Einweihung: 6. bis 8. September 2024; 
2. Einweihung: 14-16 Juni 2024; 
3. Einweihung: 28. Juni bis 7. Juli 2024.  
 
Pilgerreise nach Badrinath (Indien) 
mit M. G. Satchidananda. Geplant vom 
12. bis 30. September 2024. 
www.babajiskriyayoga.net/german/Web
PDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-
German.pdf 

 

Erleuchtung ist anders als du denkst, 
von Marshall Govindan - 192 Seiten, Pa-
perback, ISBN 978-1-987972-08-5. Preis: 
16,90 €.  

Erleuchtung ist anders als du denkst, 
zeigt auf, wie du die Ego-Perspektive – die 
gewohnheitsmäßige Identifizierung mit 
dem Körper, den Emotionen und den 
Gedanken – durch eine neue ersetzen 
kannst: den Zeugen, jener Sichtweise 

deiner Seele ... reinem Bewusstsein. Mit 
zwingender Logik, Übungen für jeden Tag 
und geführten Meditationen erklärt das 
Buch, wie du dich selbst vom Leiden be-
freien, inneren Frieden genießen und 
intuitive Führung finden kannst.  

„Erleuchtung” ist das Ziel vieler spiri-
tueller Traditionen. Heute bezeichnet sich 
eine große und wachsende Zahl an Men-
schen als „spirituell, aber nicht religiös.“ 
Was bedeutet das? Steckt mehr dahinter, 
als die Ablehnung der Zugehörigkeit zu 
einer organisierten Religion? Kann die 
Wissenschaft 
die Existenz 
höherer Be-
wusstseinszustä
nde, die mit 
spiritueller 
Erleuchtung 
verbunden sind, 
beweisen?  

Diejenigen, 
die sich selbst 
als „spirituell” 
bezeichnen, 
streben danach, in dieser Welt in einem 
höheren, anhaltenden Bewusstseinszu-
stand präsent zu sein… Spirituell Suchen-
de bemühen sich darum, in dem ewigen 
Jetzt zu sein; sie betonen, wie kraftvoll es 
ist, genau in diesem Moment gegenwärtig 
zu sein. Allerdings suchen sie nicht nur 
flüchtige spirituelle Erfahrungen. Sie 
wollen einen anhaltenden Zustand höhe-
ren Bewusstseins erreichen, der ver-
schiedenartig als Erleuchtung, das Erwa-
chen, Satori, Illumination, Samadhi, Selbst-
Verwirklichung und Christusbewusstsein 
bezeichnet wird. Auch wenn sich diese 
Begriffe in den spirituellen und kulturel-
len Traditionen unterscheiden mögen, 

 
Ashram in Badrinath mit Mt. Neelakantan 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-German.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/India-Pilgrimage-Badrinath-2024-German.pdf


18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

beziehen sie sich alle auf das dauerhafte 
Erreichen eines höheren Bewusstseinszu-
standes, in dem der Suchende das Eins-
sein mit allem erkennt.  

Die Aufsätze in diesem Buch untersu-
chen die Beschreibungen von Erleuchtung 
in verschiedenen spirituellen Traditionen 
und Weisheitslehren, den Prozess des 
„Erleuchtet-Werdens“ und, wie man die 
inneren Hindernisse für die Erreichung 
dieses Zieles überwindet. Blick ins Buch: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#enlightenment_book, 

 

Erhalte unsere Babaji-Grußkarten! Sie 
inspirieren und erinnern dich an Kriya 
Babaji und die Weisheit unserer Traditi-
on. Wir senden sie dir über Whatsapp 2-
3x pro Woche in sechs verschiedenen, 
wählbaren Sprachen. Gleichzeitig werden 
wir sie in englischer Sprache auf 
Instagram veröffentlichen 
(instagram.com/babajiskriyayoga bzw. 
www.babajiskriyayoga.net/german/week
ly-message.php). 

Weitere Information: Hier klicken, zum 
Download der zugehörigen PDF-Datei.  

 

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse, 
Fragen und Antworten. Viele unserer 
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstützung durch 
Online-Streaming von Hatha-Yoga-
Unterricht sowie Satsang-Treffen über 
Cyberspace-Kommunikationsplattformen 
wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die während der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, können 
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. Ihr Zweck ist es, die Teilnehmer zur 
Meditation zu ermutigen und in zweiter 
Linie eine gewisse Inspiration zu geben. 
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-

Yoga-Techniken werden nur in einem 
individuell abgestimmten Gespräch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewähr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. persönlich. 

 

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha 
Yoga Kursen, Meditationen und Sat-
sang-Treffen teilzunehmen.  
Entsprechende Aufzeichnungen aus den 
Jahren 2020-2023 kannst du dir ansehen 
unter: patreon.com/babajiskriyayoga. 

 

Babaji’s Kriya Yoga Online-Satsangs: 

Tägliches Gruppen-Sadhana:  

Montag bis Samstag, 13:30 Uhr (MESZ); 

Persönliche Anmeldung ist erforder-
lich per E-Mail an unser Sadhana-Team, 
auf Deutsch bei Nathalie (natha-
lie.kriya@gmx.de) mit folgenden Anga-
ben: 

- Ort, Jahr und Acharya der eigenen 
Einweihung in Babaji’s Kriya Yoga 

Internationaler Sonntags-Satsang: 
15:30 Uhr (MESZ), am ersten Sonntag im 
Monat (auf Englisch) 
Dauer: 60 bis 120 Minuten, mit wechseln-
den Acharyas; Details unter: 

https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_o
nline_satsang/ bzw. 

www.babajiskriyayoga.net/german/satsa
ng.php 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#enlightenment_book
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
http://patreon.com/babajiskriyayoga
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php


19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Yoga Einweihungen und Veranstaltungen 

 

Erste Einweihung 
 

mit Satyananda 

Bretten (DE)                              06. – 08.09.2024 

Veranstaltungsort: Yogaschule Indra Yoga 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Mit Nila Saraswati 

München (DE)                       12.-15. 09.2024 

London (UK)                                 14.-17.11.2024 

Stuttgart (DE)                 28.02 – 03.03.2025 

↗weitere Details und Programm folgen 

 

Kontakt: Nila@babajiskriyayoga.net 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       02. – 04.08.2024 

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga« 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: brahmananda@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

mit Chaitanya 

Wieselburg (AT)           29.11. – 01.12.2024 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: chaitanya@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 4180940 

 

 

Zweite Einweihung  
(Anthar Kriya Yoga) 
 

mit Satyananda 

Burgdorf (CH)                     04. – 07.07.2024 

Veranstaltungsort: Begegnungszentrum 
PURNACHANDRA 
↗weitere Details und Programm 
 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       04. – 06.10.2024 

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga« 

↗weitere Details und Programm 
 

Kontakt: brahmananda@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

 

Dritte Einweihung  
(Fortgeschrittenentraining) 

 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)     25.07. – 04.08.2024 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof  
↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

 
 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2024-flyer-Satyananda.pdf
mailto:Nila@babajiskriyayoga.net
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KL-2024-08-flyer-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KM-2024-11-flyer-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-CH-2024-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/at-L2-brahmananda-attersee-20241004_Flyer.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-III-DE-2024-prg-Satyananda.pdf


20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Hatha-Yoga-Lehrgang 
 

mit Brahmananda und Chaitanya 

Wieselburg (AT)                 11. – 19.05.2024 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram, Prä-
senzveranstaltung, 1. Teil 

 

Wieselburg (AT)                 14. – 22.09.2024 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram, Prä-
senzveranstaltung, 2. Teil 

↗weitere Details, Kontaktdaten und Pro-
gramm 

 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels unter 
www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 
American Express oder Mastercard alle 
Bücher und andere Produkte von Babaji´s 
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 
für Spenden an den Orden der Acharyas. 
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs Die 
Gnade von Babaji’s Kriya Yoga. Wir 
laden dich ein, uns bei diesem Abenteuer 
der Selbsterkundung und –entdeckung zu 
begleiten, das auf den Büchern beruht, die 
von Babaji 1952 und 1953 diktiert wor-
den sind. Erhalte per Post jeden Monat 
eine Lektion von 24-30 Seiten zu einem 
bestimmten Thema mit praktischen 
Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse. 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals – falls noch nicht ge-
schehen – um die jährliche Zahlung 
von 13 Euro auf das deutsche Konto 
von M.G. Satchidananda für das Abon-
nement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Quebec, 
JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN: DE09500700240072310600 

BIC/Swift code: DEUTDEDBFRA 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jährlich per E-Mail an alle diejenigen 
versendet, die über eine E-Mail Adresse 
verfügen. Wir bitten euch darum, uns 
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das 
Journal verschickt werden soll und, dass 
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 
benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein 
formatierter pdf-Anhang mit Bildern 
verschickt. Diesen kann man mithilfe des 
Adobe Acrobat Readers öffnen. Andern-
falls können wir es auf Anfrage nochmals 
als unformatiertes Worddokument ohne 
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 30. September 
2024 verlängerst, kann es sein, dass du 
die nächste Ausgabe nicht erhältst. 

 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2024_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2024_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse

