
In dieser Ausgabe 

 
1. Das Rezept des Kriya Yoga für gute Beziehungen  

von M. G. Satchidananda 

2. Kriya Hatha Yoga wirkt bei allen Beschwerden 
von Durga Ahlund 

3. Kriya Yogi Amman Pranabananda, (Teil 1) 
von Acharya Ganapati 

4. Der Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas begrüßt drei neue Mitglieder 

5. Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas: Jahresbericht und Pläne für 2025 

6. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

 
 

1. Das Rezept des Kriya Yoga für gute Beziehungen 

von M. G. Satchidananda

„Indem man Freundlichkeit gegenüber 
den Glücklichen, Mitgefühl gegenüber den 
Unglücklichen, Freude gegenüber den 
Tugendhaften und Gleichmut gegenüber 

den Untugendhaften praktiziert, bewahrt 
der Geist seine ungestörte Ruhe.“ – Kriya 
Yoga Sutra I.33 

Jahrgang 31 – Nr.3                   Herbst 2024 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Der Geist kann ein Hindernis oder eine 
Hilfe beim Prozess der Selbst-
Verwirklichung sein. Um den Prozess zu 
erleichtern, wird empfohlen, im täglichen 
Leben diese vier Verhaltensweisen zu 
pflegen. Selbst wenn wir keine spirituel-
len Ziele anstreben, werden wir eine 
heitere Gelassenheit empfinden, wenn wir 
diesem Rat folgen. Der Geist tendiert 
allerdings manchmal in die entgegenge-
setzte Richtung. 

 

Freundlichkeit oder Wohlwollen 
(maitri) gegenüber den Glücklichen 
(sukha): Es ist nötig, sich um eine solche 
Haltung zu bemühen, weil wir manchmal 
eifersüchtig oder neidisch gegenüber 
denjenigen sind, die glücklich sind, und 
diese kritisieren. So kann es z. B. vor-
kommen, dass wir neidisch sind, wenn 
andere auf der materiellen Ebene die 
Früchte ihrer Arbeit genießen. In einem 
solchen Fall sollten wir stattdessen sagen: 
„Möge es ihnen weiterhin gut gehen.” 

Mitgefühl (karuna) gegenüber de-
nen, die leiden (duhkha): Selbst wenn 
wir durch unsere Gedanken oder Hand-
lungen nur wenig für einen anderen Men-
schen tun können, so wird doch unsere 
eigene Psyche verändert, indem wir uns 
dem Mitgefühl öffnen. Wir sollten diese 
Menschen nicht verurteilen, indem wir 
etwa sagen: „Sie leiden eben wegen ihres 
schlechten karma.“ 

Sich erfreuen (muditā) an den Tu-
gendhaften (punya): Nimm sie dir zum 
Vorbild und freue dich, dass es solche 
Menschen gibt. 

Gleichmut (upeksā) gegenüber un-
tugendhaften Menschen (apunya): Lass 
deinen Geist nicht durch negative Men-
schen beeinflussen. Urteile nicht über 
andere. Wir sollten solche Menschen, die 
vielleicht leiden, auch nicht missachten, 

sondern auch sie lieben. Wir können 
jemand durchaus lieben, ohne über sein 
Verhalten zu urteilen. Wenn wir jemand 
verurteilen, verstärken wir nur in unse-
rem eigenen Geist die negativen Eigen-
schaften, die wir ablehnen. Es ist in der 
Regel so, dass wir bei anderen gerade das 
ablehnen, was wir selbst in uns haben. Die 
Welt ist in uns. Um die Welt zu verändern, 
brauchen wir nur unsere Gedanken zu 
ändern. Sieh einfach über die Fehler der 
anderen hinweg. Gehe nicht näher auf 
ihre Schwächen ein. Wenn wir das tun, 
übertragen wir auf sie Gedanken, die ihre 
Schwächen nur verstärken. 

Indem wir uns um solche Einstellun-
gen bemühen, wird unser Geist gereinigt, 
und das führt zu einer konzentrierten 
heiteren Gelassenheit. 

Übung: Bemühe dich um Freundlich-
keit gegenüber den Glücklichen und zeige 
Mitgefühl gegenüber den Unglücklichen. 
Erfreue dich an den Tugendhaften und 
übe Gleichmut gegenüber den Untugend-
haften. Nutze deine persönlichen Bezie-
hungen, um diese Fähigkeiten zu entwi-
ckeln und beobachte, wie daraus Ruhe 
entsteht. 

 

Patanjali schreibt auch fünf soziale 
Beschränkungen vor, die als Yamas 
bekannt sind 

„Die Selbstbeschränkungen sind Ge-
waltlosigkeit, Wahrheitsliebe, Nicht-
Stehlen, Enthaltsamkeit und Begierdelo-
sigkeit.“- Kriya Yoga Sutra II.30 

 

Zur Gewaltlosigkeit (ahimsā) gehört 
Nicht-Verletzen – egal ob durch Taten, 
Worte oder Gedanken. Himsā heißt Ver-
letzen und ahimsā demnach nicht verlet-
zen. Unsere Worte und Gedanken haben 
eine große Kraft. Sie können andere ver-



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

letzen. Sie können zu Taten anstiften, die 
verletzen. Wenn wir aufhören, andere zu 
verletzen, stellen wir fest, dass es in unse-
rem Geist keine Gefühle des Hasses, des 
Neids, der Wut oder Angst mehr gibt. 
Durch diesen Prozess wird unser Be-
wusstsein gereinigt. Indem wir uns be-
mühen zu verzeihen, können wir solche 
Gefühle, die nicht nur andere, sondern 
letztlich auch uns selbst verletzen, aus-
schalten. 

Bei der Wahrheitsliebe (satya) geht es 
nicht nur um Nicht-lügen, sondern auch 
um Übertreiben, Betrügen, Vortäuschen, 
Heuchelei und Ehrlichkeit in der Wer-
bung. Anderenfalls betrügen wir uns 
selbst, verschieben die Aufarbeitung von 
ausstehendem karma und schaffen neues 
karma bzw. verstärken das vorhandene. 
Wenn man alle Fiktionen, alle Vorstellun-
gen und alles Unwirkliche im Denken, 
Reden und Handeln beiseite lässt, ent-
deckt man schnell, was die Wahrheit ist. 
Nichts als die Wahrheit zu sagen, ist sehr 
aufschlussreich. Vieles, was gesprochen 
wird, ist unnötig, trivial und unrealistisch. 
Wer schweigt und wer überlegt, ehe er 
spricht, um nur das auszusprechen, was 
erbaulich ist, bringt große Klarheit in 
seinen Geist und seine Beziehungen. 

Nicht-Stehlen (asteya) heißt nichts 
nehmen, was einem nicht gehört. Stehlen 
hüllt unser Bewusstsein in Dunkelheit, in 
der wir unsere wesentlichen Gemeinsam-
keiten nicht erkennen. Es verschließt 
unser Herz, unterstützt egoistische Ten-
denzen und bringt uns ab vom Weg der 
Selbst-Verwirklichung. Es ist ein Aus-
druck von Angst und Schwäche angesichts 
eines Wunsches. Wenn wir stehlen, geben 
wir unsere Stärke, die in der Selbstbe-
herrschung liegt, auf und verstärken den 
Einfluss negativer Kräfte. 

Enthaltsamkeit (brahmacarya) schließt 
sexuelle Enthaltsamkeit auf körperlicher 

und emotionaler bzw. energetischer und 
mentaler Ebene ein. Auf diese Weise kann 
man vieles loslassen, was für die meisten 
Menschen – und somit auch für den Pro-
zess der Selbst-Verwirklichung – gewöhn-
lich eine große Quelle der Ablenkung und 
des Leids ist. Auch wenn man in einer 
festen Partnerbeziehung lebt, können 
Ablenkung und Zerstreuung weitgehend 
vermieden werden, wenn man sich um 
Mäßigung und Bewusstheit beim Sex 
bemüht. Man liebt den anderen wie sein 
eigenes Selbst. Wenn man ein Verspre-
chen nicht korrekt einhält, besteht die 
Gefahr der Verdrängung und folglich 
gefährlicher psychologischer Auswirkun-
gen. Man sollte sich davor hüten, Antipa-
thien gegenüber dem anderen Geschlecht 
oder Gefühle von Schuld, Scham oder 
Frustration gegenüber der eigenen Sexua-
lität aufkommen zu lassen. In unserer 
heutigen hedonistischen Gesellschaft mag 
das Ideal sexueller Enthaltsamkeit und 
Reinheit den meisten Menschen nicht nur 
abwegig, sondern sogar unmöglich er-
scheinen. Es ist weder das eine noch das 
andere. Derjenige, der es praktizieren 
will, sollte jedoch gründlich über die 
Werte und Erwartungen unserer heutigen 
Kultur sowie das Wesen der Sexualität 
nachdenken. Um dieses Ideal zu errei-
chen, muss man von einem ganzheitlichen 
Standpunkt an die Sache herangehen und 
viel Geduld und Ausdauer aufbringen. 

Zur Begierdelosigkeit (aparigrahah) 
gehört, dass man sich in seinen Vorstel-
lungen nicht mit materiellem Besitz be-
schäftigt oder Dinge begehrt, die anderen 
gehören. Oft geben sich die Menschen 
dem Wunschtraum hin, plötzlich reich zu 
werden, indem sie das große Los ziehen, 
einen reichen Partner heiraten oder an 
der Börse gewinnen. Und sie meinen, dass 
sie damit das dauerhafte Glück finden. 
Das ist aber reine Torheit. Sich solchen 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Phantasien hinzugeben, lenkt nur ab von 
der inneren Quelle dauerhaften Glücks. 

 

Im Tirumantiram werden in Vers 554 
zehn Selbstbeschränkungen (yamas) 
aufgezählt: 

Er tötet nicht, er lügt nicht, er stiehlt 
nicht, 

Er ist voll Tugend; gut, sanft und ge-
recht;  

Er teilt seine Freuden, kennt keinen 
Makel,  

Weder Trunksucht noch Lust. 

 

Die Selbstbeschränkungen (yamas) re-
gulieren und harmonisieren das soziale 
Umfeld des yogin und schaffen die Grund-
lage für unsere Übungspraxis. Es mag am 
Anfang schwierig sein, sie einzuhalten. 
Dazu gehört bewusste Anstrengung und 
großer Willenseinsatz. Aber indem wir 
uns weiterentwickeln, wird es uns nicht 
nur zur Gewohnheit, sondern erfordert 
praktisch auch keine Mühe mehr, sie 
einzuhalten. Es wird eine Funktion unse-
rer Selbst-Verwirklichung. 

Übung: Beobachte in Ruhe – ohne über 
dich selbst oder andere zu urteilen – 
deine Handlungen und Gefühle gegenüber 
anderen Menschen und beobachte weiter, 
was sich daraus ergibt. Erinnere dich an 
die Selbstbeschränkungen (yamas) als ein 
Instrument des Loslassens (vairāgya) und 
der Unterscheidung zwischen dem Se-
henden und dem Gesehenen (viveka-
khyāti). Notiere dir, wann du diese Selbst-
beschränkungen vergisst. Nimm Affirma-
tionen zur Hilfe, um die Selbstbeschrän-
kungen verstärkt zu üben (vgl. Vers II. 33 
und II.34). 

 

„Dieses Große Gelübde ist universell, 
unabhängig von Status, Ort, Zeit oder 
Umständen.“ – Kriya Yoga Sutra II.31 

Hier betont Patañjali, dass diese ethi-
schen Prinzipien unabhängig von unse-
rem Status zu befolgen sind. Selbst der 
vollendete yogin darf sie nicht ignorieren. 
Verrückte (weise) Eingeweihte verschie-
dener spiritueller Traditionen haben sie 
zeitweise ignoriert und sich selbst damit 
diskreditiert oder ruiniert.  

Dieses Große Gelübde (mahā-vratam) 
ist für den Yoga-Schüler eine große Hilfe, 
um seine egoistischen Wünsche zu über-
winden und die totale Hingabe zu errei-
chen. Um absolut unbeeinflusst von allem 
äußeren Geschehen zu bleiben, brauchen 
wir ein reines Herz. Um gleichmütig zu 
bleiben und nicht zu reagieren, müssen 
sich auch die Großen von allem freima-
chen, was ihren Charakter verderben 
könnte. 

 

Warum scheitern spirituelle Meister 
daran, sich an diese Vorgaben zu hal-
ten? 

Viele Yogaschüler sind überrascht, 
wenn „spirituelle Meister” die Selbstbe-
schränkungen (yamas) und Verhaltensre-
geln (niyamas) nicht einhalten. Sie wissen 
nicht, dass man spirituell weit fortge-
schritten sein und über yogische Fähigkei-
ten (siddhis) verfügen kann und trotzdem 
im Unterbewusstsein negativ program-
miert ist. Deshalb beginnen wir in Babaji’s 
Kriya Yoga mit śuddhi dhyāna kriyā, als 
dem ersten dhyāna kriya in der Einwei-
hungsstufe I, um das Unterbewusstsein zu 
reinigen. Dies ist ein langer Prozess, aber 
selbst eine kleine Anstrengung hilft schon, 
viele Programmierungen, die uns ablen-
ken, aufzulösen. Wie aus den Versen II.33 
und II.34 zu entnehmen ist, ist es – abge-
sehen von der Reinigung des Unterbe-



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

wusstseins – für den Yogaschüler auch 
sinnvoll, negative Gedanken durch positi-
ve zu neutralisieren. Wenn andere – und 
unter ihnen auch „spirituelle Meister” – 
nicht alle yamas und niyamas einhalten, 
sollten wir sie nicht verurteilen. Wir soll-
ten ihnen einen „Besen” geben und sie 
ermuntern, ihr Untergeschoss zu kehren – 
genauso wie das jeder andere auch tun 
muss. Wir sollten jedoch nicht unsere 
Kraft an sie verschwenden. Jeder ist ver-
antwortlich für seine bzw. ihre eigenen 
Handlungen und Fehler. Und außerdem: 
Ehe nicht das höhere Bewusstsein voll-
ständig den Energiekörper und den phy-
sischen Körper durchdrungen und trans-
formiert hat, besteht immer ein großes 
Risiko, dass die egoistischen Tendenzen 
weiter bestehen und Probleme verursa-
chen. Ständige Achtsamkeit und Selbst-
kontrolle sind erforderlich, um diese 
ersten beiden Glieder des Yoga bis zur 
höchsten Ebene der Selbstverwirklichung 
einzuhalten. 

Übung: Halte dich an diese Selbstbe-
schränkungen (yamas) in unterschiedli-
chen Situationen, z. B. bei der Arbeit, im 
Umgang mit „schwierigen Menschen” 

oder bei Versuchungen. Reflektiere über 
die folgenden Worte: „Der Körper ist 
anpassungsfähig und unpersönlich ohne 
eigenen Willen. Lass ohne eigenen Willen 
wie ein Rundfunkgerät DAS unbeeinträch-
tigt hindurchfließen.” Übe śuddhi dhyāna 
kriyā im Alltag. 

 

Quelle: „Die Kriya Yoga Sutras des Pa-
tanjali und der Siddhas“, von Marshall 
Govindan. 2000. 

Erhältlich auf unserer Website in 10 
Sprachen: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#Patanjali 

 

Für mehr Informationen über die 
Yamas, die sozialen Beschränkungen, 
bestelle das E-Book „Das Gegenteil tun: 
Die fünf Yogischen Schlüssel zu guten Be-
ziehungen", erhältlich in 5 Sprachen: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#opposite_doing_ebook 

 

 
 

2. Kriya Hatha Yoga wirkt bei allen Beschwerden 
von Durga Ahlund 

 

Heutzutage gelten anhaltende Unruhe, 
Angst, Furcht, Wut, Depression, Sorge und 
Traurigkeit immer mehr als normal. Wir 
finden uns einfach damit ab, oder behan-
deln unseren Stress und dessen Auslöser 
medikamentös. Wir gönnen uns weder 
genug Schlaf, noch geben wir der Bewälti-
gung der Auswirkungen des Stresses den 
zeitlich notwendigen Vorrang, weil wir 
uns einbilden, „Ich habe nicht die Zeit 

dafür”. Wenn sich diese Einflüsse zu sehr 
anhäufen und wir es verpassen, das 
Gleichgewicht wieder herzustellen, ver-
schlechtert sich unsere physische, emoti-
onale und geistige Gesundheit zusehends. 
Es ist erwiesen, dass chronischer Stress 
absolut jedes physische und psychische 
System des Menschen beeinträchtigt. 
Stress ist nicht nur die Hauptursache für 
Muskel- und Rückenschmerzen, Depressi-

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Patanjali
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#Patanjali
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#opposite_doing_ebook
https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#opposite_doing_ebook


6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

onen und schlechten Schlaf, sondern auch 
für Bluthochdruck, Herzkrankheiten, 
Schlaganfälle, Verdauungsprobleme, 
Kopfschmerzen, Konzentrationsschwäche, 
Kreativitätsverlust, ein schwaches Ge-
dächtnis und eine Zunahme der emotio-
nalen Intensität und verringert unsere 
Anpassungsfähigkeit an normale Lebens-
situationen.  

Nach aktuellen Schätzungen liegt die 
Rate von Stress und Angst bei Erwachse-
nen in den USA bei 59 Prozent und bei 
Jugendlichen bei 32 Prozent. Ein Bil-
dungsumfeld, das sich zunehmend auf 
Prüfungen und Bewertungen statt auf 
Erforschen und die Freude am Lernen 
konzentriert, setzt unsere Kinder in einer 
Weise unter Druck, die Stress garantiert, 
und die Auslöser dafür werden schon in 
jungen Jahren festgelegt. Während die 
USA in Bezug auf mentale, emotionale und 
existenzielle Ängste weltweit führend zu 
sein scheinen, nehmen lähmender Stress 
und Angstzustände weltweit zu. Gewalt, 
sozialer Unfrieden und politische Unge-
wissheit, Unsicherheit am Arbeitsplatz, 
die Verschmutzung unseres Planeten und 
Naturkatastrophen aufgrund des Klima-
wandels berühren uns alle sehr tief. Wir 
sind eine ängstliche Spezies auf der Suche 
nach Ruhe, nach geistiger und emotiona-
ler Stabilität und nach Glück. Yoga ist 
nicht mehr nur für diejenigen geeignet, 
die nach körperlicher bzw. sportlicher 
Perfektion oder nach spiritueller Erleuch-
tung suchen. Die Menschen wenden sich 
dem Yoga zu, wenn es ihnen schlecht geht. 
Um Heilung zu ermöglichen, muss der 
Schwerpunkt des Yoga, wie bei der Erzie-
hung, auf dem Erforschen und der Freude 
am Lernen und Üben liegen, nicht auf dem 
Erbringen von Leistungen oder Bewer-
tungen.  

Wissenschaftliche Untersuchungen 
haben gezeigt, dass die Regelmäßigkeit 

eines integrierten Yogasystems dazu 
beiträgt, Stresstoleranz und Widerstands-
fähigkeit aufzubauen. Yoga hat das Poten-
zial zur Selbstregulierung. Es gibt zwar 
keine Patentlösung für alle, aber wenn 
Yoga als integrierte Asana-Praxis mit 
Atembewusstsein angeboten wird und 
darüber hinaus Pranayama, die Anwen-
dung von Bandhas und die Anleitung zum 
Rückzug der Sinne, Konzentration und 
Meditation umfasst, wird jeder Schüler 
davon profitieren! Es ist die kombinierte 
Praxis von Yoga und Meditation, die das 
Potenzial hat, den Schmerz physischer 
Anspannung und Ungleichgewichte im 
Körper zu lindern. Eine Praxis von Asana, 
Pranayama und Meditation ist erforder-
lich, um mentale und emotionale Unruhe 
zu reduzieren. Zur Ausbildung eines star-
ken Nervensystems und zum Erreichen 
eines körperlichen, geistigen und emotio-
nalen Gleichgewichts, bedarf es einer 
Übungspraxis, die jene Verspannungen im 
Körper abbaut, die den Geist dazu ermu-
tigen, über negative oder unangenehme 
Gedanken nachzudenken Die beste Wir-
kung erzielt man, wenn man mindestens 
drei- bis fünfmal pro Woche engagiert übt.  

Sat Bir Singh Khalsa, PhD. betreibt seit 
2001 an der Harvard Medical School 
klinische Forschung zu Yoga als Therapie 
für anhaltenden Stress und Angst, Trauma 
und Burnout bzw. arbeitsbedingte Er-
schöpfung. Er hat Studien an öffentlichen 
Schulen durchgeführt, um herauszufin-
den, wie Yoga Heranwachsende am besten 
unterstützen kann. Dr. Khalsa arbeitet 
weiterhin mit der International 
Association of Yoga Therapists zusammen, 
um Yoga als Therapie zu fördern. Seine 
Forschung konzentriert sich weitgehend 
auf chronische Stresssymptome, Panikat-
tacken, anhaltende Rückenschmerzen, 
Schlaflosigkeit, mangelnde Kreativität, 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Depersonalisierung und emotionale In-
tensität. 

Dr. Khalsa sagte mir, dass er glaubt, der 
wichtigste Beweis, den er medizinischen 
Fachleuten geliefert hat, sei, dass Asana-
Praxis allein nicht ausreicht, um zu heilen. 
Eine erfolgreiche Behandlung ergibt sich 
aus der konsequenten Anwendung eines 
integrierten Systems von Asana, 
Pranayama, Meditation, Mudras und Man-
tras. Er war an der Erforschung, Prüfung 
und Veröffentlichung der Vorteile einer 
bekannten Kundalini Yoga-Praxis beteiligt, 
die Kirtan Kriya (Mudra-Mantra-Praxis) 
genannt wird. Kirtan Kriya ist intensiv 
erforscht worden, und seine Vorteile für 
die Gesundheit des Gehirns sind weitrei-
chend. Ich habe Sat Bir ausdrücklich ge-
fragt, welches Pranayama sich als beson-
ders nützlich erwiesen hat. Er sagte, dass 
nur die Zwerchfellatmung mit einem 
Verhältnis von 1:2 (Einatmung zu Ausat-
mung) untersucht wurde, wobei sich 
diese jedoch als sehr vorteilhaft erwiesen 
hat, da sie die parasympathische Reaktion 
erhöht und die Stresstoleranz und Wider-
standsfähigkeit fördert. Er meinte, das 
bedauerliche Problem bei der Yoga-
Forschung sei, dass es einfach nicht die 
Mittel für intensivere und größere Studien 
gebe, die dramatische und nachdrückliche 
Ergebnisse bringen könnten. Es gebe so 
viel mehr, das erforscht werden könnte 
und sollte.  

Sat Birs Interesse an der Yoga-
Forschung wurde ursprünglich geweckt, 
als Swami Rama 1971 ganz öffentlich eine 
außergewöhnliche Fähigkeit zur Selbstre-
gulierung seiner inneren Zustände de-
monstrierte. In jenen frühen Jahren nah-
men mehrere Yogis, darunter auch Yogi 
Ramaiah, bereitwillig an der wissen-
schaftlichen Forschung teil, während sie 
meditierten und Yoga praktizierten. Da-
nach war das Interesse an der Kundalini-

Forschung groß, aber das Geld versiegte 
bald. Einen Aufschwung erlebte die Fi-
nanzierung vor einigen Jahren, als Unter-
suchungen zeigten, dass Yoga-Praktiken 
den GABA-Spiegel (Gamma-
Aminobuttersäure) im Gehirn direkt 
erhöhen. Die Erhöhung des GABA-
Spiegels hat eine beruhigende Wirkung 
und spielt eine wichtige Rolle bei der 
Kontrolle der Hyperaktivität der Nerven-
zellen, die mit Stress, Angst und Furcht 
assoziiert ist. Auch der Schlaf wird positiv 
beeinflusst.  

Sat Bir schien sich mit dem Stand sei-
ner Forschung abgefunden zu haben. Er 
schüttelte den Kopf und sagte: „Die Yoga-
Forschung benötigt eine langfristige Fi-
nanzierung, da eine regelmäßige Praxis 
über einen längeren Zeitraum erforder-
lich ist und wir niemals schnell direkte 
Ergebnisse erzielen werden.“ Aber er 
fügte schnell hinzu, dass er sich sicher sei, 
dass Yoga und Meditation Stress und 
Ängste direkt ansprechen und lindern 
können, also müssen wir beharrlich blei-
ben. Ich glaube, er hat sich ernsthaft an 
mich gewandt und gefragt, ob ich irgend-
welche Milliardäre kenne, die daran inte-
ressiert sein könnten? Ich verneinte. 

 

Kriya Hatha Yoga bietet ein perfektes 
System, zur Heilung dessen, was einen 
plagt. 

Was ich weiß, ist, dass Kriya Yoga ein 
perfektes System ist, um Stress und Ängs-
te zu bewältigen. Kriya Hatha Yoga ist 
schon allein eine integrale, willentliche, 
auf Absicht basierte Praxis, und die 18 
Asanas wirken wie Akupressur auf den 
materiellen Teil unserer Physiologie und 
zielen auf die subtilen Kanäle innerhalb 
des physischen Körpers. Sie arbeiten nicht 
nur auf das Auflösen von Spannungen im 
Muskel- und Bindegewebe hin, sondern 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

auch auf das Lösen von Blockaden in den 
subtilen Nadis, wodurch der Energiefluss 
verstärkt wird. Blockierte Energie kann 
durch eine schlechte Körperhaltung, 
ungesunde Essgewohnheiten, übertriebe-
ne Maßlosigkeit und eine unzureichende 
Ausscheidung von körperlichen, geistigen 
und emotionalen Giftstoffen entstehen.  

Der Körper verfügt über einen angebo-
renen Schutzmechanismus, ein „emotio-
nales Gedächtnis“, das jedes erlebte 
Trauma im Muskelgedächtnis unseres 
Körpers verschlüsselt. Jede starke emoti-
onale Erinnerung kann zu Spannungen im 
Körper führen, die uns einengen, unsere 
Energie blockieren und unsere Fähigkeit, 
sie loszulassen, beeinträchtigen. Anfangs 
verspüren wir vielleicht eine Steifheit und 
Unbeweglichkeit der Gelenke, aber wenn 
dies andauert, können Schmerzen, 
Krankheiten oder Ängste folgen. Der 
Körper schreckt bewusst und unbewusst 
vor jeder Bewegung zurück, die in die 
Nähe dieser Erinnerung führt, und so 
vergessen oder verdrängen wir die ei-
gentliche Quelle unseres Unbehagens und 
können am Ende unter einer generalisier-
ten Angst leiden. Unsere Hatha-Yoga-
Praxis ist eine Möglichkeit, offensichtliche 
körperliche Spannungen anzusprechen 
und zu lösen und die Quelle dessen zu 
entdecken, was uns in unserem Körper 
einschränkt, und vielleicht sogar Einsicht 
in das zu gewinnen, wogegen wir uns in 
unserem Leben sträuben. 

Diese Serie wird stufenweise geübt 
und sollte dich nie ermüden, im Gegenteil, 
je mehr du übst, desto entspannter wirst 
du. Jede Haltung führt dich in einen tiefe-
ren Zustand der Entspannung und 
schenkt dir mehr und mehr Energie. Je 
mehr Asanas du machst, desto mehr 
Energie empfängst du. Dies wird dir 
spürbar dynamisches Selbstvertrauen 

verleihen, das du mit von der Matte neh-
men kannst. 

Nicht das Asana, sondern die Bewe-
gung des Prana ist es, die heilt.  

Kriya Hatha Yoga ist so gut geeignet, 
um an dem zu arbeiten, was uns plagt, 
weil es uns entspannt, stärkt, ausgleicht 
und beruhigt. Es ist eine Kunst und eine 
Wissenschaft, die darauf ausgerichtet ist, 
auf allen Ebenen unseres Seins durch das 
evolutionäre Potenzial von Bewusstsein 
und Prana zu wirken. Asana kann uns tief 
nach innen ziehen und die physischen 
Barrieren, die körperlichen Abfallproduk-
te und emotionalen Gifte wegschmelzen, 
die uns daran hindern, die ganze Band-
breite der Empfindungen von belebtem 
Prana im Körper zu erfahren. Es sind die 
Körperempfindungen, die tatsächlich 
einen direkten Weg zu neuer Energie, 
Stabilität und Verjüngung ebnen. 

Durch die korrekte Ausrichtung, die 
von äußeren und inneren Reizen gesteu-
ert wird, werden wir in eine so tiefe Ent-
spannung geführt, dass das Asana direkt 
Körperempfindungen stimuliert und 
freisetzt. Diese Körperempfindungen sind 
die verjüngenden Aspekte von Asana. Die 
Empfindungen sind Mikrovibrationen, die 
Mudras unseres Prana, unserer Lebens-
kraft, erzeugen. Noch einmal, es ist die 
Bewegung des Prana, die uns heilt, nicht 
das Asana. Körperliche Empfindungen 
werden als taktile Reize wahrgenommen, 
vielleicht als Kribbeln, als Flimmern oder 
Flattern oder als Wellen, die die Wirbel-
säule und das gesamte Nervensystem auf 
und ab fließen und auf den Prana reagie-
ren, der sie belebt. Diese Mikrovibratio-
nen können Blockaden im subtilen Ner-
vensystem lösen, unser Nervensystem 
stärken und uns in einen ruhigen physi-
schen und emotionalen Raum der tiefen 
Entspannung führen. 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Asanas, wenn sie mit Absicht und 
Bewusstheit für längere Zeit (5-10 
Min.) gehalten werden, können helfen, 
lange gehegte Gefühle von Traurigkeit, 
Angst oder Wut loszulassen, Emotionen, 
die dafür verantwortlich sein können, 
dass man sich blockiert fühlt. Hatha Yoga: 
Asana, Pranayama, Bandhas, Mudras 
können alte, toxische Emotionen, die in 
der Muskulatur und im Nervensystem 
gespeichert sind, in Bewegung versetzen. 
Gewahrsein, Absicht und bewusste Ujjayi-
Atmung sind der Schlüssel, um sie zu 
bewältigen. Aus jahrelanger persönlicher 
Erfahrung als Praktizierende und Lehre-
rin weiß ich, wie sich emotionale Verstri-
ckungen und unnötige Persönlichkeits-
merkmale, die unter dem Schutz jahr-
zehntelanger Panzerungen tief verankert 
sind, in einem Augenblick auflösen kön-
nen, vielleicht nur durch eine Verände-
rung der Atemfrequenz oder durch das 
Vergießen von Tränen. Du kannst die 
Emotion vielleicht schmecken, aber du 
erlebst nicht die Erinnerungen wieder, 
mit denen sie gespeichert wurde. Du 
kannst den Geschmack von tiefer Traurig-
keit, Angst oder Wut wahrnehmen, aber 
sobald dieser Geschmack freigesetzt 
wurde, ist er verschwunden. Wenn diese 
Giftstoffe entwichen sind, erlebst du ein 
Gefühl der Leichtigkeit und des Auftriebs 
im Körper und spürst dein innerstes 
Selbst als leeren Raum. Das Verweilen in 
der Haltung wird mühelos. Die Wirkung 
einer sich entfaltenden Praxis der 18 
Asanas ist, dass du und deine Persönlich-
keit leichter werden und an Selbstver-
trauen gewinnen. 

 

Um uns zu entwickeln, müssen wir uns 
unserer persönlichen Herausforde-
rungen oder Unzulänglichkeiten be-
wusst werden und bereit sein, an uns 

selbst zu arbeiten und nicht nur 
Asanas auszuführen. 

Die Reinigung des physischen, menta-
len und emotionalen Körpers ist ent-
scheidend für die eigene Heilung und 
Verjüngung. Wenn man kraftvolle Yoga-
techniken praktiziert, ohne sich gleicher-
maßen auf die Reinigung der Nadis zu 
konzentrieren, läuft man Gefahr, zwar 
starke Energie zu aktivieren, aber auch zu 
stauen. Energie, die blockiert wird, er-
zeugt einen Energieüberschuss in einem 
Gebiet und einen Energiemangel in ande-
ren Bereichen. Starke Energie, die in 
einem bestimmten Nadi oder Chakra 
blockiert ist, kann schwerwiegende kör-
perliche oder geistig-emotionale Un-
gleichgewichte erzeugen. 

 

Absicht und Anstrengung sind ent-
scheidend für den Erfolg. 

Wenn du verstehst, was deine Kriya-
Hatha-Yoga-Praxis ist, was sie für dich tun 
kann und definierst, was du von deiner 
Praxis erwartest, kannst du Fortschritte 
erzielen. Eine Absicht festzulegen, schafft 
das Interesse, das dein Geist braucht, um 
in der Praxis eingebunden zu bleiben. 
Wenn deine Absicht darin besteht, die 
Kraft des Willens, des Geistes und des 
Atems in deiner Asana-Praxis zu nutzen, 
genügt das, damit du davon profitierst. 
Falls du aber auch beabsichtigst, dass 
deine Asana-Praxis dich befähigt, das 
loszulassen, was dir Leid bereitet bzw. 
dich zurückhält, oder dass sie die Gnade 
des Prana, das dich belebt, in Gang setzt, 
um dich in deinem Leben voranzubringen, 
dann ist das ebenso möglich. Durch die 
Praxis werden Intention und Anstrengung 
gefördert, nicht nur Flexibilität und Kraft. 
Anstrengung bedeutet nicht, den Körper 
in eine bestimmte Haltung zu zwingen. 
Anstrengung ist ein geistiger Zustand, der 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

es dem Körper erlaubt und ihn ermutigt, 
sich tiefer in die Haltungen zu bewegen. 
Man muss bereit sein. Man muss gewillt 
sein, sich zu verändern. Vieles von dem, 
was wir als körperliche Steifheit oder 
Stagnation empfinden, ist im Geist und in 
unseren Emotionen zu finden und auf 
frühere Erfahrungen und Konditionierun-
gen zurückzuführen. Wenn man das Be-
dürfnis des Geistes, alles zu kontrollieren, 
überwindet, können Muskelverspannun-
gen sowie körperliche und emotionale 
Unruhe gelöst werden.  

Der Schlüssel zum Gleichgewicht zwi-
schen Absicht und Anstrengung liegt in 
der gleichzeitigen Aufrechterhaltung von 
Ausrichtung und Entspannung. Das 
Gleichgewicht von Ausrichtung und Ent-
spannung wird durch Körperbewusstsein, 
Ujjayi Pranayama, Bandhas und Mudras 
hergestellt. Besonders hilfreich ist das 
Ujjayi Pranayama. Damit ist der wie 
Meeresrauschen klingende Atem gemeint. 
Dies verlangsamt und reguliert die At-
mung, entspannt den Körper und setzt 
Spannungen frei. Dieser Atem lädt uns 
ein, uns bewusst in die Haltungen zu 
vertiefen, ohne sie zu erzwingen oder zu 
schnell einzunehmen. Er erlaubt es uns, 
die Spannung langsam und ohne Angst zu 
erforschen und zu lösen. Ujjayi bedeutet 
siegreicher Atem: siegreich über das Ein- 
und Ausatmen (Nadis öffnen sich); sieg-
reich über die Dualität von Atem und 
Atmenden, da der Atmende und der Atem 
eins werden; siegreich über den konditio-
nierten Geist. Er birgt großes Potenzial. 

Die Bandhas, insbesondere die Mula- 
und Uddiyana-Bandhas, die Kontraktionen 
von Becken- und Bauchmuskulatur, wer-
den in allen Asanas für Gleichgewicht, 
Ausrichtung, Sicherheit und Wirksamkeit 
eingesetzt. Sie bilden die wesentliche 
Stütze der Wirbelsäule, stärken den unte-
ren Rücken und stimulieren den Energie-

fluss in den subtilen Energiekanälen. Alle 
drei Bandhas werden häufig eingesetzt, 
um das Nerven- und Kreislaufsystem 
positiv zu beeinflussen. Die Bandhas 
stärken die Aktivität des Sympathikus im 
Körper und fördern die Entspannung, 
aber sie arbeiten auch daran, die autono-
me Nervenaktivität wieder ins Gleichge-
wicht zu bringen. Dieses wiederherge-
stellte Gleichgewicht wirkt sich positiv auf 
den Hypothalamus und das endokrine 
System aus und leitet Informationen an 
das emotionale System des Gehirns, das 
limbische System und an die Großhirn-
rinde weiter. Es werden Alpha-
Gehirnströme stimuliert, wodurch die 
Kreativität zunimmt und Depressionen 
abgemildert werden. Wenn die ganze 
Persönlichkeit beteiligt ist, begünstigt die 
Anwendung der Bandhas eine angemes-
sene Art von Anstrengung und Willens-
kraft, und man kann sogar eine bewusste 
Kontrolle über die in dem Asana fließende 
Energie erlangen. 

Wenn ein Teil von dir desinteressiert 
oder abgelenkt ist, schweift der Geist ab 
und der Prana wird zerstreut. Es ist wich-
tig, dass sich die ganze Persönlichkeit an 
der Praxis beteiligt.  

Wenn du das Mantra Om Kriya Babaji 
Nama Aum chantest und das Lied der 
Sonnenanbetung singst, werden Geist, 
Herz und Prana von Anfang an mit einbe-
zogen. Die Mudras von Kriya Asana 
Vanekom bis hin zum Sonnengruß können 
diesen Kanal erzeugen, um den Geist zu 
konzentrieren und den Prana von vornhe-
rein zu lenken. 

 

Wichtige Merksätze:   

1) Ausrichtung führt zu Entspannung. 

2) Die Entspannung baut Spannungen 
in den Muskeln ab, so dass diese ef-
fizienter arbeiten können. Entspan-



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

nung schafft aber auch Raum für die 
Auflösung von Blockaden in den 
Nadis, wodurch Körperempfindun-
gen stimuliert und freigesetzt wer-
den. Körperempfindungen sind Mik-
rovibrationen, Mudras der aktivier-
ten Prana-Energie.  

3) Die Aktivierung der Körperempfin-
dungen bringt ruhige Stille in Kör-
per und Geist. Die Stille ermöglicht 
es dem Geist, Bewusstsein zu entwi-
ckeln. 

4) Die Aktivierung der Körperempfin-
dungen und das Aufhören unwill-
kürlicher Gedanken erzeugt ein Be-
wusstsein für die Lebensenergie, die 
im Körper fließt.    

5) Hingabe – das Eintauchen in die Le-
bensenergie ermöglicht es dem 
Prana, eine stärkere Verfeinerung 
der Energie und des Gleichgewichts 
zu erzeugen, ein Gefühl der Freude 
steigt in Körper und Geist auf. 

 

Sobald Ausrichtung und Entspannung 
hergestellt sind, vertiefen sich die Asanas 
ohne Kraft und Anstrengung, und sie 
können länger gehalten werden. Du wirst 
sie länger halten wollen. Das Asana sollte 
regelmäßig, mindestens drei Minuten lang 
bewusst gehalten werden, um das Binde-
gewebe zu dehnen und dem Asana zu 
erlauben, die Energie im Körper zu bele-
ben. Für die Aufrechterhaltung der Kör-
perempfindungen, ist es notwendig, sich 
dessen bewusst zu sein, was im Körper 
geschieht, und sich dabei zu entspannen.   

Erinnere dich daran, dass diese Emp-
findungen oder Mudras, die manchmal 
auch als „Haltung“ eines Asana bezeichnet 
werden, das sind, was ein Asana vervoll-
kommnet, so dass die Perfektion eher von 
der inneren Haltung als von der äußeren 
kommt. Die gleichzeitige Ausrichtung und 

Entspannung ermöglicht es dir, dich in 
dich selbst fallen zu lassen und diese 
Mudras aus flüchtiger Energie zu erzeu-
gen. Diese vorübergehenden Energiewel-
len, die manchmal wie Funken kommen 
und gehen, erscheinen und verschwinden. 
Wir versuchen nicht, die Schwingungen 
festzuhalten. Diese Schwingungen lösen 
Spannungen und schaffen leeren Raum. Je 
länger du in einem solchen Asana ver-
bleibst, ausgerichtet und entspannt und 
dir dessen bewusst, was geschieht, desto 
tiefer wird das Asana wirken, wobei der 
Prana deine Energie verfeinert.  

Wenn du deine Praxis der 18 Asanas 
über Jahre hinweg fortsetzt und dabei 
Bandhas, Pranayama, Mudra, Mantra und 
Achtsamkeit mit einbeziehst, wirst du auf 
natürliche Weise auf den tiefsten Ebenen 
arbeiten, um die Elemente im Körper und 
die Gunas selbst auszubalancieren, die 
Naturkräfte Rajas, Aktivität oder Bewe-
gung, Tamas, Trägheit oder Lethargie und 
Sattva, ausgeglichene Harmonie, aus 
denen das objektive Universum besteht. 
Durch regelmäßige Praxis können so im 
Laufe der Jahre überschüssiges Rajas 
(Leidenschaft und Unruhe) und über-
schüssiges Tamas (Lethargie und Faul-
heit) beseitigt werden, um Stimmung, 
Temperament und sogar Persönlich-
keitsmerkmale zu verändern. Man wird 
sattvischer, d.h. geistig und emotional 
ruhig und ausgeglichen und ist in Harmo-
nie mit sich selbst. 

Frage dich selbst: Praktizierst du re-
gelmäßig Kriya Hatha Yoga? Schätzt du 
deine regelmäßige Praxis der 18 Haltun-
gen mehr als andere Yoga-Praktiken, die 
du in der Vergangenheit geübt hast? Was 
schätzt du an ihnen am meisten? Beginnst 
du mit dem Kriya Asana Vanekom und 
dem Sonnengruß mit dem Mantra und 
dem Sonnengesang? Beziehst du bewusst 
Atem, Bandhas und Achtsamkeit ein, um 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

den Prana zu lenken, wenn du dich durch 
die Asanas bewegst? Nimmst du Körper-
empfindungen wahr, während du dich in 
einem Asana hältst? Erlebst du eine Beru-
higung von Geist und Körper, wenn du 
dich durch einige oder alle Asanas be-
wegst? Hast du dich schon einmal so tief 
in eines der Asanas fallen lassen, dass du 
absolute Stille in deinem Körper und 
deinem Geist erfahren hast? Erlebst du 
neben der Beruhigung des Geistes auch 
einen Zuwachs an Energie, Stärke, Kraft, 
Vitalität und Freude nach deiner Asana-
Praxis? 

Wenn du dein Verständnis und deine 
Praxis der 18 Haltungen vertiefen möch-
test, solltest du die Kriya Hatha Yoga 

Lehrerausbildung im nächsten Som-
mer (31. Juli - 15. August 2025) in 
Betracht ziehen, um deine eigene Pra-
xis zu intensivieren, unabhängig da-
von, ob du unterrichten möchtest oder 
nicht. 

 

www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/
events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-
Training-quebec-2025.pdf 

 

Französisch: 
www.babajiskriyayoga.net/french/pdfs/f
lyer-formation-professeur-2025-
Quebec.pdf 

 

 
 

3. Kriya Yogi Amman Pranabananda, „der Heilige mit 
zwei Körpern“ (Teil 1) 

von José Tadeu Arantes (Acharya Ganapati) 

Den Praktizierenden von Babaji’s Kriya 
Yoga ist Swami Pranabananda als Amman 
bekannt, der dritte Unsterbliche von 
Gauri Shankar Pitam [1]. Wiedergeboren 
kurz nach seinem Mahasamadhi im Jahr 
1918, soll er sich den höchst fortgeschrit-
tenen Yogis angeschlossen haben, die den 
Satguru in dem geheimnisvollen Ashram 
im Himalaya umgeben. Sein neuer spiri-
tueller Name, Amman, wird nach denen 
von Babaji und Mataji (Annai) in der 
vorletzten Strophe des Dipam, dem Lied 
zur Begrüßung der Sonne, angerufen. 

Millionen von Menschen auf der gan-
zen Welt haben über Pranabananda in der 
Autobiographie eines Yogi von 
Paramahansa Yogananda gelesen. Neben 
den zahlreichen wunderbaren Asketen, 
die auf den inspirierenden Seiten des 

Buches erwähnt werden, ist 
Pranabananda derjenige, dem der Autor 
den Spitznamen „der Heilige mit zwei 
Körpern" gegeben hat. Ich habe nicht die 
Absicht, hier die von Yogananda vermit-
telten Informationen zu wiederholen. So 
sehr ich mich auch bemühen würde, ich 
könnte niemals die Frische des Zeugnis-
ses aus erster Hand des Originalberichts 
bewahren. Außerdem ist die Autobiogra-
phie eines Yogi in jeder Buchhandlung 
erhältlich. 

Es gibt jedoch auch andere Informati-
onsquellen über den großen Adepten. 
Eine davon ist die kleine, rustikale Bio-
graphie von Sri Jnanendranath 
Mukhopadyay. Sein Vater war ein direkter 
Schüler von Pranabananda, und er selbst 
erhielt nach dem Tod seines Vaters die 

https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/french/pdfs/flyer-formation-professeur-2025-Quebec.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/french/pdfs/flyer-formation-professeur-2025-Quebec.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/french/pdfs/flyer-formation-professeur-2025-Quebec.pdf


13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Einweihung von dem Meister. Da er 
Pranabananda jedoch erst recht spät 
kennenlernte und nur sporadisch seine 
Anwesenheit genoss, gibt er Informatio-
nen weiter, die ihm von anderen übermit-
telt wurden und die er entsprechend 
seiner Sichtweise interpretierte. Trotz der 
kausalen Ungereimtheiten und der 
schlechten Schreibweise ist sein Text, der 
als Vorwort zu Pranab Gita, 
Pranabanandas Kommentar zur Bhagavad 
Gita [2], veröffentlicht wurde, eine wert-
volle Quelle. 

Ich habe viele seiner Informationen, 
ergänzt durch andere Recherchen, ver-
wendet, um diese Kurzbiographie zu 
verfassen [zum besseren Verständnis der 
Sanskrit-Begriffe folgt am Ende des zwei-
ten Teils dieses Artikels ein Glossar]. Was 
mich an Pranabanandas Reise am meisten 
beeindruckt hat, war die Erkenntnis, dass 
der Weg, der einen großen Yogi zur 
Selbstverwirklichung führt, durch völlig 
unkonventionelle und sogar bizarre Ge-
biete führen kann. Und auch, wie große 
Schwierigkeiten durch einen unerschüt-
terlichen Willen überwunden werden 
können. 

 

Die spirituelle Wiedergeburt Indiens 

Sri Jnanendranath Mukhopadyay nennt 
nicht den Kindheitsnamen von 
Pranabananda. Auch sagt er nicht, an 
welchem Tag, in welchem Monat und in 
welchem Jahr er geboren wurde. Er gibt 
an, dass er zwischen 70 und 75 Jahre alt 
war, als er Mahasamadhi erreichte. Da 
dies im Jahr 1918 geschah, kann man 
daraus schließen, dass er seine vorherige 
irdische Existenz zwischen 1843 und 
1848 begann. Er kam in einem Jahrhun-
dert zur Welt, das durch eine intensive, 
spirituelle Erweckung in Indien gekenn-
zeichnet war. 

Aus reiner Neugierde sind nachfolgend 
die Geburtsdaten einiger bemerkenswer-
ter Vertreter der zeitgenössischen indi-
schen Spiritualität in chronologischer 
Reihenfolge aufgeführt: 1828 (Lahiri 
Mahasaya), 1830 (Keshabananda), 1836 
(Ramakrishna), 1855 (Yukteswar), 1863 
(Vivekananda), 1863 (Kebalananda), 
1872 (Aurobindo), 1873 (Rama Tirtha), 
1879 (Ramana Maharshi), 1887 
(Sivananda), 1893 (Yogananda), 1896 
(Anandamayi Ma). Ebenfalls im neun-
zehnten Jahrhundert, in einem unbekann-
ten Jahr, wurde Shirdi Sai Baba geboren, 
dessen Mahasamadhi auch 1918 erfolgte. 

Pranabananda (nennen wir ihn von 
nun an so, obwohl er diesen spirituellen 
Namen erst viel später erhielt) stammte 
aus einem ländlichen Dorf in Bengalen, 
weniger als hundert Kilometer von 
Kolkata (Kalkutta) entfernt, aus einer 
lokal bedeutenden Familie der 
Brahmanenkaste. Sein Vater war Polizei-
inspektor und lebte aus beruflichen 
Gründen zeitweise in Kalkutta. Daher 
wurde der Junge hauptsächlich von seiner 
Mutter unter der Obhut eines Onkels, des 
älteren Bruders des Vaters, aufgezogen. 

Mukhopadyay sagt, dass Pranabananda 
schon in jungen Jahren Anzeichen von 
Intelligenz, Mitgefühl und Großzügigkeit 
zeigte. Er wurde von allen geliebt, unab-
hängig von Geschlecht, Alter und sozialer 
Stellung. Doch trotz seiner Fähigkeiten 
war er nie ein fleißiger Schüler. Später 
stellte er das formale schulische Lernen 
ganz ein. Danach, wie wir noch beschrei-
ben werden, gab er auch seinen Beruf und 
seine Ehe auf. 

Ich mag mich irren, aber ich halte die 
Tatsache, dass er diese drei Dinge hinter 
sich gelassen hat, für sehr aufschluss-
reich. Es ist sehr schwierig, wenn nicht 
gar unmöglich, die innere Welt eines 
Menschen zu erforschen. Wir kennen 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

nicht einmal uns selbst, geschweige denn 
jemanden, dessen Gestalt wir aus der 
Ferne, jenseits der schweren Nebel von 
Raum, Zeit und kulturellem Kontext, er-
blicken. Indem er seine Begegnungen mit 
Pranabananda beschreibt und wiedergibt, 
was andere über ihn gesagt haben, betont 
Yogananda das übernatürliche Verhalten 
des vollendeten Yogi. Mukhopadyay hin-
gegen hält sich an äußere Fakten und 
triviale Begebenheiten aus dem Leben 
dieses Mannes. Auf der Suche nach einem 
Mittelweg zwischen den beiden Erzählun-
gen versuche ich, mir die innersten Be-
weggründe dieses großen Adepten vorzu-
stellen, die Kraftlinien, die seinen Le-
bensweg bestimmt haben. 

Ich stelle mir eine hochbegabte Seele 
vor, einen geborenen Yogi, einen Reisen-
den, der bereits mit einer langen Ge-
schichte spiritueller Errungenschaften in 
seinem Gepäck auf diesem Planeten ange-
kommen ist. Für einen solchen Menschen, 
vor allem wenn das eigene Sadhana noch 
nicht gefestigt ist, müssen die gesell-
schaftlichen Konventionen und täglichen 
Routinen, die den Durchschnittsmen-
schen faszinieren und seine ganze Auf-
merksamkeit in Anspruch nehmen, sehr 
schwer zu ertragende Umwege darstellen. 
Dass Pranabananda schon von Anfang an 
diese reife, zur Ernte bereite Frucht war, 
bezeugt nicht nur die außergewöhnliche 
Verwirklichung, die er im Leben erreichte, 
sondern auch die Aussage seines späteren 
Gurus Lahiri Mahasaya, dass er in einer 
früheren Inkarnation ein großer Rishi, 
eine Koryphäe des spirituellen Weges 
gewesen sei. 

 

Hingabe, Musik und Drogen 

Pranabanandas Onkel war ein frommer 
Brahmane, der den Shivalingam verehrte 
und die Shastras rezitierte. Diese hinge-

bungsvolle, häusliche Schwingung fand 
ein Echo in der Seele des Jungen und ließ 
einen uralten Ton in seiner jungen Brust 
erklingen. Nachdem er seine heilige 
Schnur [3] erhalten hatte, der Überliefe-
rung nach wahrscheinlich im Alter von 
acht Jahren, begann der Kleine, täglich 
Shiva und Vishnu zu verehren und wurde 
ein begeisterter Sänger der Übersetzung 
des großen Epos Mahabharata in bengali-
scher Sprache. 

Die spirituelle Berufung erblühte in 
ihm zusammen mit seiner Vorliebe für 
Musik. Jahre später gründete er zusam-
men mit anderen Dorfjungen eine Band, 
die sich der Aufführung von Yatras wid-
mete. Um sein Talent zu fördern, suchte er 
die Hilfe eines Musiklehrers. Doch dieser 
Mann war ein Haschisch- und Opiumkon-
sument, der während des Unterrichts 
uneingeschränkt davon Gebrauch machte. 
In seiner Gesellschaft geriet auch der 
Schüler in die Abhängigkeit. In diesem 
heiklen Moment starb seine Mutter – eine 
Tatsache, die ein schweres Ungleichge-
wicht in der Familie verursachte. 

Pranabananda war damals etwa 20 
Jahre alt und hatte die englische Schule 
verlassen, um ein ausschweifendes Leben 
zu führen. Er nahm Drogen, lernte nicht 
und verwendete sein Geld darauf, den 
Armen zu helfen oder die Ausgaben sei-
ner Freunde zu bezahlen. Dieses Verhal-
ten führte zu einem schweren Konflikt mit 
seinem Vater. Voller Vorwürfe, verließ der 
junge Mann das Haus seines Vaters, um 
seinen eigenen Weg zu suchen. 

Nachdem er verschiedene Orte durch-
wandert hatte, beginnend mit der heiligen 
Stadt Varanasi (Benares), fand er eine 
Anstellung bei der Eisenbahn, die die 
britische Kolonialmacht in Indien einge-
führt hatte und die bis heute zu den am 
besten funktionierenden Institutionen des 
Landes gehört. Er lernte schnell die Tele-



15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

grafie und wurde zum Lieblingsangestell-
ten des englischen Aufsehers, der ihn zum 
Bahnhofsvorsteher in Samastipur im 
Bundesstaat Bihar beförderte. Dennoch 
behielt er sein heterodoxes Verhalten bei 
und gab das, was er verdiente, für Musik, 
Tanz, Haschisch, Opium und Almosen für 
die Armen und Sannyasis aus. 

Bei seiner immer noch unsteten Suche 
nach Selbstverwirklichung auf unkonven-
tionellen Wegen, fand er außerdem einen 
tantrischen Meister, der ihn in die Praxis 
der Meditation mit Leichen einführte. 
Obwohl das für das heutige westliche 
Empfinden abstoßend sein mag, ist die 
Meditation mit menschlichen Knochen 
oder in der makabren Umgebung von 
Krematorien eine fest verankerte Traditi-
on in der vielschichtigen indischen Spiri-
tualität. Ganze Überlieferungslinien sind 
ihr gewidmet. Und selbst Asketen, die 
diesen Schulen nicht angehören, greifen 
gelegentlich auf solche Übungen zurück, 
um sich die Vergänglichkeit der phäno-
menalen Welt ins Gedächtnis zu rufen und 
angesichts der vielfältigen Aspekte der 
Existenz Gleichmut zu entwickeln. Selbst 
Yogananda, der Jahre später ein Yogafor-
mat entwickelte, das in der konservativen 
und voreingenommenen nordamerikani-
schen Gesellschaft der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts akzeptiert werden konn-
te, meditierte in der Anfangsphase seines 
Sadhana mit menschlichen Knochen. 

Im Fall von Pranabananda dauerte die-
se bizarre Praxis nur kurze Zeit. Er gab sie 
bald wieder auf. Genauso wie er einige 
Zeit später auch seine Arbeit aufgab. 
Obwohl er von seinen Vorgesetzten sehr 
geschätzt wurde, insbesondere von sei-
nem englischen Aufseher, der alle seine 
Exzentrizitäten duldete (wie die Ange-
wohnheit, sich die Haare, den Bart und 
die Nägel nicht zu schneiden, wie es die 
entsagenden Asketen tun), veranlasste 

ihn eines schönen Tages ein dringender 
Impuls zur Suche dazu, ohne um Erlaub-
nis zu fragen oder jemanden zu benach-
richtigen, einfach die Arbeit zu verlassen 
und auf Pilgerfahrt zu gehen. 

 

Die Einweihung in Kriya Yoga 

Von einem heiligen Ort zum anderen 
gelangte er zum berühmten schiitischen 
Heiligtum von Pashupatinath in Nepal. 
Damals wurde in diesem abgelegenen 
Königreich gerade der Telegraf eingeführt. 
Und der Maharadscha brauchte jeman-
den, der diese neue Technologie be-
herrschte. Als er von Pranabanandas 
Fähigkeiten erfuhr, versuchte er, ihn mit 
allen Mitteln zu umwerben und bot ihm 
sogar eine junge Nepalesin zur Heirat an. 
Als er erkannte, welche tendenzielle Rich-
tung die Ereignisse nahmen, verließ der 
zukünftige Swami Nepal so schnell wie 
möglich und kehrte nach Varanasi zurück. 
Dort fand er schließlich, was er suchte, als 
er sich vor dem großen Yogi Lahiri 
Mahasaya niederwarf und die Einweihung 
in den Kriya Yoga erhielt. 

Nachdem er seinem jungen Schüler er-
laubt hatte, seinen immensen spirituellen 
Durst teilweise zu stillen, indem er in den 
abgelegenen Bergen meditierte, schickte 
ihn Lahiri Mahasaya zurück zu seiner 
Arbeit und zum Haus seines Vaters. An 
beiden Orten wurde Pranabananda mit 
offenen Armen empfangen. Und er konnte 
nicht „nein" sagen, als sein Vater, bewegt 
von den indischsten aller Werte, dem Sinn 
für familiäre Kontinuität, ihn bat, zu hei-
raten. Er war der einzige Sohn, und wenn 
er keine Nachkommen zeugte, würde der 
Familienstammbaum mit ihm enden. 

Der junge Mann stimmte einer arran-
gierten Ehe nach traditioneller Art und 
Weise zu. Die Braut wurde auf der Grund-
lage von Kaste, Familie und astrologischer 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Übereinstimmung ausgewählt. All diese 
Vorkehrungen hatten jedoch nur eine 
begrenzte Wirkung, denn obwohl die Ehe 
Pranabananda mit zwei Kindern belohnen 
würde, war ein solches Arrangement 
nicht dazu bestimmt, von Dauer zu sein, 
wie wir später sehen werden. Vorher 
jedoch nahm der große Adept die Zügel 
des Familien- und Berufslebens fest in die 
Hand. Er arbeitete fleißig, um seine Frau, 
seine Kinder und andere Verwandte zu 
unterstützen. 

In seiner Freizeit nahm er die Bezie-
hung zu seinen alten Musik-, Unterhal-
tungs- und Suchtkumpanen wieder auf. 
Doch wann immer er konnte, ging er nach 
Varanasi, um Darshan von Lahiri 
Mahasaya zu erhalten. Sein großer 
Wunsch war es, in der Nähe des Gurus 
verweilen zu können. Und eines Tages 
sagte ihm der Meister, dass alle „Vorberei-
tungen" dafür getroffen worden seien. 
Daraufhin erhielt der Schüler die Einla-
dung, einen Bahnhof in der Nähe von 
Varanasi zu leiten, die er umgehend an-
nahm. Seine Frau und die Kinder blieben 
im Dorf der Vorfahren, im Haus ihrer 
Familie. 

Mit dem Tod seines Vaters übernahm 
Pranabananda nach indischem Brauch die 
Verantwortung für alle seine Angehöri-
gen. Doch ob durch die Last der weltli-
chen Pflichten, die Unzufriedenheit einer 
nur teilweise erfüllten spirituellen Sehn-
sucht oder die heimtückische Dynamik 
der Sucht, er stürzte immer tiefer in den 
Abgrund der Abhängigkeit. Und er be-
gann, täglich große Mengen an Haschisch 
und Opium zu konsumieren. Der Wider-
spruch zwischen den spirituellen Übun-
gen, die sein Bewusstsein nach oben 
projizierten, und den Drogen, die es nach 
unten drückten, wuchs in ihm proportio-
nal an. Wie konnte er nach Selbstverwirk-

lichung streben, wenn er sich selbst nicht 
beherrschen konnte? 

 

Angesichts der Schrecken der Hölle 

Als sein Musiklehrer ihn eines Tages 
aufforderte, die Pfeife für sie beide zu 
stopfen, brach eine unumgängliche Ent-
scheidung hervor und nahm in seinem 
Bewusstsein Gestalt an. Da er eine tiefe 
Abneigung gegen seinen Zustand als 
Abhängiger empfand, sprach er in feierli-
chem Ton zu dem Lehrer: „Sie waren es, 
der mich in die Drogen eingeweiht hat. 
Deshalb schwöre ich vor Ihnen, den ich 
als Zeugen nehme, dass ich sie für immer 
aufgeben werde." Der Lehrer lachte sar-
kastisch und sagte: „Wir werden sehen, 
wie stark dein Wille ist. Du wirst nicht in 
der Lage sein, von der Sache wegzukom-
men. Nicht in diesem Leben.“ 

Pranabananda wandte sich von ihm ab. 
Am nächsten Morgen hatte er, gepeinigt 
vom Entzugssyndrom, keine Kraft, das 
Bett zu verlassen. In den folgenden Tagen 
erlebte er die Schrecken der Hölle. Als 
sein Chef von seinem Zustand erfuhr, 
besuchte er ihn. Er fand einen Menschen 
vor, der in einem Strudel aus körperlichen 
und seelischen Symptomen gefangen war, 
einen Schiffbrüchigen, der sich an das 
einzige Seil klammerte, das das Schicksal 
einem Menschen in einer solchen Situati-
on bietet: die Kraft des Willens. 

„Sie wollen mir eine opiumhaltige Me-
dizin geben. Aber ich würde lieber ster-
ben, als noch einmal Opium zu nehmen", 
sagte Pranabananda. Berührt von seiner 
Entschlossenheit, ermutigte ihn der Chef, 
sein Gelübde einzuhalten, gewährte ihm 
unbefristeten Urlaub und versprach, alle 
seine medizinischen Kosten zu überneh-
men. Nachdem er einen Monat lang bett-
lägerig war und unsägliche Leiden über-
standen hatte, erholte sich der große 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Adept und nahm, wie er geschworen 
hatte, nie wieder Drogen zu sich. 

Der Tag folgte auf die Nacht, die Jah-
reszeiten wechselten einander ab, und zur 
gegebenen Zeit spülte eine Flut des Gan-
ges das Haus weg, das Pranabananda von 
seinem Vater geerbt hatte. Der Adept, der 
die unvermeidliche Katastrophe voraus-
gesehen hatte, hatte zuvor Vorkehrungen 
getroffen. Er hatte einen guten Ort aus-
gewählt und seinem Schwiegervater Geld 
geschickt, um dort eine neue Behausung 
zu bauen. Der Schwiegervater nahm je-
doch den größten Teil der Mittel in Be-
schlag. Er baute ein großes Haus für sich 
und ein kleines Haus mit 
nur zwei Zimmern für 
seinen Schwiegersohn und 
dessen Familie. Dieses 
unehrliche Verhalten schuf 
eine unüberwindbare Kluft 
zwischen den beiden Män-
nern. 

Pranabananda verlang-
te, dass seine Frau und 
seine Kinder das Haus 
seines Schwiegervaters 
verließen und zu ihm in die 
Nähe von Varanasi zogen. 
Aber die Frau hing sehr an 
ihrem Vater und hatte, ganz nach dem 
traditionellen indischen Muster, stärkere 
Bindungen zu ihrer Herkunftsfamilie als 
zu ihrem Mann. Sie weigerte sich zu ge-
hen, was das Ende der Ehe bedeutete. Der 
Adept, der sich schon immer stark zum 
Leben der Entsagung hingezogen gefühlt 
hatte, aber von Lahiri Mahasaya daran 
gehindert worden war, Sannyasi zu wer-
den, ließ sich nun durch nichts mehr 
aufhalten. Frei von ehelichen Verpflich-

tungen bat er um die Einweihung in den 
alten monastischen Orden der Swamis, 
der im 9. Jahrhundert n. Chr. von Adi 
Shankaracharya gegründet worden war, 
und erhielt diese. Sein Initiator war 
Adhiswara Srimat Swami Atmananda Giri 
Maharaj. 

Nachdem er eingeweiht worden war, 
teilte Pranabananda seine Aufmerksam-
keit zwischen zwei Meistern: seinem 
Sannyas-Guru Atmananda und seinem 
Yoga-Guru Lahiri Mahasaya. Wie er 
Yogananda viele Jahre später erzählte, 
war es der verborgenen Intervention von 
Lahiri Mahasaya zu verdanken, dass er 

seine Frühpensionierung 
bei der Eisenbahn erhielt. 
Der Text von Mukhopadyay 
informiert uns, dass diese 
Rente selbst für damalige 
Verhältnisse bescheiden 
war: nur sieben Rupien pro 
Monat (was nach dem 
aktuellen Wechselkurs, der 
natürlich nicht verwendet 
werden kann, aber eine 
Schätzung erlaubt, weniger 
als 13 Cent pro Monat 
sind). Trotz der geringen 
Summe war der große 

Adept hocherfreut, denn da er ein völlig 
enthaltsames Leben führte, konnte er mit 
dieser lebenslangen Rente seine ganze 
Zeit und Energie den spirituellen Prakti-
ken widmen. Er machte rasche Fortschrit-
te und erreichte in kurzer Zeit den spiri-
tuellen Status eines Paramahansa.  
(Fortsetzung in der nächsten Ausgabe des 
Journals.)

 

 

 

 
Swami Pranabananda 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

4. Der Orden der Acharyas begrüßt drei neue Mitglie-
der im Juli 2024 

 

Ramadevar 

Ramadevar, 
Acharya in 
Babaji's Kriya 
Yoga Order of 
Acharyas, gibt 
in Indien Semi-
nare mit Ein-
weihung in 
Babaji's Kriya 
Yoga und ist 

Treuhänder des Babaji's Kriya Yoga Ash-
ram and Publications Trust. Er stammt 
aus einer sehr traditionellen Sri-
Vaishnava-Familie und fühlte sich schon 
in jungen Jahren zur Spiritualität hinge-
zogen, was ihn auch zu Studien im Be-
reich der Kontrolle des Geistes und der 
Heilung führte. Er ist ein erfahrener Ban-
ker, der in den größten öffentlichen und 
privaten Banken Indiens gearbeitet hat, 
ist verheiratet, hat zwei Söhne und lebt in 
Mumbai. Jetzt widmet er sich dem inten-
siven Studium von Babaji's Kriya Yoga und 
dem Dienst für dessen Mission und 
Sangha in Indien. 

E-Mail: Ramadevar@babajiskriyayoga.net 

 

Ramdas 

Ramdas 
(Armound 

Mahmoudi) 
wurde 1971 im 
Iran in eine 

armenische 
Familie geboren. 
Nach seiner 

Auswanderung 
in mehrere Län-

der ließ sich seine Familie schließlich in 
Los Angeles nieder, wo er 2003 in Babaji‘s 
Kriya Yoga eingeweiht wurde und die 
Kunst seitdem hingebungsvoll praktiziert. 

 

Er wurde 2024 in den Orden der Acharyas 
eingeweiht. Er bleibt der Ausübung von 
Babaji‘s Kriya Yoga und der Einweihung 
williger Seelen in die Praxis verpflichtet.  

Derzeit lebt er mit seiner Familie in Pro-
vidence, Rhode Island, wo er als professi-
oneller Zahnarzt seine eigene Zahnarzt-
praxis leitet und Babaji‘s Kriya Yoga un-
terrichtet.  

E-Mail: Ramdas@babajiskriyayoga.net 

 

Nila Saraswati 

Nila 
Saraswati hat 
sich schon als 
Kind die gro-
ßen Fragen 
gestellt. Wa-
rum sind wir 
hier? Wer bin 
ich? Worauf 
soll ich mich 
ausrichten? Und sehr schnell verwandel-
ten sich diese Fragen in eine wissen-
schaftliche und spirituelle Orientierung. 
Bereits als Teenager hat sie mit Hatha 
Yoga begonnen und sich intensiv mit den 
westlichen und östlichen Philosophien 
und deren Verbindungen auseinanderge-
setzt. Nach dem Studium der Wirt-
schaftswissenschaften in den USA und 
Europa arbeitete sie für eine Wirt-
schaftsprüfungsgesellschaft und lehrte 

 

 

 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wirtschaftswissenschaften an der Univer-
sität. 

Etwa 10 Jahre lang war sie tief in einer 
buddhistischen Tradition verwurzelt, mit 
Schwerpunkt auf der Bodhisattva-Lehre. 
Sie lebt heute mit ihrer Familie in Mün-
chen und arbeitet im Bereich der Wissen-
schaften. 2016 hat sie Babaji’s Kriya Yoga 
entdeckt, dem sie sich seitdem intensiv 
widmet, weil er sie körperlich, intellektu-
ell sowie spirituell erfüllt und, weil die 
Praxis ihr hilft, Antworten auf ihre Fragen 
zu finden. Nila Saraswati bietet Einwei-

hungen, Satsangs und Kriya Hatha Kurse 
in München und einen täglichen online 
Satsang an. 

„Babaji’s Kriya Yoga macht mich glücklich 
und ich möchte dieses Glück weitergeben. 
Meinen Lehrern Satchidananda und 
Satyananda sowie meinen Lehrerinnen 
Durga und Nagalakshmi bin ich zutiefst 
dankbar.“ 

E-Mail: Nila@babajiskriyayoga.net 

  



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

5. Orden der Acharyas: Jahresbericht und Pläne für 

2025 

HELFT MIT, BABAJI‘S KRIYA YOGA ZU ANDEREN MENSCHEN 

AUF DER WELT ZU BRINGEN

Dies ist eine gute Zeit, darüber nach-
zudenken, dem „Babaji's Kriya Yoga Orden 
der Acharyas" etwas zu spenden, um es 
uns weiterhin zu ermöglichen, Babaji’s 
Kriya Yoga an Menschen heranzutragen, 
die ihn sonst nicht empfangen könnten.  

In den letzten zwölf Monaten, seit 
September 2023, haben die Mitglieder 
des Ordens der Acharyas folgendes 
geleistet: 

*Es wurden über 100 Initiationssemi-
nare mit über 1000 Teilnehmern aus 18 
Ländern, darunter Brasilien, Indien, Sri 
Lanka, Malaysia, Japan, Spanien, Deutsch-
land, Frankreich, Italien, Österreich, der 
Schweiz, Belgien, Australien, Costa Rica, 
Bulgarien, den USA und Kanada abgehal-
ten. 

*Es wurden wöchentliche Online-
Satsangs über Zoom in Indien, Nordame-
rika, Brasilien, Deutschland, Sri Lanka, 
Italien und Frankreich sowie tägliche 
Sadhana-Einheiten über Zoom in Indien 
gefördert und deren Organisation unter-
stützt. 

*In Bangalore (Indien) wurden ein 
Ashram und ein Verlag unterhalten. Der 
Verlag veröffentlichte und vertrieb die 
meisten unserer Bücher und Tonträger in 
ganz Indien. 

*In Badrinath (Indien) wurde ein Ash-
ram unterhalten. 

*Die Fertigstellung eines neuen Ash-
rams in Colombo (Sri Lanka) wurde fi-
nanziell unterstützt. 

*Die Bücher Babaji und die 18 Siddhas 
und Die Stimme Babaji’s wurden in türki-
scher Sprache, das Buch Kailash auf Hindi 
und das Buch Babaji und die 18 Siddhas 
auf Malayalam veröffentlicht. 

*Es wurden im Ashram in Quebec wö-
chentlich kostenlose öffentliche Yoga-
stunden in Babaji’s Kriya Yoga sowie 
Kirtan-Veranstaltungen gefördert. 

*Im September 2024 wurden zwei Pil-
gerreisen auf Englisch mit 24 Personen 
und 19 Personen aus Brasilien zum Ash-
ram in Badrinath organisiert. 

*Die Ausbildung der neuen Acharyas, 
Nila Saraswati aus München (Deutsch-
land), Ramadevar aus Mumbai (Indien) 
und Ramdas aus Rhode Island (USA) 
wurde abgeschlossen.  

 

Für das Jahr 2024-2025 hat der Orden 
folgende Pläne: 

*Einweihungsseminare in Estland, der 
Türkei und den meisten der oben genann-
ten Länder stattfinden zu lassen. 

*Kostenlose öffentliche Yoga- und Me-
ditationskurse in unseren Ashrams in 
Quebec, Bangalore (Indien) und in Sri 
Lanka vierzehntäglich anzubieten. 

*Das Buch Thirumandiram: A Classic of 
Yoga and Tantra auf Deutsch und Franzö-
sisch sowie möglicherweise Italienisch 
und Portugiesisch zu veröffentlichen. Die 
dritte Ausgabe von Die Stimme Babaji’s 
auf Hindi, sowie das Buch Yoga of 



21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Tirumular: Essays on the Tirumandiram 
auf Französisch und gegebenenfalls 
Deutsch zu veröffentlichen. 

*Die Ausbildung neuer Acharyas in Est-
land und Kanada abzuschließen. 

*Drei Pilgerreisen nach Badrinath zu 
organisieren: eine auf Französisch im Juni, 
eine auf Englisch im September und eine 
auf Portugiesisch von Ende September bis 
Mitte Oktober 2025.  

Die 38 ehrenamtlichen Acharyas des 
Ordens und viele andere freiwillige Orga-
nisatoren brauchen Eure Unterstützung, 
um dieses Programm für 2024-2025 
umsetzen zu können. Euer Beitrag kann in 
Kanada und den USA von der Steuer ab-
gesetzt werden. Schickt ihn möglichst bis 

zum 31.12.2024, dann erhaltet Ihr eine 
Spendenquittung für die Steuererklärung 
2024. Nutzt wenn möglich eine Kreditkar-
te. Spenden per Kreditkarte oder 
Überweisung sind auch online möglich 
unter: 
www.babajiskriyayoga.net/german/contr
ibutions.php 

 

Unsere Arbeit wird ausschließlich 
durch Eure Spenden finanziert. Es warten 
viele Menschen auf der ganzen Welt da-
rauf, eingeweiht zu werden. Wir werden 
Acharyas dorthin schicken, sobald uns die 
Mittel zur Verfügung stehen, um für deren 
Reisekosten aufzukommen.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php


22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

6. News und Notizen

Einweihungsseminare im Ashram in 
Quebec mit M. G. Satchidananda 
auf Englisch:  
1. Einweihung: 30. August bis 1. Septem-
ber 2024;  
2.Einweihung: 11.-13. Oktober 2024;  
3. Einweihung: 18.-27. Juli 2025.   
Auf Französisch:  
1. Einweihung: 6. bis 8. September 2024; 
2. Einweihung: 18. bis 20. Oktober 2024; 
3. Einweihung: 28. Juni bis 7. Juli 2025.  

 

Kriya Hatha Yoga Lehrgang im Ashram 
in Quebec vom 31.Juli bis 15.August 
2025 mit den Acharyas Nagalakshimi, 
Durga, Chaitanya, Satchidananda und 
Dr. Nicole Marquis, Ph. D. 

Details unter: 
www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/
events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-
Training-quebec-2025.pdf 
 

Pilgerreise nach Badrinath (Indien) 
mit M. G. Satchidananda. Geplant vom 
12. bis 29. September 2025. 

www.babajiskriyayoga.net/german/pilgri
mages.php#himalaya 

 

„Homage to the 18 Siddhas“ – ein Mu-
sikalbum, das jedem der 18 Siddhas Tri-
but zollt. Eine Sammlung von Liedern, die 
mit Hilfe von Künstlicher Intelligenz ge-
neriert wurden.  

Du kannst es bei Spotify, YouTube Mu-
sic, Apple Music und anderen Musik-Apps 
finden, der Titel ist „Homage to the 18 
Siddhas“ von Nityananda. Vom gleichen 
Autor gibt es noch weitere Alben mit 
Musik zu Mantras und Texten aus Babaji – 
Kriya Yoga und die 18 Siddhas. 

Füttere deine Kriya-Hingabe mit ihnen! 

Hilf mit, deine positiven Erfahrungen mit 
Babaji's Kriya Yoga mit anderen zu teilen, 
indem du eine Bewertung auf unserem 

 
Ashram in Badrinath mit Mt. Neelakantan 

 

 
See des Ashrams in Quebec mit Wolken 

 
Quebec Ashram: 3. Einweihung mit 26 Teilneh-
menden im Juli 2024 

https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#himalaya
https://www.babajiskriyayoga.net/german/pilgrimages.php#himalaya


23 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Google GMB Profil hinterlässt: 
https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgs
We1N9 

 

Dein Feedback ist für uns von un-
schätzbarem Wert, nicht nur, weil es uns 
hilft, uns zu verbessern, sondern auch, 
weil es anderen ermöglicht, die transfor-
mative Erfahrung des Kriya Yoga zu ent-
decken und zu schätzen. Wenn du an 
unseren Seminaren teilgenommen 
und/oder unsere Publikationen gelesen 
hast und sie als nützlich empfunden hast, 
wären wir dir dankbar, wenn du uns deine 
Gedanken in Form einer Rezension mittei-
len könntest. Deine Unterstützung hilft 
anderen, uns zu finden und die gleichen 
Vorteile zu erfahren. Du kannst deine 
Bewertung in jeder beliebigen Sprache 
verfassen. 

 

Wir suchen Freiwillige zur Mithilfe bei 
der Rezension der Übersetzung des 
Thirumandiram: A Classic of Yoga and 

Tantra, in Franzö-
sisch, Deutsch, 
Italienisch und 
Portugiesisch, die 
mit der Software 
DeepL erstellt wur-
de. Zuerst werden 
einige Freiwillige 

typographische 
Fehler korrigieren, 
und nachdem diese 

verbessert sind, korrigieren andere Frei-
willige, die gut Englisch können, Fehler in 
der Übersetzung. Kontakt: satchidanan-
da@babajiskriyayoga.net Weitere Infor-
mationen zu der englischen Ausgabe sind 
nachzulesen unter: 
www.babajiskriyayoga.net/english/books
tore.htm#thirumandiram_book 

 

Erhalte unsere Babaji-Grußkarten! Sie 
inspirieren und erinnern dich an Kriya 
Babaji und die Weisheit unserer Traditi-
on. Wir senden sie dir über Whatsapp 2-
3x pro Woche in sechs verschiedenen, 
wählbaren Sprachen. Gleichzeitig werden 
wir sie in englischer Sprache auf 
Instagram veröffentlichen 
(instagram.com/babajiskriyayoga bzw. 
www.babajiskriyayoga.net/german/week
ly-message.php). 

Weitere Information: Hier klicken, zum 
Download der zugehörigen PDF-Datei.  

 

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse, 
Fragen und Antworten. Viele unserer 
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstützung durch 
Online-Streaming von Hatha-Yoga-
Unterricht sowie Satsang-Treffen über 
Cyberspace-Kommunikationsplattformen 
wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die während der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, können 
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. Ihr Zweck ist es, die Teilnehmer zur 
Meditation zu ermutigen und in zweiter 
Linie eine gewisse Inspiration zu geben. 
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-
Yoga-Techniken werden nur in einem 
individuell abgestimmten Gespräch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewähr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. persönlich. 

 

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha 
Yoga Kursen, Meditationen und Sat-
sang-Treffen teilzunehmen.  
Entsprechende Aufzeichnungen aus den 
Jahren 2020-2024 kannst du dir ansehen 
unter: patreon.com/babajiskriyayoga. 

 

 

 

https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgsWe1N9
https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgsWe1N9
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#thirumandiram_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#thirumandiram_book
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/DE-Babaji-Karten-Einladung.pdf
http://patreon.com/babajiskriyayoga


24 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Babaji’s Kriya Yoga Online-Satsangs: 

Tägliches Gruppen-Sadhana:  

Montag bis Samstag, 13:30 Uhr (MESZ); 

Persönliche Anmeldung ist erforder-
lich per E-Mail an unser Sadhana-Team, 
auf Deutsch bei Nathalie (natha-
lie.kriya@gmx.de) mit folgenden Anga-
ben: 

- Ort, Jahr und Acharya der eigenen 
Einweihung in Babaji’s Kriya Yoga 

Internationaler Sonntags-Satsang: 
15:30 Uhr (MESZ), am ersten Sonntag im 
Monat (auf Englisch) 
Dauer: 60 bis 120 Minuten, mit wechseln-
den Acharyas; Details unter: 

https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_o
nline_satsang/ bzw. 

www.babajiskriyayoga.net/german/satsa
ng.php 

https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php


25 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Yoga Einweihungen und Veranstaltungen 

 

Erste Einweihung 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)             26. – 29.06.2025 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof  
↗weitere Details und Programm 

 

Bretten (DE)                              02. – 05.10.2025 

Veranstaltungsort: Yogaschule Indra Yoga 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Mit Nila Saraswati 

Waiblingen (DE)            28.02 – 03.03.2025 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: Nila@babajiskriyayoga.net 

 

mit Chaitanya 

Wieselburg (AT)           29.11. – 01.12.2024 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 

↗weitere Details und Programm 

 

Wieselburg (AT)           28.02. – 02.03.2025 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 

↗weitere Details und Programm folgen 

 

Wieselburg (AT)                 26. – 29.06.2025 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 

↗weitere Details und Programm folgen 

 

Kontakt: chaitanya@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 4180940 

 

Zweite Einweihung  
(Anthar Kriya Yoga) 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          03. – 06.07.2025 

Veranstaltungsort:  Alter Pilgerhof 
↗weitere Details und Programm 
 

Kontakt: info@babaji.de 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       04. – 06.10.2024 

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga« 

↗weitere Details und Programm 
 

Kontakt: brahmananda@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 
 

Dritte Einweihung  
(Fortgeschrittenentraining) 
------------------- in Planung --------------------- 

 
 

Kriya Hatha-Yoga-Lehrgang 
 

mit Brahmananda und Chaitanya 

1. Teil:                                   10. – 18.05.2025 

2. Teil:                                   20. – 28.09.2025 

Veranstaltungsort: Wieselburg (AT), 
KriyaMandiram 

↗weitere Details, Kontaktdaten und Pro-
gramm 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-2025-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2025-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-2025-02-Flyer-Neelasaraswati.pdf
mailto:Nila@babajiskriyayoga.net
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KM-2024-11-flyer-Chaitanya.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-DE-2025-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/at-L2-brahmananda-attersee-20241004_Flyer.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2025_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2025_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf


26 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels unter 
www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 
American Express oder Mastercard alle 
Bücher und andere Produkte von Babaji´s 
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 
für Spenden an den Orden der Acharyas. 
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs Die 
Gnade von Babaji’s Kriya Yoga. Wir 
laden dich ein, uns bei diesem Abenteuer 
der Selbsterkundung und –entdeckung zu 
begleiten, das auf den Büchern beruht, die 
von Babaji 1952 und 1953 diktiert wor-
den sind. Erhalte per Post jeden Monat 
eine Lektion von 24-30 Seiten zu einem 
bestimmten Thema mit praktischen 
Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals – falls noch nicht ge-
schehen – um die jährliche Zahlung 
von 13 Euro auf das deutsche Konto 
von M.G. Satchidananda für das Abon-
nement. 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Quebec, 
JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN: DE09500700240072310600 

BIC/Swift code: DEUTDEDBFRA 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jährlich per E-Mail an alle diejenigen 
versendet, die über eine E-Mail Adresse 
verfügen. Wir bitten euch darum, uns 
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das 
Journal verschickt werden soll und, dass 
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 
benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein 
formatierter pdf-Anhang mit Bildern 
verschickt. Diesen kann man mithilfe des 
Adobe Acrobat Readers öffnen. Andern-
falls können wir es auf Anfrage nochmals 
als unformatiertes Worddokument ohne 
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 31. Dezember 2024 
verlängerst, kann es sein, dass du die 
nächste Ausgabe nicht erhältst. 

 

 

https://www.babajiskriyayoga.net/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse

