
In dieser Ausgabe 

 
1. Freisein von Hindernissen für andauernde  

Achtsamkeit (Teil 1) 
von M. G. Satchidananda 

2. Die paradoxen und einander ähnlichen Lehren  
von Jesus und den Yoga-Siddhas 
von M. G. Satchidananda 

3. Die Kraft des Prana nutzen 
von Durga Ahlund 

4. Überwindung allgemeiner Schwierigkeiten bei der Meditationspraxis 
von M. G. Satchidananda  

5. Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas: Jahresbericht und Pläne für 2025 

6. News und Notizen 

b a b a j i ’ s k r i y a y o g a  
j o u r n a l  

 
 

Deutsche Ausgabe 

  

Jahrgang 31 – Nr.4              Winter 2024/25 
 
 
 

 

erscheint einmal pro Quartal 
 

Herausgeber: 
Babaji’s Kriya Yoga 

and Publications, Inc. 
196 Mountain Road P.O.Box 90 

Eastman Quebec Canada J0E I P0 
Tel +1-888-252-9642 

oder +1-450-297-0258  
Fax +1-450-297-3957 

www.babaji.ca journal@babaji.ca   
 

Deutsche Ausgabe: 
Babaji’s Kriya Yoga Deutschland 
www.babaji.de  info@babaji.de 

tel +49 (0) 5121 299 544 
 

(BLZ 500 700 24) # 0723106 

 

http://www.babaji.ca/


2 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

1. Freisein von Hindernissen für andauernde Achtsam-
keit (Teil 1) 

von M. G. Satchidananda

Vielleicht überrascht dich die Erkennt-
nis, dass dein wahres „Ich“ vierundzwan-
zig Stunden am Tag in einem Zustand 
bedingungsloser Freude ist – ungeachtet 
der Höhen und Tiefen, mit denen sich 
dein physischer, vitaler, mentaler und 
intellektueller Körper identifiziert. An-
ders als Glück, das bedingt und vorüber-
gehend ist, bleibt das Zeugenbewusstsein 
immer glückselig. Unwissenheit darüber 
ist die Grundursache all deines Leidens. 
Sich dessen bewusst zu sein, bringt 
Glückseligkeit. Bewusstheit ist sowohl das 
Mittel als auch das Ziel von Babaji‘s Kriya 
Yoga. Wie in der ersten Einweihung ge-
lehrt wird, tritt es ein, wenn ein Teil dei-
nes Bewusstseins während der Meditati-
on als distanzierter Zeuge oder Beobach-
ter gegenüber Gedanken, Emotionen und 
den fünf subtilen Sinnen zurücktritt und 
du dir dazu anschließend Notizen machst. 
Und – wie in der zweiten Einweihung 
gelehrt – du das während der Aktivitäten 
des täglichen Lebens machst. Dieser Zeu-
ge tut nichts. Er beobachtet alles, was 
geschieht. Wenn er vollständig präsent ist, 
stellt sich Glückseligkeit automatisch ein. 

Es gibt jedoch neun Ablenkungen, die 
der Aufrechterhaltung andauernder Acht-
samkeit im Wege stehen. Patanjali be-
schreibt sie in seinem Yoga Sutra I.30. Die 
ersten drei sind Krankheit, Stumpfsinn 
und Zweifel. Daher können dich diese 
Ablenkungen, selbst wenn du in Kriya 
Yoga eingeweiht bist, daran hindern, die 
notwendige Anstrengung zu unterneh-
men, es zu praktizieren. Folglich wirst du 
weiterhin unter den Erscheinungsformen 
des Egoismus leiden; das sind etwa De-
pression, Angst, Wut, Verlangen und Stolz. 

Zu verstehen, wie sich jede dieser Ablen-
kungen auf dich auswirkt und wie du sie 
überwinden kannst, ist Voraussetzung 
dafür, im täglichen Leben kontinuierlich 
mit Achtsamkeit zu handeln und das 
Potenzial von Yoga Siddhantha zu erken-
nen. 

 

Krankheit ist körperlich und psy-
chisch zu verstehen. Sie ergibt sich aus 
unseren Reaktionen auf den Stress des 
Lebens. 

Was passiert, wenn du krank bist? Dein 
Geist wird durch die Symptome abge-
lenkt: das Unbehagen, den Schmerz, die 
Müdigkeit. Du wirst davon in Beschlag 
genommen. Wenn ich dich frage „Wie geht 
es dir?“, antwortest du „Ich bin krank.“ 
Doch du bist nicht krank. Dein Körper ist 
es! Um also zu vermeiden, davon be-
schlagnahmt zu werden, beobachte dich 
selbst. Sei Zeuge der Krankheit. Natürlich 
ist Vorbeugen besser als Heilen. Pflege 
daher einen gesunden Lebensstil, damit 

 



3 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

du nicht krank wirst. Ernähre dich aus-
gewogen vegetarisch, wie bei der ersten 
Einweihung empfohlen. Faste. Vermeide 
energieraubendes Junkfood. Entwickle 
eine Balance in deiner Ernährung, Bewe-
gung, Entspannung und Ruhe. Vermeide 
gleichermaßen emotionale Krankheiten, 
indem du lernst, schwierige Emotionen 
im täglichen Leben „loszulassen“, wie bei 
der zweiten Einweihung gelehrt wurde. 

Psychische Krankheiten umfassen 
Sorgen, Angst und zwanghaftes Den-
ken. Jeder kann flüchtige Gedanken die-
ser Art haben, aber ein gesunder Geist 
wird sie nicht fördern, sondern lernen, sie 
loszulassen. Spare deine geistige Energie 
für die anstehenden Probleme. Vermeide 
die geistige Ablenkung durch soziale 
Medien und das Internet, indem du weni-
ger Zeit am Mobiltelefon verbringst. Übe 
Shuddhi Dhyana Kriya, um dich von nega-
tiven Gedanken zu lösen. Ersetze negative 
durch positive Gedanken, indem du die 
Techniken der Autosuggestion anwendest, 
wie bei der zweiten Einweihung gelehrt 
wurde. Beschäftige dich jeden Tag mit 
anregender Literatur und meditiere mit 
Arupa Dhyana Kriya über den Inhalt. 
Mache Notizen über deine Meditationen, 
um positive Gedanken zu verstärken, dein 
Verständnis der Weisheitslehren zu ver-
tiefen und um deine negativen geistigen 
und emotionalen Neigungen und Ge-
wohnheiten zu erkennen. Pflege soziale 
Beziehungen mit Personen, die einen 
positiven Einfluss auf dich haben, und 
vermeide Personen, die negative Emotio-
nen wie Wut, Depression und Angst näh-
ren könnten. 

Stumpfsinn rührt daher, dass wir 
nicht genug Energie haben, ständig wach 
und bewusst zu bleiben. Bis die Selbst-
verwirklichung fest etabliert ist, erfordert 
es die Bemühung, einen Teil unseres 
Bewusstseins als Zeugen zurücktreten zu 

lassen. Dazu braucht man ein Mindest-
maß an Energie. Vermeide Überarbeitung 
oder Schlafmangel, um nicht so zu ermü-
den, dass du die Perspektive des Zeugen 
deiner Gedanken, Worte und Taten ver-
lierst. Lege eine Pause ein, wenn du an-
fängst, dich müde zu fühlen. Übe einige 
Asanas. Schließe die Augen und mache 
etwas Matrieka Pranayama, wie bei der 
zweiten Einweihung gelehrt. 

Genauso wie bei der Vermeidung von 
Krankheiten musst du gesunde, ausgewo-
gene Lebensgewohnheiten entwickeln, 
um deine Energie hochzuhalten und 
energieraubende Aktivitäten, wie 
Rauschmittel, übermäßiges Reden, Essen, 
soziale Medien, Fernsehen und Arbeit zu 
vermeiden. 

Widme einen Tag pro Woche der Stille, 
wie es bei der zweiten Einweihung ge-
lehrt wird. Dadurch lädst du deine Batte-
rie auf, also deinen Vitalkörper, der durch 
zu viel physische und geistige Aktivität 
während der Woche erschöpft ist. Übe in 
diesem Zeitraum den fünffachen Pfad von 
Babaji‘s Kriya Yoga, um immer mehr von 
deinem Potenzial zu verwirklichen, mehr 
zu tun und mehr zu erreichen. 

Überlege, wie du dein Leben vereinfa-
chen und unnötige Aktivitäten, den Kon-
sum materieller Dinge, Ablenkungen und 
gewohnheitsmäßige Genüsse loslassen 
kannst. Folge dem Yoga-Prinzip „einfaches 
Leben und anspruchsvolles Denken“. 



4 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

Widme einen Teil deiner Zeit und 
Energie dem Karma-Yoga, dem selbstlo-
sen Dienst ohne Anhaftung an die Ergeb-
nisse. Karma-Yoga ist eine der besten, 
aber am wenigsten geschätzten Aktivitä-
ten eines ganzheitlichen Yoga. Du wirst 
eine unbegrenzte Energiequelle erschlie-
ßen. Ein Karma-Yogi ist immer bereit, 
anderen zu helfen. Ein Karma-Yogi führt 
seine Handlungen so geschickt und be-
wusst wie möglich aus. Solange du inkar-
niert bist, bist du gezwungen, zu handeln 
- selbst wenn du irgendwo in einer Höhle 
sitzt. Deshalb sollte dein Handeln deinem 
Erleuchtungsprozess dienen und nicht 
deinem Ego! Sei Beobachter, wenn du 
handelst. Wenn die Dinge gut laufen, 
danke Gott! Wenn sie schlecht laufen, 
übernimm die Verantwortung dafür und 
lerne so viel wie möglich aus der Erfah-
rung, anstatt Gott die Schuld zu geben! 

Auf diese Weise arbeiten sich die kar-
mischen Folgen deiner früheren Handlun-
gen allmählich ab und schwinden. Und du 
wirst in Zukunft keine weiteren karmi-
schen Folgen mehr verursachen, weil 
deine Handlungen nicht durch Anhaftung 
motiviert sein werden. Du wirst dich nicht 
mehr als Opfer fühlen. Stumpfsinn, 
Schuldzuweisungen an andere und an 
deine Umstände werden dich allmählich 
nicht mehr tangieren. Du wirst deinen 
Dharma entdecken, den Weg des richtigen 
Handelns, das Tao, und dir selbst und 
anderen Freude bereiten. 

Wenn du ein sehr aktiver Mensch bist, 
dem das Meditieren schwerfällt, wird dir 
der Weg des Karma-Yoga, wie er in der 
Bhagavad Gita beschrieben ist, ebenfalls 
dabei helfen, Erleuchtung zu erlangen. 

Ein Karma-Yogi, der dies mit Bhakti 
Yoga und Jnana Yoga kombiniert hat, 
fühlt, dass Gott alles macht und dass er 
oder sie lediglich ein Instrument in den 
Händen des Herrn ist. 

Zweifel ist die Tendenz unseres Geis-
tes, etwas in Frage zu stellen. Ist dies nicht 
von der Suche nach Antworten begleitet, 
besteht die Gefahr zynisch zu werden. 
Man ist nicht mehr bereit, sich weiter zu 
bemühen. Das betrifft vor allem sehr 
intellektuelle Personen. Selbst wenn sie 
eine befriedigende Antwort erhalten 
haben, genießt ihr Intellekt das Zweifeln 
um des Zweifelns willen. Solche Personen 
lesen jahrelang Bücher über Yoga, prakti-
zieren ihn aber nie. Ihr Intellekt erlangt zu 
viel Befriedigung aus dem Spiel des Hin-
terfragens und der Suche nach neuen 
Reizquellen. 

Ein guter Yoga-Schüler wird seine 
Zweifel aufschreiben, zum Beispiel, wie 
man eine Kriya praktiziert, die bei der 
Einweihung gelehrt wurde und dann nach 
einer Antwort suchen, indem er die Noti-
zen durchsieht, einen anderen Schüler 
oder den Lehrer fragt. Ein schlechter 
Schüler bemüht sich nicht, seine Zweifel 
bezüglich der Praxis der Kriya auszuräu-
men und gibt folglich den Versuch auf, sie 
zu üben. 

Zweifel können helfen, gute Fragen zu 
stellen, aber oft braucht es Geduld, bevor 
man die Antwort finden kann. Schreibe 
also deine Zweifel in Form klarer Fragen 
in dein Notizbuch und suche nach Mög-
lichkeiten, die Antworten darauf bei dei-
nem Lehrer, in heiligen Texten oder wäh-
rend der Meditation zu finden. 



5 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

 

Manche Fragen können nur beantwor-
tet werden, wenn man seinen Blickwinkel 
ändert. So kann man beispielsweise Gott 
nie „kennen“. Man kann auch nie wissen, 
was „Bewusstsein“ ist. Denn „Wissen“ 
impliziert die getrennte Existenz des 
Wissenden, des Gewussten und ihrer 
Beziehung im Wissen. Wo existieren Gott 
und Bewusstsein nicht? Wenn sie tatsäch-
lich überall sind, besteht keine Möglich-
keit, sie als etwas anderes als sich selbst 
zu erkennen. Durch einen Perspektiven-
wechsel, durch völlige Präsenz und Identi-
fikation mit dem Wesen des Selbst kann 
man sich jedoch Gottes und dessen be-
wusst werden, was bewusst ist. Man kann 
erkennen, dass, obwohl der Körper oder 
der Geist leiden können, „ich“ nicht der 
Körper oder der Geist bin, und dass der 
Zweck des Leidens darin besteht, uns 
dabei zu helfen, dies zu erkennen. 

Zweifel können deine Motivation, Yoga 
zu praktizieren, zerstören, wenn du sie 

nicht als Fragen formulierst und nach 
Antworten suchst. Mit Stumpfsinn kom-
biniert, bemüht man sich nicht, Ver-
schwörungstheorien, populistische Appel-
le, die Emotionen triggern sollen, Desin-
formation und Fehlinformation in Frage 
zu stellen. Die yogische soziale Ein-
schränkung zur Wahrhaftigkeit oder 
Satya wird ignoriert. Wenn man jedoch 
Krankheit und Stumpfsinn überwindet, 
fällt es einem leichter, sich zu bemühen, 
Antworten auf Fragen zu finden und so 
Zweifel zu beseitigen.  

Diese drei Hindernisse – Krankheit, 
Stumpfsinn und Zweifel – sind die ersten 
von neun Ablenkungen für anhaltende 
innere Achtsamkeit, die Patanjali in sei-
nem Yoga Sutra I.30 beschreibt. Weitere 
Informationen hierzu findest du in den 
Kriya Yoga Sutras von Patanjali und den 
Siddhas, erhältlich im Online-Buchhandel 
bei www.babajiskriyayoga.net. 

 

2. Die paradoxen und einander ähnlichen Lehren  
von Jesus und den Yoga Siddhas 

von M. G. Satchidananda 
 

Es gelang den früh-orthodoxen Chris-
ten, ihre Auffassung von Christentum fest 
zu verankern – 493 n. Chr. im nicänischen 
Glaubensbekenntnis, das deklarierte, 
Jesus Christus sei wahrhaftig Gott und 
wahrhaftig Mensch, ohne eine logische 

Erklärung dieses Paradoxons zu geben. 
Wie kann man sowohl unendlich wie auch 
endlich sein? Göttlich und menschlich? 
Jesus stellte keine spezifischen Behaup-
tungen bezüglich Seiner Selbst auf. Er 
behauptete nie, der „Gesalbte“ zu sein, der 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php


6 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Christus, der Messias. Wer war Er also 
dann? 

Georg Feuerstein greift dieses Dilem-
ma auf überzeugende Weise auf: „Wenn 
wir irgendetwas aus den Jahrhunderten 
christlich-scholastischer Bemühungen 
lernen können, dann ist es dieses: Um die 
Göttlichkeit des menschlichen Meisters zu 
begreifen, müssen wir uns mit dem Para-
doxen abfinden, das dem Wesen des er-
leuchteten Menschen innewohnt.“ (aus 
Georg Feuerstein, The Guru Function) 

Ein Paradoxon umfasst zwei Aussagen, 
die beide wahr sind, sich aber widerspre-
chen. Ihr Zweck ist es, den Lesenden dazu 
zu bringen, eine zugrundeliegende Wahr-
heit auf eine nicht-traditionelle Weise zu 
entdecken. Ein Beispiel dafür ist dieser 
paradoxe Ausspruch, der Jesus zuge-
schrieben wird: „Liebt eure Feinde.“ 

Besonders westliche Menschen haben 
ihre Probleme mit Paradoxien. Sowohl 
Hebräisch, als auch Griechisch und Latein 
sind dualistische Sprachen, auf denen die 
westliche Weltsicht beruht. Wir denken 
und sprechen in Begriffen von „richtig 
und falsch“, „hoch und niedrig“, „heilig und 
profan“, „wahr und unwahr“, „Gott und 
Mensch“. Diese Begriffe schließen sich 
gegenseitig aus. Wenn etwas zwei sich 
ausschließende Qualitäten aufweist, so ist 
es ein Paradoxon und verwirrt die menta-
len Muster, auf deren Grundlage wir die 
Welt wahrnehmen und über sie nachden-
ken. 

Da die mutmaßlichen Worte von Jesus 
ins Griechische und später in andere 
Sprachen übersetzt – und verfremdet – 
wurden, fällt es noch schwerer, das Phä-
nomen „Gott-Mensch“ zu verstehen. Der 
Gottmensch erblickt das transzendente 
Eine im Vielen. Er sieht das „Königreich 
des Himmels“ hier und jetzt, im Innen und 
im Außen. Wie soll Er das innerhalb eines 

dualistischen Sprachkonzepts ausdrü-
cken? Metaphern, Sinnbilder, Paradoxa, 
Gleichnisse und Parodien dienen alle 
dazu, die dualistischen Denkgewohnhei-
ten der Zuhörer zu erschüttern. Sie for-
dern dazu heraus, jenseits von Worten, 
Logik und Glaubensbekenntnissen eine 
neue Perspektive einzunehmen, um dann 
in die Stille reinen Bewusstsein zu einzu-
treten. 

 

Ähnlichkeiten zwischen Jesus, den 
Yoga Siddhas und ihren Lehren  

Ein Vergleich zwischen den Lehren von 
Jesus und jenen der Siddhas lässt bemer-
kenswerte Ähnlichkeiten erkennen: 

 

Die Lehrweise: Jesus lehrte in Gleich-
nissen, Metaphern, Paradoxa und Paro-
dien; er vermittelte tiefe Weisheiten in 
einer Form, in der sie von ungebildeten 
Zuhörern leicht verstanden und im Ge-
dächtnis behalten werden konnten. Jesus 
war zutiefst ikonoklastisch; er versuchte 
seine Zuhörer aufzurütteln und sogar zu 
schockieren, damit sie den Geist, den 
innewohnenden „Spirit“, anstelle der 
Buchstaben des jüdischen Gesetzes und 
der Verehrungsrituale erkennen würden. 
Die Yoga Siddhas lehrten in Form von 
Gedichten und in der Sprache des einfa-
chen Volkes, so dass ihre Lehren für einfa-
che Menschen verständlich und einpräg-
sam waren. Ihre Sprache enthielt eben-
falls Paradoxa und beabsichtigte, die 
konventionellen Anschauungen ihrer 
Zuhörer zu erschüttern. 

Man kann den Aussprüchen von Jesus 
wie auch den Gedichten der Siddhas meh-
rere Bedeutungsebenen zumessen. Die 
tiefsten Bedeutungen können nur Initiier-
te verstehen, die von einem spirituellen 
Meister darin unterrichtete wurden, wie 
man durch Praktiken wie Meditation und 



7 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Stille Zugang zur inneren Realität finden 
kann. Die christlichen Gnostiker betonten 
nachdrücklich, ebenfalls solche Initiatio-
nen erhalten zu haben. Es gibt authenti-
sche Hinweise in der Bibel darauf, dass 
Paulus, Judas und Thomas von Jesus in 
solche Techniken eingeweiht wurden. 

 

Verurteilung der religiösen Autori-
täten aufgrund der Tempelverehrung: 
Jesus verurteilte streng die Pharisäer 
sowie die Händler im Tempel, und warf 
eigenhändig deren Verkaufsstände um. 
Als die Pharisäer ihn aufforderten zu 
erklären, mit welcher Vollmacht er sprä-
che, antwortete er: „Ich werde diesen 
Tempel zerstören und in drei Tagen wie-
deraufbauen!“ Durch seine Wiederaufer-
stehung vom Tod bewies er, dass der 
wahre Tempel in uns selbst ist. 

Auch die Yoga Siddhas lehnten die Be-
tonung von Tempelritualen und die Ver-
ehrung von Götterstandbildern ab. Nir-
gendwo in ihren Schriften rühmten sie 
irgendeine der populären Hindu-
Gottheiten oder deren bildliche bzw. 
figürliche Darstellung. Sie lehrten viel-
mehr, dass der menschliche Körper der 
wahre Tempel Gottes sei, und man nur 
durch einen Prozess innerer Reinigung 
Gott erfahren könne. Den Vertretern aller 
orthodoxen Systeme waren die Siddhas 
suspekt, da sie die Position vertraten, man 
könne Moksa (Freiheit) noch während des 
Lebens im physischen Körper erlangen. 
Ihr Ziel war die Vervollkommnung des 
Körpers (Kaya-Siddhi). 

 

„Vollkommen“ werden: Der Begriff 
Siddha bezeichnet einen Menschen, der 
„Vollkommenheit“ erlangt hat. Die 
Siddhas betrachteten die Verwirklichung 
Gottes in einem kranken Körper nicht als 
„Vollkommenheit“; vielmehr hätten sie 

der Ermahnung Jesu zugestimmt: „Werdet 
vollkommen, wie euer Vater im Himmel 
vollkommen ist!“ Sie strebten danach, 
diese Vollkommenheit durch eine fort-
schreitende Reinigung auf allen Ebenen 
ihres Wesens zu verwirklichen. So wur-
den sie auf der spirituellen Ebene in der 
Vereinigung mit dem Göttlichen zu Heili-
gen und auf der intellektuellen Ebene zu 
Weisen, bewandert in allen Themen auf-
grund direkter, intuitiver Wahrnehmung. 
Sie wurden zu Siddhas mit übersinnlichen 
Kräften auf der mentalen Ebene, und auf 
der vitalen Ebene Maha Siddhas oder 
Meister mit noch größeren Fähigkeiten, 
wie die der Materialisierung und der 
Beherrschung von Naturkräften. In eini-
gen Fällen, in denen sie die Ego-
Perspektive sogar auf der zellularen Ebe-
ne ihres Körpers vollständig überwanden 
und dem Göttlichen überantworteten, 
erlangten sie physische Unsterblichkeit. 
Obwohl die Lehren und Gedichte der 
Siddhas von den orthodoxen Eliten und 
den gebildeten Kasten Indiens nicht offi-
ziell anerkannt werden, sind sie in der 
Bevölkerung beliebt. 

 

Vergebung: Eine der Hauptlehren Jesu 
war die Vergebung, z. B. im Vaterunser 
(Matthäus 6.12) oder bei Lukas 6.37: 
„Vergib, und dir wird vergeben werden.“ 
Die Siddhas lehrten, wie man den Einfluss 
unterbewusster Neigungen (Samskaras) 
auflösen kann, die gemeinhin als Karma 
bezeichnet werden, d.h. als Folgen von 
Handlungen, Worten und Gedanken. Ver-
gebung und Leidenschaftslosigkeit 
(Vairagya) sind auf einer tiefen Verständ-
nisebene Synonyme, und sie nehmen 
sowohl in den Lehren Jesu wie in jenen 
der Siddhas einen zentralen Stellenwert 
ein. 

Vergebung ist ein spezieller Aspekt der 
Leidenschaftslosigkeit oder Losgelöstheit, 



8 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

wie sie im Yoga praktiziert wird. Wenn 
man vergibt, lässt man los – von Ressen-
timents, Urteilen, Verletztheit und allen 
anderen Gedanken oder Empfindungen, 
die als eigene Reaktion auf die Handlun-
gen oder Worte einer anderen Person 
entstanden sind. Dieses Loslassen wird 
nur möglich, wenn man erkennt, dass 
man selbst nicht jene Gedanken und Ge-
fühle ist. „Uns wird vergeben werden“ 
bedeutet, dass wir die karmische Ge-
wohnheit auflösen, aus der Verwirrung 
heraus, wer wir sind, zu reagieren, und 
stattdessen unser ursprüngliches Selbst 
erkennen und verwirklichen. Sind wir 
aber zur Vergebung nicht imstande, so 
gehen wir in den Gedanken und Gefühlen 
auf und verlieren das Bewusstsein unse-
res wahren Selbst. Dies zieht weiteres 
Leiden nach sich. Darüber hinaus verstär-
ken wir damit die Samskaras oder Ge-
wohnheitsmuster, die unsere Reaktion 
hervorgerufen haben. Die Entwicklung 
einer losgelösten Einstellung ist die 
grundlegende Methode in Patanjalis Kriya 
Yoga. In seiner Yoga Sutra I.12 heißt es: 
„Durch ständiges Üben und durch Loslas-
sen (kommt es zum) Aufhören (der Iden-
tifizierung mit den Fluktuationen des 
Bewusstseins).“ 

 

Gott und die Seele: Es sind nicht 
zwei! Sowohl Jesus als auch die Siddhas 
verwendeten einen dualistischen philo-
sophischen Lehransatz. Mit Bezug auf sich 
selbst und Gott betonten die Siddhas: „Sie 
sind nicht zwei“, und die individuelle 
Seele (Jiva) wird „der Herr“. Philosophisch 
kann man dies als „monistischen Theis-
mus“ bezeichnen, eine Verknüpfung aus 
nondualistischem Monismus und dualisti-
schem Theismus. Seele und Gott sind 
beide real und sind klar unterschieden, 
und doch sind sie eins. Jesus unterschied 
manchmal zwischen sich und dem Herrn, 

den er „Vater“ nannte, während er zu 
anderen Zeiten sagte: „Ich und mein Vater 
sind eins.“ Diesen monistischen Theismus 
kann man am besten mit Hilfe einer Me-
tapher verstehen: Die individuelle Seele 
ist wie die Welle auf der Oberfläche des 
Ozeans, also ein Teil oder Teilchen des 
Ozeans, doch eine Zeitlang davon unter-
schieden. Sie entsteht aus dem Ozean und 
kehrt dort hin zurück.  

 

Gott ist Liebe: Jesus lehrte, dass Gott, 
der „Vater“, nicht nur existiert, sondern 
dass Er uns auch liebt. Um Ihn zu erken-
nen, müsse man aber die Ich-Bezogenheit 
und die Anhaftung an die Dinge der Welt 
überwinden. Die Siddhas lehrten, dass 
Gott Liebe ist (Anbu Sivam). Mit großer 
Intensität strebten sie nach der Überwin-
dung der Ich-Bezogenheit und der Verei-
nigung mit Gott in tiefen 
Ekstasezuständen. Ihre Dichtung, oft in 
der ersten Person geschrieben, drückte 
ihre tiefempfundene Hingabe an Gott aus. 
Aus religiöser Perspektive gesehen, waren 
sie Verfechter des Monotheismus. Ihre 
Verehrung Gottes fand jedoch nicht in 
Tempeln, sondern in ihrem eigenen Inne-
ren statt. Sie praktizierten diese innere 
Verehrung in Form von Meditation und 
Kundalini Yoga. Das größte literarische 
Werk der südindischen Siddhas, das 
Tirumandiram, befürwortet einen Pfad 
der Reinigung, auf dem das Feuer der 
inneren Gottessehnsucht alles andere 
verzehrt.  

Auf diesem Pfad kommt man Gott 
durch selbstloses Dienen allmählich nä-
her und wird zu Seinem „Diener“, durch 
devotionale Handlungen wird man zu 
Seinem „Freund“, durch Yoga erwirbt man 
Seine Qualitäten, und schließlich wird 
man durch Weisheit eins mit Ihm. 

 



9 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Wichtig ist die Lehre, nicht der Leh-
rer: Jesus hob wiederholt hervor, „das 
Himmelreich ist in euch“ (Matthäus 19.24, 
Markus 4.30 und Thomas 20.2-4). Sowohl 
in den synoptischen Evangelien wie auch 
im Thomasevangelium ist „das Himmel-
reich“ das zentrale Thema der Lehren 
Jesu. In den Paulusbriefen und im Johan-
nesevangelium hingegen wird Jesus – 
seine Mission und seine Person – zum 
Hauptthema. Die überwiegende Mehrheit 
der reputierten Gelehrten ist der Auffas-
sung, dass die beiden letztgenannten 
Schriften nur unautorisierte Hinzufügun-
gen enthalten, also Behauptungen, die 
Jesus aus unbekannter Quelle in den 
Mund gelegt wurden. Die Siddhas ihrer-
seits wiederholten immer wieder, dass 
Gott im eigenen Inneren zu finden ist – als 
Absolutes Sein, Absolutes Bewusstsein, 
Absolute Seligkeit. Sie lehrten, dass dieser 
Zustand nur im Samadhi, der „atemlosen“ 
Kommunion mit Gott, erfahren werden 
kann, und dass Gott, anders als unsere 
Seele, unberührt ist von Wünschen und 
Karma. Die Siddhas sprachen fast nie über 
ihre Person. Da sie mit allem eins waren, 
verspürten sie keine Neigung mehr, etwas 
Besonderes zu sein. Sie lehrten, wie Gott 
verwirklicht werden kann durch 
Kundalini Yoga, die Entwicklung von 
Weisheit und verschiedene spirituelle 
Disziplinen zur Reinigung von der ego-
zentrierten Perspektive. 

 

Die Transformation des Körpers in 
einen befreiten Lichtkörper: Jesus 
benutzte die Licht-Metapher, um damit 
das Bewusstsein und seine wahre Identi-
tät sinnbildlich darzustellen: „Ich bin das 
Licht“ (Johannes 8.12). Wie berichtet 
wird, wandelte er auch auf dem Wasser 
(Markus 6.45-52), stand von den Toten 
auf, erschien vierzig Tage später mehre-
ren Personen und stieg körperlich zum 

Himmel auf. Die Siddhas lehrten, dass wir 
Absolutes Sein, Absolutes Bewusstsein, 
Absolute Seligkeit sind – Sat Chit Ananda. 
Die Verwirklichung des Lichtkörpers 
(Divya deha oder Cinmaya) galt den 
Siddhas als höchste Stufe spiritueller 
Entwicklung. Es ist ein „Körper“, aus un-
endlichem Raum (Vettaveli), eine unbe-
stimmte, unermessliche Weite. Auf dieser 
Stufe glüht der Körper durch das Feuer 
der Unsterblichkeit und ist den Mächten 
von Krankheit und Tod nicht mehr unter-
worfen. Ein solcher Körper wird „Licht-
körper“ genannt. Selbst die „Haare“ dieses 
transmutierten Körpers werden leuchten, 
wie es Tirumular bildlich ausdrückt. 
Verwirklicht ein Siddha den Lichtkörper, 
so erlangt er Shiva-Qualität oder Göttliche 
Qualität. Die Befreiung der Seele wird in 
der Siddha-Mystik nicht als ein Akt be-
trachtet, der außerhalb des physischen 
Körpers stattfindet; vielmehr handelt es 
sich um Befreiung innerhalb der physi-
schen Lebensspanne (Jiva Mukti).     

Die Siddhas lehrten und demonstrier-
ten, dass der Mensch den Tod überwinden 
kann, wenn er durch vollständige Auflö-
sung der Ich-Bezogenheit und Hingabe an 
Gott einen göttlichen Körper entwickelt. 
Dieser Körper ermöglicht es ihm, für 
unbegrenzte Zeit in der Welt zu bleiben. 
Verlässt er sie aber doch, dann geschieht 
es, weil er von Gott gerufen wird, und 
nicht, weil der Körper erkrankt oder 
stirbt. 

 

Auffahrt des Körpers: Die Apostelge-
schichte, Vers 1.9, berichtet, wie Jesus, 
vierzig Tage nach seiner Auferstehung 
von den Toten, körperlich zum Himmel 
auffuhr. Während dieser vierzig Tage 
erschien er seinen Jüngern und bewirkte 
etliche Wunder. Bei Johannes 20.26-29 
überzeugte sich der „zweifelnde Thomas“ 
von Jesu Körperlichkeit, indem er dessen 



10 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Hände berührte. Der Leib Jesu wurde 
nicht begraben. Obwohl dies selten in der 
jüdischen Tradition vorkam, wird eine 
Auffahrt gen Himmel im Fall von Enoch 
(Genesis 5.24) und dem Propheten Elias 
(2. Buch d. Könige 2.11), aber auch von 
Abraham, Moses, Jesaja und Esra in den 
nicht-kanonischen Schriften erwähnt. 

Die südindische shaivistische Literatur 
berichtet über mehrere ihrer großen 
Heiligen, die zum Himmel auffuhren, 
darunter Manicka Vachagar (705-807 n. 
Chr.) Thirugnana Sambanthar, Muruga 
Nayanar, Anaaya Nayanar, Amarneethi 
Nayana, Kotpuli Nayanar, auch die be-
rühmte Dichterin Andal und die großen 
Acharyas (jene, die durch Beispiel lehren) 
Shankara, Ramunuja und Madhva. Sie alle 
entschwanden auf eine wundersame 
Weise zwischen dem 9. und 11. Jahrhun-
dert. Im 19. Jahrhundert beschrieb der 
berühmte Siddha Ramalinga Swamigal 
detailliert, wie er seinen Leib in einen 
göttlichen Lichtkörper verwandelte. 1874 
entschwand er in einem Blitzstrahl aus 
violettem Licht. Es wird berichtet, dass er 
im Jahr 2003 für kurze Zeit einer Gruppe 
französischer Wissenschaftler erschien, 
als sie sein Haus in Mettukupam, Tamil 
Nadu, besuchten.  

Die Siddhas besingen wiederholt, wie 
ihr Körper durch ihre vollkommene Hin-
gabe an Gott transformiert und unsterb-
lich wurde. Tirumular, der Verfasser des 
Tirumandiram, verkündet, er habe über 
Äonen in einem göttlich transformierten 
Körper gelebt: 

„Ich lebte in diesem Körper für Abermil-
lionen von Jahren.   

Ich lebte in einer Welt, wo es weder Tag 
gibt noch Nacht.   

Ich lebte unter den Füßen des Herrn.“ 

(Tirumandiram, Vers 80) 

 

„Ich habe die segensreiche Gnade der 
Shakti (spirituelle Energie) verwirklicht, 

der reinen Shakti (Macht Gottes), offen-
bart im Fleisch des Körpers.  

Ich habe den Meister des Wissens in 
Einheit verwirklicht, 

der, als Er zu mir wurde, Er selbst wurde 
(d. h. ich wurde Er), 

Er, der Ursprung der Götter und das al-
les überstrahlende Licht der Unermess-
lichkeit.“ 

(Tirumandiram, Vers 2324) 

 

„In Einheit lebte ich viele Äonen des Le-
bens, indem ich im inneren Bewusstsein 
eins wurde,  

eins mit dem Zustand des Göttlichen, 

eins mit dem supramentalen Himmel, 

und eins mit dem Bewusstsein selbst. 

(Tirumandiram, Vers 2953) 

 

Was mit Jesus am Ende seines Lebens 
geschah, ist auch ein Teil seiner Lehre. 
Den Siddhas zufolge kann die Seele nach 
dem Tod des Körpers zu einem der vielen 
Himmel oder niederen Astralebenen 
gehen, auf denen sie möglicherweise 
leidet. Doch letztendlich wird die Seele 
wieder in eine Reinkarnation zurückge-
zogen, um ihre latenten Wünsche zu erfül-
len. Diesem Kreislauf der Wiederverkör-
perungen kann man entkommen, indem 
man zu einem Jivan Mukta, zur „befreiten 
Seele“ wird. Eine wahrhaft befreite Seele, 
so lehrten die Siddhas, ist jedoch „der 
während seines Lebens befreite Mensch. 

 

Widerstand und Verfolgung durch 
die religiösen Amtsträger: Die Priester 
und Pharisäer, die Davids Tempel in Jeru-
salem leiteten, sahen sich von Jesus in 



11 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

ihrem privilegierten Status bedroht; des-
halb formierten sie einen Widerstand 
gegen ihn und ließen ihn kreuzigen. Jesus 
wollte die Juden nicht von den Römern, 
sondern von ihrer spiritueller Unwissen-
heit und der Furcht vor Gott befreien. Er 
unterrichtete sie durch Gleichnisse und 
initiierte ausgewählte Jünger in esoteri-
sche Praktiken, mit deren Hilfe sie Gott im 
Inneren erfahren konnten. Die Siddhas 
ziehen sich bis zum heutigen Tag die 
Gegnerschaft der Brahmanen zu, die mit 
ihren erworbenen Ansprüchen eine Inter-
essensgruppe innerhalb des Hinduismus 
bilden. In Indien verwaltet die 
Brahmanenkaste seit alters her die Tem-
pel und fungiert als Mittler zwischen dem 
einfachen Volk und den Göttern des hin-
duistischen Pantheons. Durch die Siddhas 
sahen die Brahmanen ihre Beliebtheit in 
der Bevölkerung in Frage gestellt. Um ihr 
Prestige nicht zu verlieren, verurteilten 
viele Brahmanen die Siddhas und mach-
ten sie lächerlich. Die Siddhas und andere 
Yoga-Meister weihten ebenfalls nur die 
fähigsten Schüler in die esoterischen 
Praktiken von Kundalini Yoga und Medita-
tion ein. 

 

Die innere spirituelle Erfahrung 
wird über die Autorität der Schriften 
gestellt: Jesus legte größeren Nachdruck 
auf Liebe und innere Erfahrung, die 
Kommunion mit Gott, als auf das Gesetz 
des Alten Bundes. Die Siddhas wiesen 
Feueropfer und Rituale zurück, denen die 
Veden große Bedeutung beimaßen. Sie 
lehnten auch die ultimative Autorität der 
Schriften ab und hoben stattdessen die 
persönliche mystische Erfahrung sowie 
den inneren Pfad zu Gott durch Kundalini 
Yoga hervor. Sowohl Jesus als auch die 
Siddhas lehrten aus einem erweiterten 
Bewusstseinszustand heraus, und sie 
strebten danach, ihn mit anderen zu tei-

len. Da sie wussten, dass dieses erweiter-
te Bewusstsein nicht mit bloßen Worten, 
ob gesprochen oder geschrieben, vermit-
telt werden kann, versuchten sie, die 
Perspektive ihrer Zuhörer zu verändern. 
Sie benutzten dazu Lehren und Worte der 
Schrift zur ersten Vorbereitung, um dann 
die qualifiziertesten und aufrichtigsten 
Anhänger in spirituelle Disziplinen ein-
zuweihen, die ihnen zur Erfahrung Gottes 
verhelfen sollten. Gott kann durch theolo-
gische Unterscheidungen oder äußere 
Rituale nicht erkannt und erst recht nicht 
darin eingefangen werden. Jesus verwarf 
das Alte Testament nicht, doch er ver-
suchte seinen Zuhörern zu helfen, über 
die Buchstaben des jüdischen Gesetzes 
und dessen Vorschriften hinauszugelan-
gen, um deren spirituellen Gehalt zu er-
fassen. Er versuchte ihnen zu zeigen, wie 
sie in das „Königreich des Himmels“ ein-
treten können, indem sie sich von allen 
egoistischen Tendenzen reinigen, denn 
diese Überwindung des Egos ermöglicht 
es, sich im Herzen des eigenen Höchsten 
Selbst zu zentrieren.  

Der Siddha Patanjali erklärt: „Gott 
(Ishvara) ist das besondere Selbst, unbe-
rührt von Belastungen, Handlungen, de-
ren Auswirkungen (Karma) oder irgend-
welchen unterschwelligen Eindrücken 
von Wünschen.“ Daher können wir Gott 
erkennen, indem wir unser wahres Selbst 
als reines Bewusstsein verwirklichen, das 
hinter der Maske der Körper-Geist-
Persönlichkeit verborgen ist. Mit der 
Verwirklichung des Selbst dehnt sich das  
Bewusstsein allmählich aus, und man 
realisiert Gott als Absolutes Sein, Absolu-
tes Bewusstsein und Absolute Seligkeit. 

 

Wunder und übernatürliche Kräfte: 
Jesus bewirkte dank seiner besonderen 
Kräfte oder Siddhis viele Wunder. Im 
Johannesevangelium 2-11 wird über 



12 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

sieben Wunder berichtet: Verwandlung 
von Wasser zu Wein; Fernheilung eines 
Knaben; Heilung eines Gelähmten, Verge-
bung seiner Sünden; wunderbare Ver-
mehrung von Brot und Fisch; Wandeln auf 
dem Wasser; Heilung eines Blinden; Auf-
erweckung eines Toten.  

Die Geschichte von der Heilung eines 
Gelähmten findet sich in allen vier Evan-
gelien. Zwar unterscheidet sich die Versi-
on von Johannes deutlich von den Darstel-
lungen in den anderen Evangelien, doch 
bestehen genügend Übereinstimmungen, 
die darauf hinweisen, dass sie letztlich 
alle aus einer gemeinsamen mündlichen 
Überlieferung stammen. Experten kamen 
allgemein zu dem Schluss, dass das erste 
der oben erwähnten Wunder nicht die 
Übertragung der Vollmacht zur Vergebung 
der Sünden von Jesus auf seine Jünger 
beinhaltete. 

Die Siddhas hatten viele Siddhis (be-
sondere Kräfte), dank derer sie ähnliche 
Wunder bewirken konnten. Laut Tamil-
Lexikon bedeutet Siddhi „Realisierung“, 
„Erfolg“, „Errungenschaft“, „endgültige 
Befreiung“. Gemeint ist eine „Errungen-
schaft“ oder „Verwirklichung“ in Verbin-
dung mit den über-physischen Welten. In 
den heiligen Hymnen des südindischen 
Shaivismus, die als Tevaram bekannt sind, 
bedeutet der Begriff Siddhi, „Erfolg“ bei 
der Verwirklichung Gottes zu haben. Das 
dritte Kapitel der Yoga-Sutras von Patan-
jali verzeichnet nicht nur achtundsechzig 
solcher Siddhis, sondern beschreibt auch, 
wie diese Fähigkeiten durch eine Kombi-
nation aus kognitiver Absorption und 
gleichzeitiger Konzentration auf das Er-
wünschte entwickelt werden können.  

Die Tradition spricht von acht Siddhis, 
den sog. Asta Siddhis. Es gibt davon drei 
Typen: zwei Siddhis des Wissens (Garima 
und Prakamya), drei Siddhis der Kraft 
(Isitva, Vasitva und Kamavasayitva) und 

drei Siddhis des Körpers (Anima, Mahima 
und Laghima). Garima bedeutet die Fä-
higkeit, überall hinzukommen. Prakamya 
meint die Freiheit des Willens oder die 
Fähigkeit, natürliche Hindernisse zu 
überwinden. Isitva ist die Fähigkeit, zu 
erschaffen oder Kontrolle auszuüben. 
Vasitva ist die Macht, die gesamte Schöp-
fung zu beherrschen. Kamavasayitva ist 
die Fähigkeit, alles Erwünschte zu erlan-
gen oder auch den Zustand der Wun-
schlosigkeit zu verwirklichen. Anima ist 
die Fähigkeit, so winzig wie ein Atom zu 
werden. Mahima ermöglicht es, sich un-
endlich auszudehnen. Laghima ist die 
Befähigung zur Levitation. 

 

Buße, innere Reinigung und Erwerb 
von Wunderkräften: Jesus verbrachte 
meditierend und betend vierzig Tage in 
der Wildnis und erwarb dadurch große 
Kräfte. Die Siddhas führten ähnliche 
Übungen (Tapas) durch, die zu besonde-
ren Kräften oder Siddhis führten. Tapas 
bedeutet „Askese“ oder „intensive Praxis“, 
wörtlich: „Geradebiegen durch Feuer“, 
abgeleitet von „tap“ (erhitzen). Es bezieht 
sich auf jede intensive oder ausgedehnte 
Praxis zur Selbst-Verwirklichung, bei der 
man die natürlichen Neigungen von Kör-
per, Gefühlen und Verstand überwindet. 
Aufgrund körperlicher, emotionaler und 
geistiger Widerstände können Hitze oder 
Schmerz zwar als Nebenerscheinungen 
auftreten, sie sind aber nie das Ziel. Wie 
die Evangelien berichten, wurde auch 
Jesus während der Zeit seiner Askese in 
der Wildnis durch viele Versuchungen 
herausgefordert. (Lukas 4.1-14, Markus 
1.12-13, Matthäus 4.1-11) 

Durch Tapas werden die Unreinheiten, 
die den physischen, vitalen und mentalen 
Körper beeinträchtigen, Schritt für Schritt 
eliminiert. Dadurch können sich die fünf 
subtilen Sinne (die mit den Körpersinnen 



13 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

korrespondieren) wie Hellsehen, Hellhö-
ren usw. entwickeln, und der Körper wird 
unverletzlich, anmutig und schön. Das 
Tirumandiram enthält über hundert ver-
schiedene Hinweise auf die Vollendung 
des Körpers und der Sinne. 

Patanjali sagt im Yoga-Sutra III.4, dass 
Siddhis aus einem Zustand der Kommuni-
on mit Gott resultieren, worin Konzentra-
tion, Meditation und Samadhi miteinan-
der verbunden sind. In IV.1 fügt er weitere 
Faktoren hinzu, wie eine spezielle Geburt, 
Kräuter, Mantras und Tapas, d. h. intensive 
Yoga Praxis. 

 

Öffentliche Zurschaustellung be-
sonderer Fähigkeiten: Jesus ermahnte 
häufig die Zeugen seiner Wunder, insbe-
sondere seiner Heilungen, anderen nicht 
zu erzählen, was sie gesehen hatten. Wa-
rum? Patanjali zufolge sind Siddhis, aus 
der weltlichen Perspektive betrachtet, 
zwar wunderbare Verdienste; doch wenn 
man sie zum Selbstzweck macht, verhin-
dern sie die Vervollkommnung des Sa-
madhi-Zustandes (Yoga-Sutra II.37). Wie 
alles andere können sie zum Wunschob-
jekt werden, sowohl für den Besitzer von 
Siddhis, als auch für die Zeugen ihrer 
Anwendung. So besteht die Gefahr, dass 
man von seiner spirituellen Aufgabe, der 
Verwirklichung Gottes, abgelenkt wird. An 
sich gesehen, ist an der Zurschaustellung 
von Siddhis jedoch nichts Falsches. Sie 
gleichen Hinweisschildern am Weg – für 
den, der sie manifestiert, und für jenen, 
der ihr Zeuge ist. Der Siddha Pambatti 
formulierte es so: „Wer die Selbst-
Verwirklichung erreicht hat, wird sie 
nicht zur Schau stellen; doch wer sie nicht 
erreicht hat, stellt sie zur Schau.“ Dr. 
Ganapathy machte folgende Beobachtung: 
„Für den wahren Siddha, den echten 
Kundalini Yogin, sind diese Siddhis von 
enormen Wert. Sie weisen darauf hin, 

dass er sich in einem Prozess befindet, 
durch den er sich selbst von der Bindung 
an die Naturgesetze und von karmischer 
Bestimmung für immer unabhängig 
macht, und die Strukturen weltlichen 
Empfindens niederreißt. Siddhi drückt die 
Qualität der vom Siddha erlangten mysti-
schen Erfahrung aus. Das wirkliche Siddhi 
besteht in einer inneren Umwandlung, 
einer inneren Welt des Einsseins, dem 
Eintreten in den Strom der Befreiung. 
Verboten ist nicht der Erwerb von Siddhis, 
sondern deren Zurschaustellung vor 
anderen.“ 

 

Soziales Engagement und Aufzeigen 
des spirituellen Pfads: Sowohl die 
Siddhas wie auch Jesus zeigten ein hohes 
soziales Engagement. Jesus verließ Johan-
nes den Täufer, lehnte dessen Asketentum 
und Glauben an das nahe Weltenende ab, 
ging in die bevölkerten Ortschaften zu-
rück und verkehrte mit Steuereintreibern 
und anderen Personen schlechten Rufs. Er 
heilte die Kranken, speiste die Armen und 
lehrte seinen Zuhörern, dass sie durch 
Läuterung in das Himmelreich eintreten 
können, indem sie sich z. B. von ihrem 
Besitz trennen. Er ermutigte zu einer 
Gegenkultur gegenüber der etablierten 
Tradition. Mit seinen Parabeln und Lehren 
eröffnete er den Menschen eine neue, 
tiefe Perspektive ihrer selbst, des „König-
reich Gottes“ und einer neuen gesell-
schaftlichen Ordnung, die von Liebe re-
giert wird. Die Siddhas versuchten, jedem 
Menschen den Weg zu Gott zu zeigen. Sie 
lehrten, was zu tun und zu beachten sei, 
um Samadhi zu erfahren – dazu zählten 
insbesondere Kundalini Yoga, hygienische 
Lebensbedingungen und Arzneien – und 
was man besser vermeiden solle. 

Das Konzept, einem jeden den Pfad zu 
zeigen, unabhängig von Kaste, Glaube, 
Geschlecht, Religion oder Nationalität, 



14 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

findet sich sowohl im buddhistischen 
Bodhisattva-Gelübde, als auch im 
Arrupadai der tamilischen Siddhas. Für 
die Siddhas erlangte diese Idee eine tief-
greifende soziale und philosophische 
Bedeutung. Sie unterstreicht das Gelübde, 
der Menschheit dank eigener Erleuchtung 
zu helfen. Ihre Lieder und Gedichte sind 
Hinweise auf den Pfad der Selbst-
Verwirklichung für den Wahrheitssu-
chenden. Die Siddhas wollten, dass jeder 
sich an dem erfreuen kann, woran sie sich 
selbst erfreuten. Sie hatten den liebevol-
len Wunsch, Wohlergehen, Glück und 
Solidarität zwischen allen Wesen zu si-
chern. Anderen Menschen den spirituel-
len Pfad zu zeigen, wurde als der höchste 
altruistische Akt betrachtet. Die Siddhas 
hatten das tiefe Empfinden, dass es echte 
Freiheit nicht in der Isolation gibt. Hier 
geht es um eine wichtige Unterscheidung: 
Die meisten Yogis im Osten streben nach 
individueller Befreiung (Moksha), um dem 
karmischen Rad von Geburt und Tod zu 
entkommen, den endlosen Wiedergebur-

ten in der Welt des Leidens. Die Siddhas 
jedoch wollten, wie auch Jesus, jedem 
Menschen den Pfad der Befreiung aus den 
endlosen Sorgen der Welt weisen. Ihre 
Hoffnung galt der breiten Masse der Men-
schen: sie alle sollten zum ewig-einen, 
allverbundenen, allvereinenden Selbst-
Wissen gelangen, dem Himmelreich hier 
auf Erden. Sri Aurobindo, einer der größ-
ten Siddhas und Weisen in moderner Zeit, 
bezeichnete diesen Prozess als „supra-
mentale Evolution“. 

 

Dieser Artikel ist ein Auszug aus dem 2. 
Kapitel von Jesus und die Yoga Siddhas – 
Lehren der Weisheit, von Marshall 
Govindan. Um ein Exemplar zu erwerben, 
besuche den Online-Buchladen unter 
www.babajiskriyayoga.net. 

 

Siehe auch die Website: 
www.jesusandyoga.net 

 

 

 

3. Die Kraft des Prana nutzen 
von Durga Ahlund 

Ich habe einen Enkelsohn, der in das 
autistische Spektrum fällt. Er spricht 
nicht, aber er teilt seinen Lieben sein 
Verständnis auf einer tieferen Ebene mit 
als die meisten. Er ist ein kluges, naturlie-
bendes Wesen mit einer sanften Seele, 
aber mit einer Energie, die wild und frei 
ist. Er ist ein Energiebündel in ständiger 
Bewegung und strahlt kinetische Energie 
aus, wie ein Teilchenbeschleuniger. Er ist 
unendlich neugierig, hat aber auch Angst-
zustände, die ziemlich lähmend sein kön-
nen. Interessanterweise weiß er sich auf 

natürliche Weise zu beruhigen und zu 
regulieren, eine Gabe, mit der er geboren 
wurde. Wir leben jetzt in Rhode Island 
und haben das große Glück, von einer 
wunderschönen Natur umgeben zu sein. 
Es gibt Sandstrände an einer ruhigen 
Bucht, die zum Schwimmen und Paddeln 
einladen, und felsige Abschnitte auf der 
wilderen Atlantikseite, die aber sicher 
genug sind, um das Surfen auszuprobie-
ren. Wir haben gesunde Wälder mit lan-
gen, wundersamen Wegen und langen, 
gewundenen Pfaden entlang der Küste, 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.jesusandyoga.net/german/index.html


15 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

 

auf denen er gerne stun-
denlang spazieren geht. 
Er fühlt sich auch zu 
absoluter Stille hingezo-
gen und kann erstaunlich 
lange in einer einfachen 
Sitzposition verbleiben, 
tief konzentriert auf die 
Natur selbst. Ins Wasser 
zu tauchen, zu schwim-
men, in die Luft zu sprin-
gen, sich in die Lüfte zu 
schwingen oder einfach 
nur den Wind in seinen 
Haaren zu spüren, bringt ihn zu lautem 
Lachen und Entzücken. Sein herzhaftes 
Lachen aus dem Bauch heraus kann einen 
völlig Fremden bezaubern.  

Von klein auf hat er ganz spontan Yoga-
Asanas praktiziert. Schulterstand, Kopf-
stand und Pflugstellung sind seine Lieb-
lingshaltungen in Stresssituationen. Wenn 
er sich für ein paar Minuten auf den Kopf 
stellt, reguliert sich sein Körper, er beru-
higt sich und ist bereit, sich wieder den 
Anforderungen der Schule zu stellen. Er 
hat unendlich viel Energie. Es macht ihm 
unendlich viel Freude, einfach nur zu sein 
oder etwas zu tun. Er weiß intuitiv, wie er 
seine Energie speichern und wiederher-
stellen und seinen Geisteszustand heilen 
kann, wenn er ängstlich ist.  Er liebt das, 
was ist, ohne zu verlangen, dass etwas 
oder jemand anders ist. Darin besteht das 
Geschenk, das Gavin ist.  Er ist meine 
Inspiration. 

Wir alle wollen und verdienen Ge-
sundheit und Glück und die Energie, un-
sere Träume zu verfolgen. Manchmal 
scheint unsere Energie endlos zu sein, 
und unser Leben hat Schwung, und wir 
werden mit wenig Anstrengung vorwärts 
getrieben. Zu anderen Zeiten lässt unsere 
Energie nach und wir befinden uns in 
einer totalen Sackgasse. Was wir versu-

chen, scheitert, selbst 
das, was Bestand hatte, 
kann darunter leiden. 
Wir scheinen nichts zu 
erreichen, selbst wenn 
wir uns große Mühe 
geben. Was ist es, das 
unsere Umgebung ent-
weder empfänglich oder 
unempfänglich für uns zu 
machen scheint?   

In jedem von uns gibt 
es eine natürliche Ord-

nung und eine natürliche Balance in unse-
rem Körper, unserem Geist und unserem 
Leben. Wenn einer dieser Bereiche aus 
dem Gleichgewicht gerät, werden die 
Kommunikationskanäle zwischen ihnen 
blockiert. Wenn die Kanäle der inneren 
Kommunikation zusammenbrechen, 
werden wir abgetrennt und negativ. Wenn 
wir nicht im Einklang sind, können wir 
selbstzerstörerisch handeln. Da wir nicht 
wissen, was wir brauchen, um in Balance 
und Wohlbefinden zu wachsen, bleiben 
wir in unseren mentalen Geschichten und 
Emotionen stecken und können Verwir-
rung, Stagnation und Apathie oder Angst, 
Furcht und Ärger erleben. 

Wohlbefinden erfordert Gleichgewicht, 
einen ausgeglichenen und harmonischen 
Zustand von Körper, Geist und Seele. 
Unser Leben und das, was wir vom Leben 
wollen, müssen mit der Energie, die uns 
zur Verfügung steht, in Einklang gebracht 
werden. Was wir uns vom Leben wün-
schen, muss im Gleichgewicht sein mit 
dem, was im Moment möglich ist. Und 
was wir für andere und von anderen 
wollen, muss in diesem Moment möglich 
sein. Von Augenblick zu Augenblick müs-
sen wir einen Zustand der Ausgeglichen-
heit wählen. Wir müssen uns dafür ent-
scheiden, uns der Gegenwart bewusst zu 
sein und flexibel zu bleiben, um das Leben 



16 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

zu schätzen, wie es sich präsentiert. Da-
rüber hinaus muss die Energie, die wir 
aufnehmen, größer sein als die Energie, 
die wir für jeden Tag brauchen. Die meis-
ten von uns leben nur von der Energie, die 
in den Zellen unseres Körpers gespeichert 
ist. Die meisten von uns verstehen nicht, 
dass wir zusätzliche Energie aus unseren 
Yogapraktiken, aus der Natur oder aus der 
Freude am Leben selbst schöpfen können.  

Unsere Yogapraxis ermöglicht uns den 
Zugang zu einer hoch schwingenden 
vitalen Lebensenergie. Ohne Yogapraxis 
können wir immer noch auf einen höhe-
ren Grad an Lebensenergie zugreifen, 
indem wir uns direkt in der Natur aufhal-
ten. In jedem Fall müssen wir lernen, wie 
wir am besten auf diese Energie zugrei-
fen, sie speichern und für alle Handlungen 
und Aktivitäten des Lebens wiederher-
stellen können. Denn es ist diese höhere 
Energieschwingung, die unseren Zustand 
von Glück und Wohlbefinden beeinflusst.  

Unsere Energie (bioenergetische 
Kraft), ob wir sie nun Prana, Chi oder Ki 
nennen, wird zwar mit jedem Atemzug 
aufgenommen, ist aber kein Sauerstoff. 
Und ob wir uns dessen bewusst sind oder 
nicht, wir sind in ständigem Kontakt mit 
ihr, in uns und um uns herum. Diese le-
benswichtige, potentielle Energie wird 
auch über die Augen, über die Haut durch 
Berührung, durch den Geschmack von 
frischen Lebensmitteln und reinem 
Quellwasser aufgenommen und durch 
Asana, Pranayama, Achtsamkeit, Konzent-
ration und Meditation absorbiert und 
zirkuliert. 

Die Wissenschaft sagt uns, dass alles 
Energie ist. So erklären auch verschiede-
ne yogische Texte und heilige Schriften, 
dass die Zusammensetzung von allem im 
Universum Prana ist. Die Hatha Yoga 
Pradipika, der klassische Text des Hatha 
Yoga, definiert Prana als die vitale Ener-

giekraft, die alles Leben und die Schöpfung 
erhält, die die gesamte Schöpfung durch-
dringt und sowohl im Makro- als auch im 
Mikrokosmos existiert. Prana findet sich im 
Makrokosmos als der Ozean des Lebens mit 
der Sonne als Zentrum. 

In der Tat ist es möglich, Prana-
Kügelchen in der Atmosphäre schweben 
zu sehen, aufgrund ihres Glanzes und 
ihrer Aktivität der Bewegung. Prana ist 
zur Manifestation auf Licht angewiesen. 
Aber Prana ist eine kraftvoll gefühlte 
Erfahrung. Die Vertiefung des Bewusst-
seins für die Empfindungen im Körper 
führt dazu, dass man die sich vertiefende 
Empfindung der Lebenskraft im Körper 
erfährt. Man kann spüren, wie sie sich 
durch den Körper bewegt. Man kann ihre 
Bewegung in sich spüren, wenn sie einen 
Schmerz im Körper heilt oder die Verwir-
rung im Geist beruhigt. 

Auch wenn Menschen Techniken benö-
tigen, um zu sehen oder zu spüren, dass 
Prana durch sie selbst und in allem zirku-
liert, kann jeder eine enge persönliche 
Beziehung zu dieser großen und homoge-
nen Energiequelle entwickeln. Es gibt 
Techniken und natürliche Aktivitäten, die 
einem helfen, sich des Pranas bewusster 
zu werden und sich auf ihn einzustimmen. 
Unsere Kriya-Yoga-Praktiken sind dafür 
ein absoluter Wegbereiter.   

Die Serie der 18 Asanas ist so konzi-
piert, dass sie Raum im Körper schaffen, 
die Prana-Kanäle öffnen und reinigen und 
die Sensibilität für reine Empfindungen 
im Körper erhöhen. Die Pranayama-
Techniken, die den Atem lenken und aus-
gleichen, ziehen den Prana für körperli-
che und geistige Aktivitäten an und brin-
gen ihn ins Gleichgewicht. Bandhas sind 
muskuläre Verschlüsse, die den Prana 
kanalisieren und nach oben leiten. 
Mudras, Achtsamkeit und Visualisierung 
magnetisieren und aktivieren den Prana. 



17 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Mantras, Konzentration und Meditation 
beruhigen und konzentrieren den Geist, 
um sich besser auf den Prana als Energie 
und Bewusstsein einzustimmen und ihn 
effektiv zu nutzen. 

Darüber hinaus lehrt uns Yoga, dass 
Prana immer dann zu uns gezogen wird, 
wenn wir die reine Freude am Sein oder 
am Tun erfahren. Wenn wir die Freude 
oder die Freude am Sein, die Freude an 
einer schöpferischen Tätigkeit erleben, 
indem wir uns ihr ganz hingeben, wird die 
Prana-Schwingung erhöht. Wenn du bei 
einer kreativen Tätigkeit ganz präsent 
bist, wirst du von vitaler Lebensenergie 
erweitert, erfüllt und inspiriert. Denk’ an 
die Zeiten, in denen du völlig in eine Auf-
gabe vertieft warst und unermüdlich die 
ganze Nacht gearbeitet hast. Hast du dich 
gefragt, wie du das tun konntest? Kinder, 
die in ihr Spiel vertieft sind, werden nie 
müde. Ein Baby, das in sein Weinen ver-
tieft ist, kann stundenlang schreien. Das 
ist die Kraft der konzentrierten Energie.   

Wir können uns mit dieser vitalen Le-
benskraft verbinden und sie aus unseren 
Erfahrungen in der Natur schöpfen, in-
dem wir uns für ihren Frieden und ihre 
wilde Schönheit, ihre Unermesslichkeit, 
Kraft und Erhabenheit sensibilisieren. Wir 
müssen nur lernen, wie wir mit ihr ver-
traut werden können. Die Entwicklung 
einer Sensibilität für die Energien und die 
Heilkraft der Natur kann zu tiefgreifen-
dem Wachstum und Wohlbefinden führen. 
Gegenwärtigkeit und Bewusstsein sind 
der Schlüssel dazu. Ich glaube, dass ein 
Zustand reinen Bewusstseins oder ein 
Zustand der Leere notwendig ist, um eine 
ego-freie Präsenz mit ihr aufrechtzuerhal-
ten. Die Großartigkeit der Natur kann uns 
die reine Freude schenken, die wir brau-
chen, um das Ego zu überwinden. Je lee-
rer wir sind, desto mehr Raum bieten wir 
der Natur, um uns zu erfüllen. Jeder Meis-

tersurfer wird Ihnen das bestätigen. Die-
ser egolose Zustand der Verbundenheit 
mit dem Ozean bringt den Surfer mit 
seinem parasympathischen Nervensystem 
in Einklang, was Gefühle von Freude, 
Frieden, Ruhe, Glück und „Flow” hervor-
ruft. Dies fördert die Kreativität, das 
Wohlbefinden, die Intuition und die Lö-
sungsfindung, so dass man sich verbun-
den fühlt und aufblüht. 

 

Es ist unmöglich, mit der Kraft der 
Natur zu konkurrieren.  

Es gibt keine Möglichkeit, mit der Voll-
kommenheit der Natur zu konkurrieren, 
also steht der Geist der strahlenden Ener-
gie der Natur nicht im Weg. Die Yoga-
Meister und Siddhas, die in Schriften und 
Versen über ihre persönlichen inneren 
Erfahrungen geschrieben haben, sagen 
uns: „Die Natur ist von Gott gesponnen, 
damit der Herr einen schönen Ort zum 
Leben hat. “ Mit der Natur verbunden zu 
sein, das Meditieren über die Natur, ja 
sogar einfach nur in der Natur zu sein, 
kann uns ein bewusstes Gewahrsein der 
Verbindung zu Allem vermitteln. Regel-
mäßige Begegnungen mit lebendigen 
Wäldern, grünen Tälern, der Weite des 
Himmels, der Wildheit oder Sanftheit des 
Windes, Felsen und Sand, dem Meer oder 
Ozean können uns regenerieren. Wir 
können die subtile Qualität des Pranas, 
das wir einatmen, steigern, nicht nur über 
den Atem, über die Augen oder über die 
Haut, sondern auch über den Geruchs-
sinn, indem wir uns den Düften der Natur 
hingeben, und über den Hörsinn, indem 
wir den natürlichen, mantrischen Klängen 
der Natur lauschen. Diese Verbundenheit 
erfordert alle fünf Sinne.  

Wir haben nicht alle die gleiche Fähig-
keit, Energie zu empfangen oder zu spei-
chern. Diese Fähigkeit muss nicht nur 



18 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

durch das entwickelt werden, was wir 
regelmäßig tun, sondern auch durch das, 
was wir sind. Die Praktiken der Meditati-
on, des Yoga, des Tantra und der ver-
schiedenen Kampfkünste werden uns 
Energie zuführen, sie erhöhen und im 
Körper speichern. Wir müssen jedoch in 
einem bestimmten Zustand sein, um eine 
höhere Schwingung des Pranas zu emp-
fangen. Es gibt verschiedene Formen von 
Prana. Die „Quantität“ des Pranas wird 
durch die persönliche Kraft, den Enthusi-
asmus und die effektive Dynamik ange-
zeigt, aber seine „Qualität“ wird von der 
Persönlichkeit, den Wünschen und Lei-
denschaften und auch von der Seele der 
Person bestimmt.  

Sehr dynamische Menschen haben eine 
instinktive Kraft, Prana effektiv anzuzie-
hen und zu absorbieren. Jemand kann 
über reichlich Prana verfügen und kraft-
voll sein, aber diese Kraft kann aufgrund 
seiner/ihrer Gedanken und Wünsche eine 
hohe oder niedrige Schwingung haben. 
Wie du deine Energie verwendest, beein-
flusst auch die Menge, Färbung und Quali-
tät der Energie, die du erhältst. Wenn du 
Energie für rein egoistische Zwecke und 
mit wenig Bewusstsein nutzt, wirst du 
nicht für eine höhere Energie- und Be-
wusstseinsschwingung offen sein. Wenn 
du beispielsweise auf Egoismus, Arro-
ganz, Zynismus oder Hass konditioniert 
bist oder oft prahlerisch und verletzend 
sprichst und Methoden anwendest, um 
deine Energie zu steigern, wirst du deine 
Energie, aber auch deine Reizbarkeit, 
Verwirrung und dunklen Emotionen 
verstärken. Du wärst nicht in der Lage, 
auf die höhere Energieschwingung zu-
rückzugreifen, die dich beruhigen und 
ausbalancieren könnte. Der Kontakt mit 
Energie allein macht einen also nicht 
unbedingt harmonischer, er erfüllt einen 
nur mit immer größerer Kraft.  

Wohlbefinden wird durch positives 
Denken, Ehrlichkeit und Freundlich-
keit erreicht. 

Die Yoga-Schriften lehren uns, dass wir 
durch positives Denken und wahrheits-
gemäßes Sprechen sowie durch ehrliches, 
großzügiges, freundliches und mitfühlen-
des Handeln eine höhere Energieschwin-
gung erhalten und uns in Gleichmut und 
Zufriedenheit verankern. Wenn unsere 
Gedanken, Worte und Taten wahrhaftig 
und freundlich sind und andere unter-
stützen, wird unser Prana rein und erfül-
lend sein. Die Disziplin der Freundlichkeit 
in Gedanken, Worten und Taten ist eine 
hohe Praxis des Yoga. Durch spirituelle 
Praktiken können wir unsere Energie 
nutzen, um unser Nervensystem, unsere 
Disziplin und unsere Konzentration zu 
stärken. Die Ausgeglichenheit entwickelt 
sich jedoch entsprechend dem Grad des 
Mitgefühls und der Freundlichkeit, die wir 
anderen und uns selbst gegenüber regel-
mäßig zeigen.   

Durch spirituelle Disziplin wird unsere 
Fähigkeit, eine höhere Energiespannung 
zu empfangen und zu tolerieren, erhöht. 
Wenn du die Übungen unterbrichst oder 
zu viel davon machst, kann die hohe 
Spannung körperliche oder psychische 
Probleme verursachen. Mäßigung in allem 
ist auch eine hohe yogische Praxis. Für 
geistiges und körperliches Wohlbefinden 
muss man richtig und konsequent auf 
einen hohen Grad von Prana zugreifen 
und ihn nutzen. Das bedeutet, dass man 
von einem Ort der angeborenen Güte aus 
einen höheren Grad der vitalen Lebens-
energie der Natur abrufen, sie speichern 
und großzügig und bewusst für alle Hand-
lungen und Aktivitäten des Lebens nutzen 
sollte. 

 



19 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

4. Überwindung allgemeiner Schwierigkeiten bei der 
Meditationspraxis 

von M. G. Satchidananda 
 

Hier sind einige Fragen, die ich erhalten 
habe, und meine Antworten: 

 

Frage: Beim Meditieren beschäftigt 
mich der Gedanke an Zeit und körper-
liches Unbehagen.  

 

Während des Sadhana, für die Praxis von 
Kriya, stelle ich meinen Timer immer auf 
15 Minuten, aber ich merke, dass der 
Gedanke an Zeit meine Praxis weiterhin 
beeinflusst, mir das Gefühl gibt, „es sei 
lang“ und meinen Körper mit Unbehagen 
erfüllt. Das erzeugt viele Empfindun-
gen/Emotionen und Ungeduld im Körper. 
Mein Körper lässt mich die verschiedenen 
Muskelspannungen spüren. Wie kann ich 
mich von Zeit und körperlichem Unbeha-
gen lösen?  

 

Antwort: Ich glaube, du solltest die 
Verwendung eines Timers vermeiden. Ich 
denke, das ist wahrscheinlich die Haupt-
ursache deines Problems. Befreie dich von 
den Gedanken an die Zeit. Normalerweise 
dauert es mindestens 15 Minuten, bis 
man in einen meditativen Zustand eintre-
ten kann. Nimm dir also mehr als 15 Mi-
nuten Zeit für deine Praxiseinheiten.  

Eine Minute lang die einzelnen 
Dhyana-Kriyas zu üben, ist nur ein Mini-
mum. Wie viel Zeit du für die einzelnen 
Übungen benötigst, hängt davon ab, wie 
aufgeregt dein Geist ist. Wenn er sehr 
aufgewühlt ist, musst du vielleicht min-
destens drei bis fünf Minuten oder mehr 
mit Shuddhi verbringen, bevor du mit Eka 
Rupa fortfahren kannst.  

Es ist offensichtlich, dass dein physi-
scher Körper auch deine Meditationen 
stört. Daher empfehle ich dir, einige der 
18 Körperhaltungen paarweise für min-
destens 20 bis 30 Minuten zu üben und 
mit der 18. Haltung, der vollständigen 
Entspannungshaltung, abzuschließen, 
und zwar jeden Tag vor einer deiner Kriya 
Kundalini Pranayama-Praktiken und 
täglichen Meditationen. Versuche auch, 
Kissen zu verwenden, um eine bequeme 
Position zu finden. Wenn nichts von alle-
dem bequem ist, setze dich während der 
Meditation auf einen Stuhl. Wenn dich 
deine verschränkten Arme beim Halten 
des Swastik-Mudra während der Medita-
tion stören, entspanne deine Arme und 
lege deine Hände mit den Chin- und 
Jnana-Mudras übereinander. 

Es ist auch hilfreich, vor der Praxis von 
Haltungen, Pranayama und Meditation zu 
duschen oder zu baden und saubere Klei-
dung anzuziehen, um den physischen und 
vitalen Körper zu entspannen. 

Übe vor dem Essen. Deine besten Me-
ditationen finden morgens vor dem Früh-
stück statt, nachdem du die ganze Nacht 
gefastet hast. Die Verdauung wird nicht 
mit der Meditation um deine Energie 
konkurrieren.  

Verbessere deine Ernährung, indem du 
nach und nach auf eine vegetarische, 
leicht verdauliche und ausgewogene 
Ernährung umsteigst, wie z. B. 
ayurvedisch oder makrobiotisch. Ziehe 
Vollwertkost verarbeiteten Lebensmitteln 
vor. Vollwertkost liefert die meiste Ener-
gie. Hochverarbeitete Lebensmittel benö-



20 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

tigen oft mehr Energie für die Verdauung, 
als sie im Gegenzug liefern.  

Ich empfehle dir auch, den Artikel „Die 
bezeugende Präsenz“ im Kriya Yoga Jour-
nal Winter 2021/22 zu lesen, insbesonde-
re den Abschnitt über „Maya“, der am 
Ende von Seite 4 beginnt. Dies wird dir 
helfen, das Gefühl der Begrenztheit zu 
überwinden, insbesondere durch die 
Vorstellung von Zeit.  

 

Frage: Wie kann man Konzentration 
entwickeln, insbesondere mit dem 2. 
Dhyana Kriya? 

 

Antwort: Widme der Praxis von Shuddhi 
Dhyana Kriya mehr Zeit. Nicht nur vor der 
2. Dhyana Kriya, sondern wann immer du 
kannst, widme dich Shuddhi in zusätzli-
chen oder längeren Einheiten. Zeichne 
deine Shuddhi Dhyana Kriya Meditationen 
auf. Deine Konzentrationsfähigkeit hängt 
nicht nur davon ab, dass du einen ruhigen 
geistigen Zustand herstellst, der sich 
durch die Praxis von Shuddhi entwickelt.  

Außerdem solltest du dich mit deiner 
vollen Aufmerksamkeit nur auf eine Sache 
zur gleichen Zeit konzentrieren. Vermeide 
soziale Medien. Sie machen süchtig. Sie 
tragen zu einem Defizit an Aufmerksam-
keit bei. Um deine Visualisierungskraft zu 
entwickeln, schließe im Alltag die Augen 
und übe dann, das zu visualisieren, was 
du kurz zuvor gesehen hast. Übe dich im 
Zeichnen oder Malen. Dein Gehirn wird 
die für die Visualisierung erforderlichen 
Synapsen entwickeln. Diese Synapsen, die 
in der frühen Kindheit noch sehr ausge-
prägt waren, sind in der heutigen Zeit 
aufgrund elektronischer Medien ver-
kümmert. Kinder und Erwachsene sind 
heute vor allem mit elektronischen Bild-
schirmen beschäftigt. 

 

Frage: Warum sollte ich meine Medita-
tionen aufzeichnen? 

 

Antwort: Dein Fortschritt in allen auf-
einanderfolgenden Meditations-Kriyas, die 
während der 1. Einweihung gelehrt wer-
den, wird doppelt so groß sein, wenn du 
sie in deinem Notizbuch aufzeichnest. Du 
nimmst sie viel bewusster wahr, wenn du 
sie aufschreibst. Überprüfe regelmäßig, 
was du aufgeschrieben hast. Indem du 
Shuddhi Dhyana Kriyas aufzeichnest, wirst 
du dir der Erinnerungen und Gewohnhei-
ten, die dich kontrollieren und zu deinem 
Karma beitragen, stärker bewusst. Du 
wirst dein Unterbewusstsein viel effekti-
ver bereinigen können. 

Bei den anderen Dhyana-Kriyas hilft es 
dir, die Meditationen, bei denen du inspi-
riert warst oder bei denen die Meditation 
ohne oder mit nur wenigen Unterbre-
chungen ablief, aufzuzeichnen und zu 
wiederholen, um in solche inspirierten 
meditativen Zustände zurückzukehren. 
Dies ist besonders hilfreich an Tagen, an 
denen du dich nicht inspiriert fühlst. 

 

Frage: Warum sollten wir alle Medita-
tions-Kriyas üben, die während der 
ersten Einweihung gelehrt werden? 

 

Antwort: Wie bei der Einweihung erklärt, 
ist Kriya Dhyana Yoga „die wissenschaftli-
che Kunst, den Geist zu beherrschen“. Der 
Geist hat so viele Fähigkeiten. Jede der 
Meditations-Kriyas hat einen anderen 
Zweck und ein anderes Potenzial. Viele 
Menschen gehen an Yoga und Meditation 
mit einem sehr begrenzten Ziel heran: 
sich besser zu fühlen. Aber sich besser zu 
fühlen, indem man durch die Meditation 
geistige Ruhe entwickelt, ist nur der erste 
Zweck und die Voraussetzung für die 



21 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Entwicklung der latenten Fähigkeiten, die 
mit der Visualisierung, dem Intellekt, der 
Intuition, dem „psychischen Wesen“ und 
dem Überbewusstsein zusammenhängen, 
mit anderen Worten, der Kundalini, deiner 
potenziellen Kraft und deinem Bewusst-
sein. Die Kundalini erwacht und manifes-
tiert deine göttliche Natur, wenn du jede 
dieser Meditations-Kriyas erforschst und 
praktizierst. 

 

Wie kann man Regelmäßigkeit in der 
Praxis erreichen? 

 

Antwort: Gib dir selbst das Versprechen: 
„Ich werde nichts essen, bevor ich nicht 
meine Kriya Kundalini und Dhyana Kriya 
gemacht habe“. Dies ist der Ausdruck 
deiner Absicht, ein Sankalpa, und indem 
du deine Willenskraft trainierst und ge-
duldig durchhältst, erntest du die Früchte 
ihrer Praxis. 

  



22 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

5. Orden der Acharyas: Jahresbericht und Pläne für 

2025 

HELFT MIT, BABAJI‘S KRIYA YOGA ZU ANDEREN MENSCHEN 

AUF DER WELT ZU BRINGEN

Dies ist eine gute Zeit, darüber nach-
zudenken, dem „Babaji's Kriya Yoga Orden 
der Acharyas" etwas zu spenden, um es 
uns weiterhin zu ermöglichen, Babaji’s 
Kriya Yoga an Menschen heranzutragen, 
die ihn sonst nicht empfangen könnten.  

In den letzten zwölf Monaten, seit 
September 2023, haben die Mitglieder 
des Ordens der Acharyas folgendes 
geleistet: 

*Es wurden über 100 Initiationssemi-
nare mit über 1000 Teilnehmern aus 18 
Ländern, darunter Brasilien, Indien, Sri 
Lanka, Malaysia, Japan, Spanien, Deutsch-
land, Frankreich, Italien, Österreich, der 
Schweiz, Belgien, Australien, Costa Rica, 
Bulgarien, den USA und Kanada abgehal-
ten. 

*Es wurden wöchentliche Online-
Satsangs über Zoom in Indien, Nordame-
rika, Brasilien, Deutschland, Sri Lanka, 
Italien und Frankreich sowie tägliche 
Sadhana-Einheiten über Zoom in Indien 
gefördert und deren Organisation unter-
stützt. 

*In Bangalore (Indien) wurden ein 
Ashram und ein Verlag unterhalten. Der 
Verlag veröffentlichte und vertrieb die 
meisten unserer Bücher und Tonträger in 
ganz Indien. 

*In Badrinath (Indien) wurde ein Ash-
ram unterhalten. 

*Die Fertigstellung eines neuen Ash-
rams in Colombo (Sri Lanka) wurde fi-
nanziell unterstützt. 

*Die Bücher Babaji und die 18 Siddhas 
und Die Stimme Babaji’s wurden in türki-
scher Sprache, das Buch Kailash auf Hindi 
und das Buch Babaji und die 18 Siddhas 
auf Malayalam veröffentlicht. 

*Es wurden im Ashram in Quebec wö-
chentlich kostenlose öffentliche Yoga-
stunden in Babaji’s Kriya Yoga sowie 
Kirtan-Veranstaltungen gefördert. 

*Im September 2024 wurden zwei Pil-
gerreisen auf Englisch mit 24 Personen 
und 19 Personen aus Brasilien zum Ash-
ram in Badrinath organisiert. 

*Die Ausbildung der neuen Acharyas, 
Nila Saraswati aus München (Deutsch-
land), Ramadevar aus Mumbai (Indien) 
und Ramdas aus Rhode Island (USA) 
wurde abgeschlossen.  

 

Für das Jahr 2024-2025 hat der Orden 
folgende Pläne: 

*Einweihungsseminare in Estland, der 
Türkei und den meisten der oben genann-
ten Länder stattfinden zu lassen. 

*Kostenlose öffentliche Yoga- und Me-
ditationskurse in unseren Ashrams in 
Quebec, Bangalore (Indien) und in Sri 
Lanka vierzehntäglich anzubieten. 

*Das Buch Thirumandiram: A Classic of 
Yoga and Tantra auf Deutsch und Franzö-
sisch sowie möglicherweise Italienisch 
und Portugiesisch zu veröffentlichen. Die 
dritte Ausgabe von Die Stimme Babaji’s 
auf Hindi, sowie das Buch Yoga of 



23 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Tirumular: Essays on the Tirumandiram 
auf Französisch und gegebenenfalls 
Deutsch zu veröffentlichen. 

*Die Ausbildung neuer Acharyas in Est-
land und Kanada abzuschließen. 

*Drei Pilgerreisen nach Badrinath zu 
organisieren: eine auf Französisch im Juni, 
eine auf Englisch im September und eine 
auf Portugiesisch von Ende September bis 
Mitte Oktober 2025.  

Die 38 ehrenamtlichen Acharyas des 
Ordens und viele andere freiwillige Orga-
nisatoren brauchen Eure Unterstützung, 
um dieses Programm für 2024-2025 
umsetzen zu können. Euer Beitrag kann in 
Kanada und den USA von der Steuer ab-
gesetzt werden. Schickt ihn möglichst bis 

zum 31.12.2024, dann erhaltet Ihr eine 
Spendenquittung für die Steuererklärung 
2024. Nutzt wenn möglich eine Kreditkar-
te. Spenden per Kreditkarte oder 
Überweisung sind auch online möglich 
unter: 
www.babajiskriyayoga.net/german/contr
ibutions.php 

 

Unsere Arbeit wird ausschließlich 
durch Eure Spenden finanziert. Es warten 
viele Menschen auf der ganzen Welt da-
rauf, eingeweiht zu werden. Wir werden 
Acharyas dorthin schicken, sobald uns die 
Mittel zur Verfügung stehen, um für deren 
Reisekosten aufzukommen.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php


24 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

6. News und Notizen

Es werden Bewerbungen von 
Kriyabans für einen Aufenthalt im 
Ashram in Quebec von Mai bis Oktober 
2025 entgegengenommen. Der/die er-
folgreiche Kandidat/in erhält ein Privat-
zimmer, Mahlzeiten und kann an den 
meisten Kriya-Yoga-
Einweihungsseminaren kostenlos teil-
nehmen. Im Gegenzug leistet er/sie 15 bis 
20 Stunden pro Woche Karma-Yoga, 
inklusive Reinigung und Instandhaltung 
des Ashrams. Bewirb dich bis zum 30. 
Januar 2025. 

 

Einweihungsseminare im Ashram in 
Quebec mit M. G. Satchidananda 

auf Englisch:  
1. Einweihung: 16.-18. Mai und 23.-25. 
Mai 2025  
2.Einweihung: 20.-22. Juni und 3.-5. Okto-
ber 2025;  
3. Einweihung: 18.-27. Juli 2025.   
auf Französisch:  
1. Einweihung: 9.-11. Mai, 5.-7. September 
und 19.-21. September 2025; 
2. Einweihung: 13.-15. Juni und 17.-19. 
Oktober 2025; 
3. Einweihung: 27. Juni bis 6. Juli 2025.  
 
Kriya Hatha Yoga Lehrgang im Ashram 
in Quebec vom 31.Juli bis 15.August 
2025 mit M. G. Satchidananda, Durga 
Ahlund, Acharya Nagalakshimi und Nicole 
Marquis (auf Englisch) 
Details unter: 
www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/
events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-
Training-quebec-2025.pdf 
 

Pilgerreise nach Badrinath (Indien) 
mit den Acharyas Ganapati und 
Annapurnama, 26. September bis 14. 

Oktober 2025.  
www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgri
mages-himalayas.htm 

 

Pilgerreise nach Badrinath (Indien) 
mit den Acharyas Sita und 
Muktananda, 12. bis 28. September 
2025. 
www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgri
mages-himalayas.htm 

 

„Homage to the 18 Siddhas“ – ein Mu-
sikalbum, das jedem der 18 Siddhas Tri-
but zollt. Eine Sammlung von Liedern, die 
mit Hilfe von Künstlicher Intelligenz ge-
neriert wurden.  

Du kannst es bei Spotify, YouTube Mu-
sic, Apple Music und anderen Musik-Apps 
finden, der Titel ist „Homage to the 18 
Siddhas“ von Nityananda. Vom gleichen 
Autor gibt es noch weitere Alben mit 
Musik zu Mantras und Texten aus Babaji – 
Kriya Yoga und die 18 Siddhas. 

 

Füttere deine Kriya-Hingabe mit ihnen! 

 

Hilf mit, deine positiven Erfahrungen 
mit Babaji's Kriya Yoga mit anderen zu 
teilen, indem du eine Bewertung auf 
unserem Google GMB Profil hinter-
lässt: 
https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgs
We1N9 

 

Dein Feedback ist für uns von un-
schätzbarem Wert, nicht nur, weil es uns 
hilft, uns zu verbessern, sondern auch, 
weil es anderen ermöglicht, die transfor-
mative Erfahrung des Kriya Yoga zu ent-
decken und zu schätzen. Wenn du an 

https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgsWe1N9
https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgsWe1N9


25 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

unseren Seminaren teilgenommen 
und/oder unsere Publikationen gelesen 
hast und sie als nützlich empfunden hast, 
wären wir dir dankbar, wenn du uns deine 
Gedanken in Form einer Rezension mittei-
len könntest. Deine Unterstützung hilft 
anderen, uns zu finden und die gleichen 
Vorteile zu erfahren. Du kannst deine 
Bewertung in jeder beliebigen Sprache 
verfassen. 

 

Wir suchen Freiwillige zur Mithilfe bei 
der Rezension der Übersetzung des 
Thirumandiram: A Classic of Yoga and 
Tantra, in Französisch und Deutsch, die 
mit der Software DeepL erstellt wurde. 
Zuerst werden einige Freiwillige typogra-
phische Fehler korrigieren, und nachdem 
diese verbessert sind, korrigieren andere 
Freiwillige, die gut Englisch können, Feh-
ler in der Übersetzung. Kontakt: satchida-
nanda@babajiskriyayoga.net Weitere 
Informationen zu der englischen Ausgabe 
sind nachzulesen unter: 
www.babajiskriyayoga.net/english/books
tore.htm#thirumandiram_book 

 

Erhalte unsere Babaji-Grußkarten! Sie 
inspirieren und erinnern dich an Kriya 
Babaji und die Weisheit unserer Traditi-
on. Wir senden sie dir über Whatsapp 2-
3x pro Woche in sechs verschiedenen, 
wählbaren Sprachen. Gleichzeitig werden 
wir sie in englischer Sprache auf 
Instagram veröffentlichen 
(instagram.com/babajiskriyayoga bzw. 
www.babajiskriyayoga.net/german/week
ly-message.php). 

 

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse, 
Fragen und Antworten. Viele unserer 
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstützung durch 
Online-Streaming von Hatha-Yoga-

Unterricht sowie Satsang-Treffen über 
Cyberspace-Kommunikationsplattformen 
wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die während der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, können 
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. Ihr Zweck ist es, die Teilnehmer zur 
Meditation zu ermutigen und in zweiter 
Linie eine gewisse Inspiration zu geben. 
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-
Yoga-Techniken werden nur in einem 
individuell abgestimmten Gespräch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewähr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. persönlich. 

 

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha 
Yoga Kursen, Meditationen und Sat-
sang-Treffen teilzunehmen.  
Entsprechende Aufzeichnungen aus den 
Jahren 2020-2024 kannst du dir ansehen 
unter: patreon.com/babajiskriyayoga. 

 

Internationaler Online-Zoom-Satsang 
für Eingeweihte: Wir machen gemein-
sam unsere tägliche Praxis mit 
Pranayama, Meditation und Mantra und 
freuen uns, wenn du dich uns anschließt! 

Wir treffen uns jeden Tag für eine Stunde 
online um 12:30 Uhr MEZ und jeden 
Sonntag um 14:30 Uhr MEZ. Die Sprache 
ist Englisch. Wende dich an natha-
lie.kriya@gmx.de, um zu erfahren, wie du 
der Gruppe beitreten kannst. Bitte gib an, 
wo, wann und von wem du eingeweiht 
worden bist. 

 

Besondere Satsang-Events: mit wech-
selnden Acharyas und unserem Online 
Satsang-Team (ca. 2 Std.)  
nach Ankündigung, sonntags, 14:30 Uhr 
MEZ. 

https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#thirumandiram_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#thirumandiram_book
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
http://patreon.com/babajiskriyayoga


26 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Weitere Details zu den Online-Satsangs 
unter: 

https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_o
nline_satsang/ bzw. 

www.babajiskriyayoga.net/german/satsa
ng.php 

https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php


27 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Kriya Yoga Einweihungen und Veranstaltungen 

 

Erste Einweihung 
 

mit Satyananda 

Burgdorf (CH)                     10. – 13.04.2025 
Veranstaltungsort: Begegnungszentrum 
Purnachandra 
Weitere Informationen per E-Mail (Kon-
takt: info@babaji.de) 
 

Bad Griesbach (DE)             26. – 29.06.2025 

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof  
↗weitere Details und Programm 

 

Burgdorf (CH)                     28. – 31.08.2025 
Veranstaltungsort: Begegnungszentrum 
Purnachandra 
Weitere Informationen per E-Mail (Kon-
takt: info@babaji.de) 
 

Bretten (DE)                              02. – 05.10.2025 

Veranstaltungsort: Yogaschule Indra Yoga 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: info@babaji.de 

 

Mit Nila Saraswati 

Waiblingen (DE)            28.02 – 03.03.2025 

Veranstaltungsort: Yogaraum bei Bhargavi 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: Nila@babajiskriyayoga.net 

 

 

 

 

 

 

 

mit Brahmananda 

Attersee (AT)                       24. – 26.01.2025 

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga« 

↗weitere Details und Programm 

 

Kontakt: brahmananda@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 5362309 

 

mit Chaitanya 

Wieselburg (AT)           28.02. – 02.03.2025 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 

↗weitere Details und Programm folgen 

 

Wieselburg (AT)                 26. – 29.06.2025 

Veranstaltungsort: KriyaMandiram 

↗weitere Details und Programm folgen 

 

Kontakt: chaitanya@babaji.at 

Telefon: 0043 (0)664 4180940 

 
 

Zweite Einweihung  
(Anthar Kriya Yoga) 
 

mit Satyananda 

Bad Griesbach (DE)          03. – 06.07.2025 

Veranstaltungsort:  Alter Pilgerhof 
↗weitere Details und Programm 
 

Kontakt: info@babaji.de 

 

http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-2025-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2025-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-2025-02-Flyer-Neelasaraswati.pdf
mailto:Nila@babajiskriyayoga.net
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KL-2025-01-flyer-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-DE-2025-flyer-Satyananda.pdf


28 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

Burgdorf (CH)                     04. – 07.09.2025 
Veranstaltungsort: Begegnungszentrum 
Purnachandra 

Weitere Informationen per E-Mail (Kon-
takt: info@babaji.de) 

 

Dritte Einweihung  
(Fortgeschrittenentraining) 
------- in Planung im Juli/August 2026------- 

 

Kriya Hatha-Yoga-Lehrgang 
 

mit Brahmananda und Chaitanya 

1. Teil:                                   10. – 18.05.2025 

2. Teil:                                   20. – 28.09.2025 

Veranstaltungsort: Wieselburg (AT), 
KriyaMandiram 

↗weitere Details, Kontaktdaten und Pro-
gramm 

 

 

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels unter 
www.babajiskriyayoga.net, um per VISA, 
American Express oder Mastercard alle 
Bücher und andere Produkte von Babaji´s 
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder 
für Spenden an den Orden der Acharyas. 
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschlüsselt und geheim gehalten. 

 

Abonniere den Fernstudienkurs Die 
Gnade von Babaji’s Kriya Yoga. Wir 
laden dich ein, uns bei diesem Abenteuer 
der Selbsterkundung und –entdeckung zu 
begleiten, das auf den Büchern beruht, die 
von Babaji 1952 und 1953 diktiert wor-
den sind. Erhalte per Post jeden Monat 
eine Lektion von 24-30 Seiten zu einem 
bestimmten Thema mit praktischen 
Übungen. Details unter: 

www.babajiskriyayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse. 

 

 

 

 

 

 

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals – falls noch nicht ge-
schehen – um die jährliche Zahlung 
von 13 Euro auf das deutsche Konto 
von M.G. Satchidananda für das Abon-
nement. 

 

Die Kontodaten: 

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.O.Box 90, Eastman, Quebec, 
JOE 1PO Canada 

Kontonummer: 0723106 

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schäftskunden, Rossmarkt 18, 60254 
Frankfurt 

BLZ: 500 700 24 

IBAN: DE09500700240072310600 

BIC/Swift code: DEUTDEDBFRA 

 

Anmerkung für Abonnenten des Kriya 
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jährlich per E-Mail an alle diejenigen 
versendet, die über eine E-Mail Adresse 
verfügen. Wir bitten euch darum, uns 
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das 
Journal verschickt werden soll und, dass 
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker 

https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2025_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2025_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse


29 

Babaji’s Kriya Yoga Journal  

 

benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein 
formatierter pdf-Anhang mit Bildern 
verschickt. Diesen kann man mithilfe des 
Adobe Acrobat Readers öffnen. Andern-
falls können wir es auf Anfrage nochmals 

als unformatiertes Worddokument ohne 
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 31. März 2025 
verlängerst, kann es sein, dass du die 
nächste Ausgabe nicht erhältst. 

 

 


