Jahrgang 31 — Nr.4 Winter 2024/25

babaji'skriyayoga

journal

Deutsche Ausgabe
In dleser Ausgabe erscheint einmal pro Quartal
Herausgeber:
1. Freisein von Hindernissen fiir andauernde aanathjg"Sc;Eg’ssY‘l’r?:
Achtsamkeit (Teil 1) 196 Mountain Road -P.0.Box 90
: Eastman Quebec Canada JOE | PO
von M. G. Satchidananda ol +1.888 250642
oder +1-450-297-0258
2. Die paradoxen und einander dhnlichen Lehren Fax +1-450-297-3957
von Jesus und den Yoga-SiddhaS www.babaji.ca- journal@babaji.ca
von M. G. Satchidananda Deutsche Ausgabe:

Babaiji’s Kriya Yoga Deutschland

. www.babaii.de - info@babaii.de
3. Die Kraft des Prana nutzen

von Durga Ahlund

4. Uberwindung allgemeiner Schwierigkeiten bei der Meditationspraxis
von M. G. Satchidananda

5. Babaji’s Kriya Yoga Orden der Acharyas: Jahresbericht und Plane fiir 2025

6. News und Notizen



http://www.babaji.ca/

1. Freisein von Hindernissen fiir andauernde Achtsam-
keit (Teil 1)

von M. G. Satchidananda

Vielleicht iiberrascht dich die Erkennt-
nis, dass dein wahres ,Ich” vierundzwan-
zig Stunden am Tag in einem Zustand
bedingungsloser Freude ist - ungeachtet
der Hohen und Tiefen, mit denen sich
dein physischer, vitaler, mentaler und
intellektueller Korper identifiziert. An-
ders als Gluck, das bedingt und vortber-
gehend ist, bleibt das Zeugenbewusstsein
immer gliickselig. Unwissenheit dariiber
ist die Grundursache all deines Leidens.
Sich dessen bewusst zu sein, bringt
Gluckseligkeit. Bewusstheit ist sowohl das
Mittel als auch das Ziel von Babaji‘s Kriya
Yoga. Wie in der ersten Einweihung ge-
lehrt wird, tritt es ein, wenn ein Teil dei-
nes Bewusstseins wahrend der Meditati-
on als distanzierter Zeuge oder Beobach-
ter gegeniliber Gedanken, Emotionen und
den fiinf subtilen Sinnen zuriicktritt und
du dir dazu anschlief3end Notizen machst.
Und - wie in der zweiten Einweihung
gelehrt - du das wahrend der Aktivitaten
des taglichen Lebens machst. Dieser Zeu-
ge tut nichts. Er beobachtet alles, was
geschieht. Wenn er vollstandig prasent ist,
stellt sich Gliickseligkeit automatisch ein.

Es gibt jedoch neun Ablenkungen, die
der Aufrechterhaltung andauernder Acht-
samkeit im Wege stehen. Patanjali be-
schreibt sie in seinem Yoga Sutra 1.30. Die
ersten drei sind Krankheit, Stumpfsinn
und Zweifel. Daher konnen dich diese
Ablenkungen, selbst wenn du in Kriya
Yoga eingeweiht bist, daran hindern, die
notwendige Anstrengung zu unterneh-
men, es zu praktizieren. Folglich wirst du
weiterhin unter den Erscheinungsformen
des Egoismus leiden; das sind etwa De-
pression, Angst, Wut, Verlangen und Stolz.

Zu verstehen, wie sich jede dieser Ablen-
kungen auf dich auswirkt und wie du sie
iberwinden kannst, ist Voraussetzung
dafiir, im taglichen Leben kontinuierlich
mit Achtsamkeit zu handeln und das
Potenzial von Yoga Siddhantha zu erken-
nen.

Krankheit ist korperlich und psy-
chisch zu verstehen. Sie ergibt sich aus
unseren Reaktionen auf den Stress des
Lebens.

Was passiert, wenn du krank bist? Dein
Geist wird durch die Symptome abge-
lenkt: das Unbehagen, den Schmerz, die
Midigkeit. Du wirst davon in Beschlag
genommen. Wenn ich dich frage ,Wie geht
es dir?“ antwortest du ,Ich bin krank.
Doch du bist nicht krank. Dein Koérper ist
es! Um also zu vermeiden, davon be-
schlagnahmt zu werden, beobachte dich
selbst. Sei Zeuge der Krankheit. Nattirlich
ist Vorbeugen besser als Heilen. Pflege
daher einen gesunden Lebensstil, damit

Babaiji’s Kriya Yoga Journal %«



du nicht krank wirst. Erndhre dich aus-
gewogen vegetarisch, wie bei der ersten
Einweihung empfohlen. Faste. Vermeide
energieraubendes Junkfood. Entwickle
eine Balance in deiner Erndhrung, Bewe-
gung, Entspannung und Ruhe. Vermeide
gleichermaféen emotionale Krankheiten,
indem du lernst, schwierige Emotionen
im taglichen Leben ,loszulassen®, wie bei
der zweiten Einweihung gelehrt wurde.

Psychische Krankheiten umfassen
Sorgen, Angst und zwanghaftes Den-
ken. Jeder kann fliichtige Gedanken die-
ser Art haben, aber ein gesunder Geist
wird sie nicht fordern, sondern lernen, sie
loszulassen. Spare deine geistige Energie
fir die anstehenden Probleme. Vermeide
die geistige Ablenkung durch soziale
Medien und das Internet, indem du weni-
ger Zeit am Mobiltelefon verbringst. Ube
Shuddhi Dhyana Kriya, um dich von nega-
tiven Gedanken zu l6sen. Ersetze negative
durch positive Gedanken, indem du die
Techniken der Autosuggestion anwendest,
wie bei der zweiten Einweihung gelehrt
wurde. Beschaftige dich jeden Tag mit
anregender Literatur und meditiere mit
Arupa Dhyana Kriya iber den Inhalt.
Mache Notizen uber deine Meditationen,
um positive Gedanken zu verstiarken, dein
Verstindnis der Weisheitslehren zu ver-
tiefen und um deine negativen geistigen
und emotionalen Neigungen und Ge-
wohnheiten zu erkennen. Pflege soziale
Beziehungen mit Personen, die einen
positiven Einfluss auf dich haben, und
vermeide Personen, die negative Emotio-
nen wie Wut, Depression und Angst nah-
ren konnten.

Stumpfsinn riihrt daher, dass wir
nicht genug Energie haben, standig wach
und bewusst zu bleiben. Bis die Selbst-
verwirklichung fest etabliert ist, erfordert
es die Bemiihung, einen Teil unseres
Bewusstseins als Zeugen zuriicktreten zu

lassen. Dazu braucht man ein Mindest-
maf} an Energie. Vermeide Uberarbeitung
oder Schlafmangel, um nicht so zu ermii-
den, dass du die Perspektive des Zeugen
deiner Gedanken, Worte und Taten ver-
lierst. Lege eine Pause ein, wenn du an-
fingst, dich miide zu fiihlen. Ube einige
Asanas. Schliefle die Augen und mache
etwas Matrieka Pranayama, wie bei der
zweiten Einweihung gelehrt.

Genauso wie bei der Vermeidung von
Krankheiten musst du gesunde, ausgewo-
gene Lebensgewohnheiten entwickeln,
um deine Energie hochzuhalten und
energieraubende Aktivitaten, wie
Rauschmittel, ibermafdiges Reden, Essen,
soziale Medien, Fernsehen und Arbeit zu
vermeiden.

Widme einen Tag pro Woche der Stille,
wie es bei der zweiten Einweihung ge-
lehrt wird. Dadurch ladst du deine Batte-
rie auf, also deinen Vitalkorper, der durch
zu viel physische und geistige Aktivitat
wihrend der Woche erschépft ist. Ube in
diesem Zeitraum den fiinffachen Pfad von
Babaji‘s Kriya Yoga, um immer mehr von
deinem Potenzial zu verwirklichen, mehr
zu tun und mehr zu erreichen.

Uberlege, wie du dein Leben vereinfa-
chen und unnotige Aktivitdten, den Kon-
sum materieller Dinge, Ablenkungen und
gewohnheitsmafdige Geniisse loslassen
kannst. Folge dem Yoga-Prinzip ,einfaches
Leben und anspruchsvolles Denken®.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal %«



Widme einen Teil deiner Zeit und
Energie dem Karma-Yoga, dem selbstlo-
sen Dienst ohne Anhaftung an die Ergeb-
nisse. Karma-Yoga ist eine der besten,
aber am wenigsten geschatzten Aktivita-
ten eines ganzheitlichen Yoga. Du wirst
eine unbegrenzte Energiequelle erschlie-
8en. Ein Karma-Yogi ist immer bereit,
anderen zu helfen. Ein Karma-Yogi fiihrt
seine Handlungen so geschickt und be-
wusst wie moglich aus. Solange du inkar-
niert bist, bist du gezwungen, zu handeln
- selbst wenn du irgendwo in einer Hohle
sitzt. Deshalb sollte dein Handeln deinem
Erleuchtungsprozess dienen und nicht
deinem Ego! Sei Beobachter, wenn du
handelst. Wenn die Dinge gut laufen,
danke Gott! Wenn sie schlecht laufen,
ibernimm die Verantwortung dafiir und
lerne so viel wie moglich aus der Erfah-
rung, anstatt Gott die Schuld zu geben!

Auf diese Weise arbeiten sich die kar-
mischen Folgen deiner fritheren Handlun-
gen allmahlich ab und schwinden. Und du
wirst in Zukunft keine weiteren karmi-
schen Folgen mehr verursachen, weil
deine Handlungen nicht durch Anhaftung
motiviert sein werden. Du wirst dich nicht
mehr als Opfer fiihlen. Stumpfsinn,
Schuldzuweisungen an andere und an
deine Umstdande werden dich allmahlich
nicht mehr tangieren. Du wirst deinen
Dharma entdecken, den Weg des richtigen
Handelns, das Tao, und dir selbst und
anderen Freude bereiten.

Wenn du ein sehr aktiver Mensch bist,
dem das Meditieren schwerfallt, wird dir
der Weg des Karma-Yoga, wie er in der
Bhagavad Gita beschrieben ist, ebenfalls
dabei helfen, Erleuchtung zu erlangen.

Ein Karma-Yogi, der dies mit Bhakti
Yoga und Jnana Yoga kombiniert hat,
fihlt, dass Gott alles macht und dass er
oder sie lediglich ein Instrument in den
Handen des Herrn ist.

Zweifel ist die Tendenz unseres Geis-
tes, etwas in Frage zu stellen. Ist dies nicht
von der Suche nach Antworten begleitet,
besteht die Gefahr zynisch zu werden.
Man ist nicht mehr bereit, sich weiter zu
bemiihen. Das betrifft vor allem sehr
intellektuelle Personen. Selbst wenn sie
eine befriedigende Antwort erhalten
haben, geniefdt ihr Intellekt das Zweifeln
um des Zweifelns willen. Solche Personen
lesen jahrelang Biicher tliber Yoga, prakti-
zieren ihn aber nie. Ihr Intellekt erlangt zu
viel Befriedigung aus dem Spiel des Hin-
terfragens und der Suche nach neuen
Reizquellen.

Ein guter Yoga-Schiiler wird seine
Zweifel aufschreiben, zum Beispiel, wie
man eine Kriya praktiziert, die bei der
Einweihung gelehrt wurde und dann nach
einer Antwort suchen, indem er die Noti-
zen durchsieht, einen anderen Schiiler
oder den Lehrer fragt. Ein schlechter
Schiiler bemiiht sich nicht, seine Zweifel
beziglich der Praxis der Kriya auszurau-
men und gibt folglich den Versuch auf, sie
zu liben.

Zweifel konnen helfen, gute Fragen zu
stellen, aber oft braucht es Geduld, bevor
man die Antwort finden kann. Schreibe
also deine Zweifel in Form klarer Fragen
in dein Notizbuch und suche nach Mog-
lichkeiten, die Antworten darauf bei dei-
nem Lehrer, in heiligen Texten oder wah-
rend der Meditation zu finden.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal %«



Manche Fragen kénnen nur beantwor-
tet werden, wenn man seinen Blickwinkel
andert. So kann man beispielsweise Gott
nie ,kennen“ Man kann auch nie wissen,
was ,Bewusstsein“ ist. Denn ,Wissen”
impliziert die getrennte Existenz des
Wissenden, des Gewussten und ihrer
Beziehung im Wissen. Wo existieren Gott
und Bewusstsein nicht? Wenn sie tatsich-
lich tiberall sind, besteht keine Maoglich-
keit, sie als etwas anderes als sich selbst
zu erkennen. Durch einen Perspektiven-
wechsel, durch véllige Prasenz und Identi-
fikation mit dem Wesen des Selbst kann
man sich jedoch Gottes und dessen be-
wusst werden, was bewusst ist. Man kann
erkennen, dass, obwohl der Korper oder
der Geist leiden konnen, ,ich“ nicht der
Korper oder der Geist bin, und dass der
Zweck des Leidens darin besteht, uns
dabei zu helfen, dies zu erkennen.

Zweifel konnen deine Motivation, Yoga
zu praktizieren, zerstoren, wenn du sie

nicht als Fragen formulierst und nach
Antworten suchst. Mit Stumpfsinn kom-
biniert, bemiiht man sich nicht, Ver-
schworungstheorien, populistische Appel-
le, die Emotionen triggern sollen, Desin-
formation und Fehlinformation in Frage
zu stellen. Die yogische soziale Ein-
schrankung zur Wahrhaftigkeit oder
Satya wird ignoriert. Wenn man jedoch
Krankheit und Stumpfsinn {iberwindet,
fallt es einem leichter, sich zu bemiihen,
Antworten auf Fragen zu finden und so
Zweifel zu beseitigen.

Diese drei Hindernisse - Krankheit,
Stumpfsinn und Zweifel - sind die ersten
von neun Ablenkungen fiir anhaltende
innere Achtsamkeit, die Patanjali in sei-
nem Yoga Sutra 1.30 beschreibt. Weitere
Informationen hierzu findest du in den
Kriya Yoga Sutras von Patanjali und den
Siddhas, erhaltlich im Online-Buchhandel
bei www.babajiskriyayoga.net.

Jesus und Yoga

Wer war Jesus?

2. Die paradoxen und einander dhnlichen Lehren
von Jesus und den Yoga Siddhas

von M. G. Satchidananda

Es gelang den friih-orthodoxen Chris-
ten, ihre Auffassung von Christentum fest
zu verankern - 493 n. Chr. im nicdnischen
Glaubensbekenntnis, das deklarierte,
Jesus Christus sei wahrhaftig Gott und
wahrhaftig Mensch, ohne eine logische

Erklarung dieses Paradoxons zu geben.
Wie kann man sowohl unendlich wie auch
endlich sein? Gottlich und menschlich?
Jesus stellte keine spezifischen Behaup-
tungen bezliglich Seiner Selbst auf. Er
behauptete nie, der ,,Gesalbte” zu sein, der

Babaiji’s Kriya Yoga Journal @é/


https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php

Christus, der Messias. Wer war Er also
dann?

Georg Feuerstein greift dieses Dilem-
ma auf lberzeugende Weise auf: ,Wenn
wir irgendetwas aus den Jahrhunderten
christlich-scholastischer Bemiihungen
lernen konnen, dann ist es dieses: Um die
Gottlichkeit des menschlichen Meisters zu
begreifen, miissen wir uns mit dem Para-
doxen abfinden, das dem Wesen des er-
leuchteten Menschen innewohnt. (aus
Georg Feuerstein, The Guru Function)

Ein Paradoxon umfasst zwei Aussagen,
die beide wahr sind, sich aber widerspre-
chen. Ihr Zweck ist es, den Lesenden dazu
zu bringen, eine zugrundeliegende Wahr-
heit auf eine nicht-traditionelle Weise zu
entdecken. Ein Beispiel dafiir ist dieser
paradoxe Ausspruch, der Jesus zuge-
schrieben wird: , Liebt eure Feinde.”

Besonders westliche Menschen haben
ihre Probleme mit Paradoxien. Sowohl
Hebraisch, als auch Griechisch und Latein
sind dualistische Sprachen, auf denen die
westliche Weltsicht beruht. Wir denken
und sprechen in Begriffen von ,richtig

«

und falsch® ,hoch und niedrig®, ,heilig und
profan®, ,wahr und unwahr, ,Gott und
Mensch”. Diese Begriffe schliefien sich
gegenseitig aus. Wenn etwas zwei sich
ausschliefdende Qualitaten aufweist, so ist
es ein Paradoxon und verwirrt die menta-
len Muster, auf deren Grundlage wir die
Welt wahrnehmen und tiber sie nachden-

ken.

Da die mutmafilichen Worte von Jesus
ins Griechische und spater in andere
Sprachen tiibersetzt - und verfremdet -
wurden, fallt es noch schwerer, das Pha-
nomen ,Gott-Mensch” zu verstehen. Der
Gottmensch erblickt das transzendente
Eine im Vielen. Er sieht das ,Koénigreich
des Himmels“ hier und jetzt, im Innen und
im Aufden. Wie soll Er das innerhalb eines

dualistischen Sprachkonzepts ausdri-
cken? Metaphern, Sinnbilder, Paradoxa,
Gleichnisse und Parodien dienen alle
dazu, die dualistischen Denkgewohnhei-
ten der Zuhorer zu erschiittern. Sie for-
dern dazu heraus, jenseits von Worten,
Logik und Glaubensbekenntnissen eine
neue Perspektive einzunehmen, um dann
in die Stille reinen Bewusstsein zu einzu-
treten.

Ahnlichkeiten zwischen Jesus, den
Yoga Siddhas und ihren Lehren

Ein Vergleich zwischen den Lehren von
Jesus und jenen der Siddhas lasst bemer-
kenswerte Ahnlichkeiten erkennen:

Die Lehrweise: Jesus lehrte in Gleich-
nissen, Metaphern, Paradoxa und Paro-
dien; er vermittelte tiefe Weisheiten in
einer Form, in der sie von ungebildeten
Zuhorern leicht verstanden und im Ge-
dachtnis behalten werden konnten. Jesus
war zutiefst ikonoklastisch; er versuchte
seine Zuhorer aufzuriitteln und sogar zu
schockieren, damit sie den Geist, den
innewohnenden ,SpiritY anstelle der
Buchstaben des jlidischen Gesetzes und
der Verehrungsrituale erkennen wiirden.
Die Yoga Siddhas lehrten in Form von
Gedichten und in der Sprache des einfa-
chen Volkes, so dass ihre Lehren fiir einfa-
che Menschen verstandlich und einprag-
sam waren. lhre Sprache enthielt eben-
falls Paradoxa und beabsichtigte, die
konventionellen = Anschauungen ihrer
Zuhorer zu erschiittern.

Man kann den Ausspriichen von Jesus
wie auch den Gedichten der Siddhas meh-
rere Bedeutungsebenen zumessen. Die
tiefsten Bedeutungen kénnen nur Initiier-
te verstehen, die von einem spirituellen
Meister darin unterrichtete wurden, wie
man durch Praktiken wie Meditation und

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Stille Zugang zur inneren Realitdt finden
kann. Die christlichen Gnostiker betonten
nachdriicklich, ebenfalls solche Initiatio-
nen erhalten zu haben. Es gibt authenti-
sche Hinweise in der Bibel darauf, dass
Paulus, Judas und Thomas von Jesus in
solche Techniken eingeweiht wurden.

Verurteilung der religiosen Autori-
titen aufgrund der Tempelverehrung:
Jesus verurteilte streng die Pharisder
sowie die Handler im Tempel, und warf
eigenhandig deren Verkaufsstinde um.
Als die Pharisder ihn aufforderten zu
erklaren, mit welcher Vollmacht er spra-
che, antwortete er: ,Ich werde diesen
Tempel zerstoren und in drei Tagen wie-
deraufbauen!“ Durch seine Wiederaufer-
stehung vom Tod bewies er, dass der
wahre Tempel in uns selbst ist.

Auch die Yoga Siddhas lehnten die Be-
tonung von Tempelritualen und die Ver-
ehrung von Gotterstandbildern ab. Nir-
gendwo in ihren Schriften rithmten sie
irgendeine  der populiren  Hindu-
Gottheiten oder deren bildliche bzw.
figrliche Darstellung. Sie lehrten viel-
mehr, dass der menschliche Koérper der
wahre Tempel Gottes sei, und man nur
durch einen Prozess innerer Reinigung
Gott erfahren konne. Den Vertretern aller
orthodoxen Systeme waren die Siddhas
suspekt, da sie die Position vertraten, man
konne Moksa (Freiheit) noch wahrend des
Lebens im physischen Koérper erlangen.
Ihr Ziel war die Vervollkommnung des
Korpers (Kaya-Siddhi).

»Vollkommen“ werden: Der Begriff
Siddha bezeichnet einen Menschen, der
sVollkommenheit“ erlangt hat. Die
Siddhas betrachteten die Verwirklichung
Gottes in einem kranken Korper nicht als
,Vollkommenheit“; vielmehr héatten sie

der Ermahnung Jesu zugestimmt: ,Werdet
vollkommen, wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist!“ Sie strebten danach,
diese Vollkommenheit durch eine fort-
schreitende Reinigung auf allen Ebenen
ihres Wesens zu verwirklichen. So wur-
den sie auf der spirituellen Ebene in der
Vereinigung mit dem Gottlichen zu Heili-
gen und auf der intellektuellen Ebene zu
Weisen, bewandert in allen Themen auf-
grund direkter, intuitiver Wahrnehmung.
Sie wurden zu Siddhas mit tibersinnlichen
Kraften auf der mentalen Ebene, und auf
der vitalen Ebene Maha Siddhas oder
Meister mit noch grofieren Fahigkeiten,
wie die der Materialisierung und der
Beherrschung von Naturkraften. In eini-
gen Fillen, in denen sie die Ego-
Perspektive sogar auf der zellularen Ebe-
ne ihres Korpers vollstandig tiberwanden
und dem Gottlichen {iberantworteten,
erlangten sie physische Unsterblichkeit.
Obwohl die Lehren und Gedichte der
Siddhas von den orthodoxen Eliten und
den gebildeten Kasten Indiens nicht offi-
ziell anerkannt werden, sind sie in der
Bevolkerung beliebt.

Vergebung: Eine der Hauptlehren Jesu
war die Vergebung, z. B. im Vaterunser
(Matthdaus 6.12) oder bei Lukas 6.37:
,Vergib, und dir wird vergeben werden.”
Die Siddhas lehrten, wie man den Einfluss
unterbewusster Neigungen (Samskaras)
auflésen kann, die gemeinhin als Karma
bezeichnet werden, d.h. als Folgen von
Handlungen, Worten und Gedanken. Ver-
gebung und Leidenschaftslosigkeit
(Vairagya) sind auf einer tiefen Verstind-
nisebene Synonyme, und sie nehmen
sowohl in den Lehren Jesu wie in jenen
der Siddhas einen zentralen Stellenwert
ein.

Vergebung ist ein spezieller Aspekt der
Leidenschaftslosigkeit oder Losgeldstheit,

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



wie sie im Yoga praktiziert wird. Wenn
man vergibt, ldsst man los - von Ressen-
timents, Urteilen, Verletztheit und allen
anderen Gedanken oder Empfindungen,
die als eigene Reaktion auf die Handlun-
gen oder Worte einer anderen Person
entstanden sind. Dieses Loslassen wird
nur moglich, wenn man erkennt, dass
man selbst nicht jene Gedanken und Ge-
fiihle ist. ,Uns wird vergeben werden”
bedeutet, dass wir die karmische Ge-
wohnheit auflésen, aus der Verwirrung
heraus, wer wir sind, zu reagieren, und
stattdessen unser urspriingliches Selbst
erkennen und verwirklichen. Sind wir
aber zur Vergebung nicht imstande, so
gehen wir in den Gedanken und Gefiihlen
auf und verlieren das Bewusstsein unse-
res wahren Selbst. Dies zieht weiteres
Leiden nach sich. Dariiber hinaus verstar-
ken wir damit die Samskaras oder Ge-
wohnheitsmuster, die unsere Reaktion
hervorgerufen haben. Die Entwicklung
einer losgelosten Einstellung ist die
grundlegende Methode in Patanjalis Kriya
Yoga. In seiner Yoga Sutra 1.12 heifdt es:
,Durch standiges Uben und durch Loslas-
sen (kommt es zum) Aufhéren (der Iden-
tifizierung mit den Fluktuationen des
Bewusstseins).”

Gott und die Seele: Es sind nicht
zwei! Sowohl Jesus als auch die Siddhas
verwendeten einen dualistischen philo-
sophischen Lehransatz. Mit Bezug auf sich
selbst und Gott betonten die Siddhas: ,Sie
sind nicht zwei“, und die individuelle
Seele (Jiva) wird , der Herr". Philosophisch
kann man dies als ,monistischen Theis-
mus“ bezeichnen, eine Verkniipfung aus
nondualistischem Monismus und dualisti-
schem Theismus. Seele und Gott sind
beide real und sind klar unterschieden,
und doch sind sie eins. Jesus unterschied
manchmal zwischen sich und dem Herrn,

den er ,Vater” nannte, wahrend er zu
anderen Zeiten sagte: ,Ich und mein Vater
sind eins.” Diesen monistischen Theismus
kann man am besten mit Hilfe einer Me-
tapher verstehen: Die individuelle Seele
ist wie die Welle auf der Oberfliche des
Ozeans, also ein Teil oder Teilchen des
Ozeans, doch eine Zeitlang davon unter-
schieden. Sie entsteht aus dem Ozean und
kehrt dort hin zurtck.

Gott ist Liebe: Jesus lehrte, dass Gott,
der ,Vater” nicht nur existiert, sondern
dass Er uns auch liebt. Um Thn zu erken-
nen, misse man aber die Ich-Bezogenheit
und die Anhaftung an die Dinge der Welt
uberwinden. Die Siddhas lehrten, dass
Gott Liebe ist (Anbu Sivam). Mit grofder
Intensitit strebten sie nach der Uberwin-
dung der Ich-Bezogenheit und der Verei-
nigung mit Gott in tiefen
Ekstasezustianden. lhre Dichtung, oft in
der ersten Person geschrieben, driickte
ihre tiefempfundene Hingabe an Gott aus.
Aus religioser Perspektive gesehen, waren
sie Verfechter des Monotheismus. Ihre
Verehrung Gottes fand jedoch nicht in
Tempeln, sondern in ihrem eigenen Inne-
ren statt. Sie praktizierten diese innere
Verehrung in Form von Meditation und
Kundalini Yoga. Das grofdte literarische
Werk der silidindischen Siddhas, das
Tirumandiram, beflirwortet einen Pfad
der Reinigung, auf dem das Feuer der
inneren Gottessehnsucht alles andere
verzehrt.

Auf diesem Pfad kommt man Gott
durch selbstloses Dienen allmahlich na-
her und wird zu Seinem ,Diener” durch
devotionale Handlungen wird man zu
Seinem ,Freund‘, durch Yoga erwirbt man
Seine Qualitaten, und schliefdlich wird
man durch Weisheit eins mit Ihm.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Wichtig ist die Lehre, nicht der Leh-
rer: Jesus hob wiederholt hervor, ,das
Himmelreich ist in euch” (Matthaus 19.24,
Markus 4.30 und Thomas 20.2-4). Sowohl
in den synoptischen Evangelien wie auch
im Thomasevangelium ist ,das Himmel-
reich“ das zentrale Thema der Lehren
Jesu. In den Paulusbriefen und im Johan-
nesevangelium hingegen wird Jesus -
seine Mission und seine Person - zum
Hauptthema. Die liberwiegende Mehrheit
der reputierten Gelehrten ist der Auffas-
sung, dass die beiden letztgenannten
Schriften nur unautorisierte Hinzufligun-
gen enthalten, also Behauptungen, die
Jesus aus unbekannter Quelle in den
Mund gelegt wurden. Die Siddhas ihrer-
seits wiederholten immer wieder, dass
Gott im eigenen Inneren zu finden ist - als
Absolutes Sein, Absolutes Bewusstsein,
Absolute Seligkeit. Sie lehrten, dass dieser
Zustand nur im Samadhi, der ,atemlosen”
Kommunion mit Gott, erfahren werden
kann, und dass Gott, anders als unsere
Seele, unberiihrt ist von Wiinschen und
Karma. Die Siddhas sprachen fast nie liber
ihre Person. Da sie mit allem eins waren,
verspiirten sie keine Neigung mehr, etwas
Besonderes zu sein. Sie lehrten, wie Gott
verwirklicht werden  kann  durch
Kundalini Yoga, die Entwicklung von
Weisheit und verschiedene spirituelle
Disziplinen zur Reinigung von der ego-
zentrierten Perspektive.

Die Transformation des Korpers in
einen befreiten Lichtkorper: Jesus
benutzte die Licht-Metapher, um damit
das Bewusstsein und seine wahre Identi-
tat sinnbildlich darzustellen: ,Ich bin das
Licht“ (Johannes 8.12). Wie berichtet
wird, wandelte er auch auf dem Wasser
(Markus 6.45-52), stand von den Toten
auf, erschien vierzig Tage spater mehre-
ren Personen und stieg korperlich zum

Himmel auf. Die Siddhas lehrten, dass wir
Absolutes Sein, Absolutes Bewusstsein,
Absolute Seligkeit sind - Sat Chit Ananda.
Die Verwirklichung des Lichtkorpers
(Divya deha oder Cinmaya) galt den
Siddhas als hochste Stufe spiritueller
Entwicklung. Es ist ein ,Korper®, aus un-
endlichem Raum (Vettaveli), eine unbe-
stimmte, unermessliche Weite. Auf dieser
Stufe gliiht der Korper durch das Feuer
der Unsterblichkeit und ist den Machten
von Krankheit und Tod nicht mehr unter-
worfen. Ein solcher Kérper wird ,Licht-
korper” genannt. Selbst die ,Haare” dieses
transmutierten Kérpers werden leuchten,
wie es Tirumular bildlich ausdriickt.
Verwirklicht ein Siddha den Lichtkoérper,
so erlangt er Shiva-Qualitat oder Gottliche
Qualitat. Die Befreiung der Seele wird in
der Siddha-Mystik nicht als ein Akt be-
trachtet, der aufderhalb des physischen
Korpers stattfindet; vielmehr handelt es
sich um Befreiung innerhalb der physi-
schen Lebensspanne (Jiva Mukti).

Die Siddhas lehrten und demonstrier-
ten, dass der Mensch den Tod tiberwinden
kann, wenn er durch vollstandige Auflo-
sung der Ich-Bezogenheit und Hingabe an
Gott einen gottlichen Korper entwickelt.
Dieser Korper ermoglicht es ihm, fir
unbegrenzte Zeit in der Welt zu bleiben.
Verlasst er sie aber doch, dann geschieht
es, weil er von Gott gerufen wird, und
nicht, weil der Korper erkrankt oder
stirbt.

Auffahrt des Korpers: Die Apostelge-
schichte, Vers 1.9, berichtet, wie Jesus,
vierzig Tage nach seiner Auferstehung
von den Toten, korperlich zum Himmel
auffuhr. Wahrend dieser vierzig Tage
erschien er seinen Jiingern und bewirkte
etliche Wunder. Bei Johannes 20.26-29
tiberzeugte sich der ,zweifelnde Thomas“
von Jesu Korperlichkeit, indem er dessen

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Hidnde beriihrte. Der Leib Jesu wurde
nicht begraben. Obwohl dies selten in der
judischen Tradition vorkam, wird eine
Auffahrt gen Himmel im Fall von Enoch
(Genesis 5.24) und dem Propheten Elias
(2. Buch d. Konige 2.11), aber auch von
Abraham, Moses, Jesaja und Esra in den
nicht-kanonischen Schriften erwahnt.

Die siidindische shaivistische Literatur
berichtet iiber mehrere ihrer grofien
Heiligen, die zum Himmel auffuhren,
darunter Manicka Vachagar (705-807 n.
Chr) Thirugnana Sambanthar, Muruga
Nayanar, Anaaya Nayanar, Amarneethi
Nayana, Kotpuli Nayanar, auch die be-
rihmte Dichterin Andal und die grofden
Acharyas (jene, die durch Beispiel lehren)
Shankara, Ramunuja und Madhva. Sie alle
entschwanden auf eine wundersame
Weise zwischen dem 9. und 11. Jahrhun-
dert. Im 19. Jahrhundert beschrieb der
berithmte Siddha Ramalinga Swamigal
detailliert, wie er seinen Leib in einen
gottlichen Lichtkorper verwandelte. 1874
entschwand er in einem Blitzstrahl aus
violettem Licht. Es wird berichtet, dass er
im Jahr 2003 fiir kurze Zeit einer Gruppe
franzosischer Wissenschaftler erschien,
als sie sein Haus in Mettukupam, Tamil
Nadu, besuchten.

Die Siddhas besingen wiederholt, wie
ihr Korper durch ihre vollkommene Hin-
gabe an Gott transformiert und unsterb-
lich wurde. Tirumular, der Verfasser des
Tirumandiram, verkindet, er habe uber
Aonen in einem gottlich transformierten
Korper gelebt:

»Ich lebte in diesem Korper fiir Abermil-
lionen von Jahren.

Ich lebte in einer Welt, wo es weder Tag
gibt noch Nacht.

Ich lebte unter den FiifSen des Herrn.”

(Tirumandiram, Vers 80)

10

,Ich habe die segensreiche Gnade der
Shakti (spirituelle Energie) verwirklicht,

der reinen Shakti (Macht Gottes), offen-
bart im Fleisch des Korpers.

Ich habe den Meister des Wissens in
Einheit verwirklicht,

der, als Er zu mir wurde, Er selbst wurde
(d. h. ich wurde Er),

Er, der Ursprung der Gétter und das al-
les iiberstrahlende Licht der Unermess-
lichkeit.”

(Tirumandiram, Vers 2324)

,In Einheit lebte ich viele Aonen des Le-
bens, indem ich im inneren Bewusstsein
eins wurde,

eins mit dem Zustand des Gottlichen,
eins mit dem supramentalen Himmel,
und eins mit dem Bewusstsein selbst.
(Tirumandiram, Vers 2953)

Was mit Jesus am Ende seines Lebens
geschah, ist auch ein Teil seiner Lehre.
Den Siddhas zufolge kann die Seele nach
dem Tod des Korpers zu einem der vielen
Himmel oder niederen Astralebenen
gehen, auf denen sie moglicherweise
leidet. Doch letztendlich wird die Seele
wieder in eine Reinkarnation zurtckge-
zogen, um ihre latenten Wiinsche zu erfiil-
len. Diesem Kreislauf der Wiederverkor-
perungen kann man entkommen, indem
man zu einem Jivan Mukta, zur ,befreiten
Seele” wird. Eine wahrhaft befreite Seele,
so lehrten die Siddhas, ist jedoch ,der
wahrend seines Lebens befreite Mensch.

Widerstand und Verfolgung durch
die religiosen Amtstriager: Die Priester
und Phariséer, die Davids Tempel in Jeru-
salem leiteten, sahen sich von Jesus in

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



ihrem privilegierten Status bedroht; des-
halb formierten sie einen Widerstand
gegen ihn und lief3en ihn kreuzigen. Jesus
wollte die Juden nicht von den ROmern,
sondern von ihrer spiritueller Unwissen-
heit und der Furcht vor Gott befreien. Er
unterrichtete sie durch Gleichnisse und
initiierte ausgewahlte Jiinger in esoteri-
sche Praktiken, mit deren Hilfe sie Gott im
Inneren erfahren konnten. Die Siddhas
ziehen sich bis zum heutigen Tag die
Gegnerschaft der Brahmanen zu, die mit
ihren erworbenen Anspriichen eine Inter-
essensgruppe innerhalb des Hinduismus
bilden. In Indien verwaltet die
Brahmanenkaste seit alters her die Tem-
pel und fungiert als Mittler zwischen dem
einfachen Volk und den Goéttern des hin-
duistischen Pantheons. Durch die Siddhas
sahen die Brahmanen ihre Beliebtheit in
der Bevolkerung in Frage gestellt. Um ihr
Prestige nicht zu verlieren, verurteilten
viele Brahmanen die Siddhas und mach-
ten sie lacherlich. Die Siddhas und andere
Yoga-Meister weihten ebenfalls nur die
fahigsten Schiiller in die esoterischen
Praktiken von Kundalini Yoga und Medita-
tion ein.

Die innere spirituelle Erfahrung
wird iiber die Autoritit der Schriften
gestellt: Jesus legte grofderen Nachdruck
auf Liebe und innere Erfahrung, die
Kommunion mit Gott, als auf das Gesetz
des Alten Bundes. Die Siddhas wiesen
Feueropfer und Rituale zuriick, denen die
Veden grofde Bedeutung beimafden. Sie
lehnten auch die ultimative Autoritat der
Schriften ab und hoben stattdessen die
personliche mystische Erfahrung sowie
den inneren Pfad zu Gott durch Kundalini
Yoga hervor. Sowohl Jesus als auch die
Siddhas lehrten aus einem erweiterten
Bewusstseinszustand heraus, und sie
strebten danach, ihn mit anderen zu tei-

11

len. Da sie wussten, dass dieses erweiter-
te Bewusstsein nicht mit blofen Worten,
ob gesprochen oder geschrieben, vermit-
telt werden kann, versuchten sie, die
Perspektive ihrer Zuhorer zu verdandern.
Sie benutzten dazu Lehren und Worte der
Schrift zur ersten Vorbereitung, um dann
die qualifiziertesten und aufrichtigsten
Anhanger in spirituelle Disziplinen ein-
zuweihen, die ihnen zur Erfahrung Gottes
verhelfen sollten. Gott kann durch theolo-
gische Unterscheidungen oder &dufdere
Rituale nicht erkannt und erst recht nicht
darin eingefangen werden. Jesus verwarf
das Alte Testament nicht, doch er ver-
suchte seinen Zuhorern zu helfen, tuber
die Buchstaben des jiidischen Gesetzes
und dessen Vorschriften hinauszugelan-
gen, um deren spirituellen Gehalt zu er-
fassen. Er versuchte ihnen zu zeigen, wie
sie in das ,Konigreich des Himmels“ ein-
treten konnen, indem sie sich von allen
egoistischen Tendenzen reinigen, denn
diese Uberwindung des Egos erméglicht
es, sich im Herzen des eigenen Hochsten
Selbst zu zentrieren.

Der Siddha Patanjali erklart: ,Gott
(Ishvara) ist das besondere Selbst, unbe-
rihrt von Belastungen, Handlungen, de-
ren Auswirkungen (Karma) oder irgend-
welchen unterschwelligen Eindriicken
von Wiinschen.“ Daher kénnen wir Gott
erkennen, indem wir unser wahres Selbst
als reines Bewusstsein verwirklichen, das
hinter der Maske der Korper-Geist-
Personlichkeit verborgen ist. Mit der
Verwirklichung des Selbst dehnt sich das
Bewusstsein allmahlich aus, und man
realisiert Gott als Absolutes Sein, Absolu-
tes Bewusstsein und Absolute Seligkeit.

Wunder und iibernatiirliche Krafte:
Jesus bewirkte dank seiner besonderen
Krafte oder Siddhis viele Wunder. Im
Johannesevangelium 2-11 wird {iber

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



sieben Wunder berichtet: Verwandlung
von Wasser zu Wein; Fernheilung eines
Knaben; Heilung eines Gelahmten, Verge-
bung seiner Siinden; wunderbare Ver-
mehrung von Brot und Fisch; Wandeln auf
dem Wasser; Heilung eines Blinden; Auf-
erweckung eines Toten.

Die Geschichte von der Heilung eines
Gelahmten findet sich in allen vier Evan-
gelien. Zwar unterscheidet sich die Versi-
on von Johannes deutlich von den Darstel-
lungen in den anderen Evangelien, doch
bestehen geniigend Ubereinstimmungen,
die darauf hinweisen, dass sie letztlich
alle aus einer gemeinsamen miindlichen
Uberlieferung stammen. Experten kamen
allgemein zu dem Schluss, dass das erste
der oben erwahnten Wunder nicht die
Ubertragung der Vollmacht zur Vergebung
der Siinden von Jesus auf seine Jlinger
beinhaltete.

Die Siddhas hatten viele Siddhis (be-
sondere Krafte), dank derer sie dhnliche
Wunder bewirken konnten. Laut Tamil-
Lexikon bedeutet Siddhi ,Realisierung®,
,Erfolg®, , Errungenschaft, ,endgiiltige
Befreiung”. Gemeint ist eine ,Errungen-
schaft” oder ,Verwirklichung” in Verbin-
dung mit den iiber-physischen Welten. In
den heiligen Hymnen des siidindischen
Shaivismus, die als Tevaram bekannt sind,
bedeutet der Begriff Siddhi, ,Erfolg“ bei
der Verwirklichung Gottes zu haben. Das
dritte Kapitel der Yoga-Sutras von Patan-
jali verzeichnet nicht nur achtundsechzig
solcher Siddhis, sondern beschreibt auch,
wie diese Fahigkeiten durch eine Kombi-
nation aus kognitiver Absorption und
gleichzeitiger Konzentration auf das Er-
wiinschte entwickelt werden kénnen.

Die Tradition spricht von acht Siddhis,
den sog. Asta Siddhis. Es gibt davon drei
Typen: zwei Siddhis des Wissens (Garima
und Prakamya), drei Siddhis der Kraft
(Isitva, Vasitva und Kamavasayitva) und

12

drei Siddhis des Korpers (Anima, Mahima
und Laghima). Garima bedeutet die Fa-
higkeit, uiberall hinzukommen. Prakamya
meint die Freiheit des Willens oder die
Fahigkeit, natiirliche Hindernisse zu
tiberwinden. Isitva ist die Fahigkeit, zu
erschaffen oder Kontrolle auszuiiben.
Vasitva ist die Macht, die gesamte Schop-
fung zu beherrschen. Kamavasayitva ist
die Fahigkeit, alles Erwiinschte zu erlan-
gen oder auch den Zustand der Wun-
schlosigkeit zu verwirklichen. Anima ist
die Fahigkeit, so winzig wie ein Atom zu
werden. Mahima ermdglicht es, sich un-
endlich auszudehnen. Laghima ist die
Befdhigung zur Levitation.

Buf3e, innere Reinigung und Erwerb
von Wunderkriften: Jesus verbrachte
meditierend und betend vierzig Tage in
der Wildnis und erwarb dadurch grofe
Krafte. Die Siddhas fiihrten ahnliche
Ubungen (Tapas) durch, die zu besonde-
ren Kriften oder Siddhis fiihrten. Tapas
bedeutet , Askese” oder ,intensive Praxis®,
wortlich: ,Geradebiegen durch Feuer,
abgeleitet von ,tap” (erhitzen). Es bezieht
sich auf jede intensive oder ausgedehnte
Praxis zur Selbst-Verwirklichung, bei der
man die natiirlichen Neigungen von Kor-
per, Gefiihlen und Verstand tiberwindet.
Aufgrund korperlicher, emotionaler und
geistiger Widerstande konnen Hitze oder
Schmerz zwar als Nebenerscheinungen
auftreten, sie sind aber nie das Ziel. Wie
die Evangelien berichten, wurde auch
Jesus wiahrend der Zeit seiner Askese in
der Wildnis durch viele Versuchungen
herausgefordert. (Lukas 4.1-14, Markus
1.12-13, Matthaus 4.1-11)

Durch Tapas werden die Unreinheiten,
die den physischen, vitalen und mentalen
Korper beeintrachtigen, Schritt fiir Schritt
eliminiert. Dadurch konnen sich die fiinf
subtilen Sinne (die mit den Kérpersinnen

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



korrespondieren) wie Hellsehen, Hellho-
ren usw. entwickeln, und der Kérper wird
unverletzlich, anmutig und schon. Das
Tirumandiram enthdlt tiber hundert ver-
schiedene Hinweise auf die Vollendung
des Korpers und der Sinne.

Patanjali sagt im Yoga-Sutra 111.4, dass
Siddhis aus einem Zustand der Kommuni-
on mit Gott resultieren, worin Konzentra-
tion, Meditation und Samadhi miteinan-
der verbunden sind. In I[V.1 fligt er weitere
Faktoren hinzu, wie eine spezielle Geburt,
Krauter, Mantras und Tapas, d. h. intensive
Yoga Praxis.

Offentliche Zurschaustellung be-
sonderer Fahigkeiten: Jesus ermahnte
haufig die Zeugen seiner Wunder, insbe-
sondere seiner Heilungen, anderen nicht
zu erzdhlen, was sie gesehen hatten. Wa-
rum? Patanjali zufolge sind Siddhis, aus
der weltlichen Perspektive betrachtet,
zwar wunderbare Verdienste; doch wenn
man sie zum Selbstzweck macht, verhin-
dern sie die Vervollkommnung des Sa-
madhi-Zustandes (Yoga-Sutra I1.37). Wie
alles andere konnen sie zum Wunschob-
jekt werden, sowohl fiir den Besitzer von
Siddhis, als auch fir die Zeugen ihrer
Anwendung. So besteht die Gefahr, dass
man von seiner spirituellen Aufgabe, der
Verwirklichung Gottes, abgelenkt wird. An
sich gesehen, ist an der Zurschaustellung
von Siddhis jedoch nichts Falsches. Sie
gleichen Hinweisschildern am Weg - fiir
den, der sie manifestiert, und fiir jenen,
der ihr Zeuge ist. Der Siddha Pambatti
formulierte es so: ,Wer die Selbst-
Verwirklichung erreicht hat, wird sie
nicht zur Schau stellen; doch wer sie nicht
erreicht hat, stellt sie zur Schau. Dr.
Ganapathy machte folgende Beobachtung:
,Fur den wahren Siddha, den echten
Kundalini Yogin, sind diese Siddhis von
enormen Wert. Sie weisen darauf hin,

13

dass er sich in einem Prozess befindet,
durch den er sich selbst von der Bindung
an die Naturgesetze und von karmischer
Bestimmung fiir immer unabhdngig
macht, und die Strukturen weltlichen
Empfindens niederreifst. Siddhi driickt die
Qualitdt der vom Siddha erlangten mysti-
schen Erfahrung aus. Das wirkliche Siddhi
besteht in einer inneren Umwandlung,
einer inneren Welt des Einsseins, dem
Eintreten in den Strom der Befreiung.
Verboten ist nicht der Erwerb von Siddhis,
sondern deren Zurschaustellung vor
anderen.”

Soziales Engagement und Aufzeigen
des spirituellen Pfads: Sowohl die
Siddhas wie auch Jesus zeigten ein hohes
soziales Engagement. Jesus verlief Johan-
nes den Taufer, lehnte dessen Asketentum
und Glauben an das nahe Weltenende ab,
ging in die bevolkerten Ortschaften zu-
riick und verkehrte mit Steuereintreibern
und anderen Personen schlechten Rufs. Er
heilte die Kranken, speiste die Armen und
lehrte seinen Zuhorern, dass sie durch
Lauterung in das Himmelreich eintreten
konnen, indem sie sich z. B. von ihrem
Besitz trennen. Er ermutigte zu einer
Gegenkultur gegeniiber der etablierten
Tradition. Mit seinen Parabeln und Lehren
eroffnete er den Menschen eine neue,
tiefe Perspektive ihrer selbst, des ,Konig-
reich Gottes“ und einer neuen gesell-
schaftlichen Ordnung, die von Liebe re-
giert wird. Die Siddhas versuchten, jedem
Menschen den Weg zu Gott zu zeigen. Sie
lehrten, was zu tun und zu beachten sei,
um Samadhi zu erfahren - dazu zihlten
insbesondere Kundalini Yoga, hygienische
Lebensbedingungen und Arzneien - und
was man besser vermeiden solle.

Das Konzept, einem jeden den Pfad zu
zeigen, unabhdngig von Kaste, Glaube,
Geschlecht, Religion oder Nationalitit,

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



findet sich sowohl im buddhistischen
Bodhisattva-Geliibde, als auch im
Arrupadai der tamilischen Siddhas. Fir
die Siddhas erlangte diese Idee eine tief-
greifende soziale und philosophische
Bedeutung. Sie unterstreicht das Geltibde,
der Menschheit dank eigener Erleuchtung
zu helfen. Thre Lieder und Gedichte sind
Hinweise auf den Pfad der Selbst-
Verwirklichung fiir den Wahrheitssu-
chenden. Die Siddhas wollten, dass jeder
sich an dem erfreuen kann, woran sie sich
selbst erfreuten. Sie hatten den liebevol-
len Wunsch, Wohlergehen, Gliick und
Solidaritat zwischen allen Wesen zu si-
chern. Anderen Menschen den spirituel-
len Pfad zu zeigen, wurde als der hochste
altruistische Akt betrachtet. Die Siddhas
hatten das tiefe Empfinden, dass es echte
Freiheit nicht in der Isolation gibt. Hier
geht es um eine wichtige Unterscheidung:
Die meisten Yogis im Osten streben nach
individueller Befreiung (Moksha), um dem
karmischen Rad von Geburt und Tod zu
entkommen, den endlosen Wiedergebur-

14

ten in der Welt des Leidens. Die Siddhas
jedoch wollten, wie auch Jesus, jedem
Menschen den Pfad der Befreiung aus den
endlosen Sorgen der Welt weisen. lhre
Hoffnung galt der breiten Masse der Men-
schen: sie alle sollten zum ewig-einen,
allverbundenen, allvereinenden Selbst-
Wissen gelangen, dem Himmelreich hier
auf Erden. Sri Aurobindo, einer der grof-
ten Siddhas und Weisen in moderner Zeit,
bezeichnete diesen Prozess als ,supra-
mentale Evolution®,

Dieser Artikel ist ein Auszug aus dem 2.
Kapitel von Jesus und die Yoga Siddhas -
Lehren der Weisheit, von Marshall
Govindan. Um ein Exemplar zu erwerben,
besuche den Online-Buchladen unter
www.babajiskrivayoga.net.

Siehe auch die Website:

www.jesusandyoga.net

3. Die Kraft des Prana nutzen
von Durga Ahlund

Ich habe einen Enkelsohn, der in das
autistische Spektrum fallt. Er spricht
nicht, aber er teilt seinen Lieben sein
Verstindnis auf einer tieferen Ebene mit
als die meisten. Er ist ein kluges, naturlie-
bendes Wesen mit einer sanften Seele,
aber mit einer Energie, die wild und frei
ist. Er ist ein Energiebiindel in stindiger
Bewegung und strahlt kinetische Energie
aus, wie ein Teilchenbeschleuniger. Er ist
unendlich neugierig, hat aber auch Angst-
zustande, die ziemlich lahmend sein kon-
nen. Interessanterweise weifd er sich auf

natiirliche Weise zu beruhigen und zu
regulieren, eine Gabe, mit der er geboren
wurde. Wir leben jetzt in Rhode Island
und haben das grofle Gliick, von einer
wunderschonen Natur umgeben zu sein.
Es gibt Sandstrinde an einer ruhigen
Bucht, die zum Schwimmen und Paddeln
einladen, und felsige Abschnitte auf der
wilderen Atlantikseite, die aber sicher
genug sind, um das Surfen auszuprobie-
ren. Wir haben gesunde Walder mit lan-
gen, wundersamen Wegen und langen,
gewundenen Pfaden entlang der Kiiste,

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


https://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php
https://www.jesusandyoga.net/german/index.html

auf denen er gerne stun-
denlang spazieren geht.
Er fiithlt sich auch zu
absoluter Stille hingezo-
gen und kann erstaunlich
lange in einer einfachen
Sitzposition verbleiben,
tief konzentriert auf die
Natur selbst. Ins Wasser
zu tauchen, zu schwim-
men, in die Luft zu sprin-
gen, sich in die Liifte zu
schwingen oder einfach
nur den Wind in seinen
Haaren zu spiiren, bringt ihn zu lautem
Lachen und Entziicken. Sein herzhaftes
Lachen aus dem Bauch heraus kann einen
vollig Fremden bezaubern.

Von klein auf hat er ganz spontan Yoga-
Asanas praktiziert. Schulterstand, Kopf-
stand und Pflugstellung sind seine Lieb-
lingshaltungen in Stresssituationen. Wenn
er sich flr ein paar Minuten auf den Kopf
stellt, reguliert sich sein Korper, er beru-
higt sich und ist bereit, sich wieder den
Anforderungen der Schule zu stellen. Er
hat unendlich viel Energie. Es macht ihm
unendlich viel Freude, einfach nur zu sein
oder etwas zu tun. Er weifd intuitiv, wie er
seine Energie speichern und wiederher-
stellen und seinen Geisteszustand heilen
kann, wenn er angstlich ist. Er liebt das,
was ist, ohne zu verlangen, dass etwas
oder jemand anders ist. Darin besteht das
Geschenk, das Gavin ist. Er ist meine
Inspiration.

Wir alle wollen und verdienen Ge-
sundheit und Gliick und die Energie, un-
sere Traume zu verfolgen. Manchmal
scheint unsere Energie endlos zu sein,
und unser Leben hat Schwung, und wir
werden mit wenig Anstrengung vorwarts
getrieben. Zu anderen Zeiten lasst unsere
Energie nach und wir befinden uns in
einer totalen Sackgasse. Was wir versu-

15

chen, scheitert, selbst
das, was Bestand hatte,
kann darunter leiden.
Wir scheinen nichts zu
erreichen, selbst wenn
wir uns grofe Miihe
geben. Was ist es, das
unsere Umgebung ent-
weder empfanglich oder
unempfanglich fir uns zu
machen scheint?

In jedem von uns gibt
es eine natirliche Ord-
nung und eine natiirliche Balance in unse-
rem Korper, unserem Geist und unserem
Leben. Wenn einer dieser Bereiche aus
dem Gleichgewicht gerdt, werden die
Kommunikationskanile zwischen ihnen
blockiert. Wenn die Kanile der inneren
Kommunikation zusammenbrechen,
werden wir abgetrennt und negativ. Wenn
wir nicht im Einklang sind, kénnen wir
selbstzerstorerisch handeln. Da wir nicht
wissen, was wir brauchen, um in Balance
und Wohlbefinden zu wachsen, bleiben
wir in unseren mentalen Geschichten und
Emotionen stecken und konnen Verwir-
rung, Stagnation und Apathie oder Angst,
Furcht und Arger erleben.

Wohlbefinden erfordert Gleichgewicht,
einen ausgeglichenen und harmonischen
Zustand von Korper, Geist und Seele.
Unser Leben und das, was wir vom Leben
wollen, miissen mit der Energie, die uns
zur Verfligung steht, in Einklang gebracht
werden. Was wir uns vom Leben wiin-
schen, muss im Gleichgewicht sein mit
dem, was im Moment moglich ist. Und
was wir fiir andere und von anderen
wollen, muss in diesem Moment moglich
sein. Von Augenblick zu Augenblick miis-
sen wir einen Zustand der Ausgeglichen-
heit wahlen. Wir miissen uns dafiir ent-
scheiden, uns der Gegenwart bewusst zu
sein und flexibel zu bleiben, um das Leben

Babaiji's Kriya Yoga Journal 2



zu schatzen, wie es sich prasentiert. Da-
riber hinaus muss die Energie, die wir
aufnehmen, grofler sein als die Energie,
die wir fiir jeden Tag brauchen. Die meis-
ten von uns leben nur von der Energie, die
in den Zellen unseres Korpers gespeichert
ist. Die meisten von uns verstehen nicht,
dass wir zusatzliche Energie aus unseren
Yogapraktiken, aus der Natur oder aus der
Freude am Leben selbst schopfen konnen.

Unsere Yogapraxis ermoglicht uns den
Zugang zu einer hoch schwingenden
vitalen Lebensenergie. Ohne Yogapraxis
konnen wir immer noch auf einen hohe-
ren Grad an Lebensenergie zugreifen,
indem wir uns direkt in der Natur aufhal-
ten. In jedem Fall miissen wir lernen, wie
wir am besten auf diese Energie zugrei-
fen, sie speichern und fiir alle Handlungen
und Aktivititen des Lebens wiederher-
stellen konnen. Denn es ist diese hohere
Energieschwingung, die unseren Zustand
von Gliick und Wohlbefinden beeinflusst.

Unsere  Energie  (bioenergetische
Kraft), ob wir sie nun Prana, Chi oder Ki
nennen, wird zwar mit jedem Atemzug
aufgenommen, ist aber kein Sauerstoff.
Und ob wir uns dessen bewusst sind oder
nicht, wir sind in stidndigem Kontakt mit
ihr, in uns und um uns herum. Diese le-
benswichtige, potentielle Energie wird
auch iber die Augen, iiber die Haut durch
Berithrung, durch den Geschmack von
frischen Lebensmitteln und reinem
Quellwasser aufgenommen und durch
Asana, Pranayama, Achtsamkeit, Konzent-
ration und Meditation absorbiert und
zirkuliert.

Die Wissenschaft sagt uns, dass alles
Energie ist. So erklaren auch verschiede-
ne yogische Texte und heilige Schriften,
dass die Zusammensetzung von allem im
Universum Prana ist. Die Hatha Yoga
Pradipika, der klassische Text des Hatha
Yoga, definiert Prana als die vitale Ener-

16

giekraft, die alles Leben und die Schépfung
erhdlt, die die gesamte Schopfung durch-
dringt und sowohl im Makro- als auch im
Mikrokosmos existiert. Prana findet sich im
Makrokosmos als der Ozean des Lebens mit
der Sonne als Zentrum.

In der Tat ist es moglich, Prana-
Kiigelchen in der Atmosphare schweben
zu sehen, aufgrund ihres Glanzes und
ihrer Aktivitat der Bewegung. Prana ist
zur Manifestation auf Licht angewiesen.
Aber Prana ist eine kraftvoll gefiihlte
Erfahrung. Die Vertiefung des Bewusst-
seins fir die Empfindungen im Korper
filhrt dazu, dass man die sich vertiefende
Empfindung der Lebenskraft im Koérper
erfahrt. Man kann spiiren, wie sie sich
durch den Korper bewegt. Man kann ihre
Bewegung in sich spiiren, wenn sie einen
Schmerz im Koérper heilt oder die Verwir-
rung im Geist beruhigt.

Auch wenn Menschen Techniken beno-
tigen, um zu sehen oder zu spiiren, dass
Prana durch sie selbst und in allem zirku-
liert, kann jeder eine enge personliche
Beziehung zu dieser grof3en und homoge-
nen Energiequelle entwickeln. Es gibt
Techniken und natiirliche Aktivitaten, die
einem helfen, sich des Pranas bewusster
zu werden und sich auf ihn einzustimmen.
Unsere Kriya-Yoga-Praktiken sind dafiir
ein absoluter Wegbereiter.

Die Serie der 18 Asanas ist so konzi-
piert, dass sie Raum im Korper schaffen,
die Prana-Kanile 6ffnen und reinigen und
die Sensibilitat fiir reine Empfindungen
im Korper erhohen. Die Pranayama-
Techniken, die den Atem lenken und aus-
gleichen, ziehen den Prana fiir korperli-
che und geistige Aktivitaten an und brin-
gen ihn ins Gleichgewicht. Bandhas sind
muskulare Verschlisse, die den Prana
kanalisieren und nach oben leiten.
Mudras, Achtsamkeit und Visualisierung
magnetisieren und aktivieren den Prana.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



Mantras, Konzentration und Meditation
beruhigen und konzentrieren den Geist,
um sich besser auf den Prana als Energie
und Bewusstsein einzustimmen und ihn
effektiv zu nutzen.

Dartiber hinaus lehrt uns Yoga, dass
Prana immer dann zu uns gezogen wird,
wenn wir die reine Freude am Sein oder
am Tun erfahren. Wenn wir die Freude
oder die Freude am Sein, die Freude an
einer schopferischen Tatigkeit erleben,
indem wir uns ihr ganz hingeben, wird die
Prana-Schwingung erhoht. Wenn du bei
einer kreativen Tatigkeit ganz prasent
bist, wirst du von vitaler Lebensenergie
erweitert, erfiillt und inspiriert. Denk’ an
die Zeiten, in denen du vollig in eine Auf-
gabe vertieft warst und unermiidlich die
ganze Nacht gearbeitet hast. Hast du dich
gefragt, wie du das tun konntest? Kinder,
die in ihr Spiel vertieft sind, werden nie
miide. Ein Baby, das in sein Weinen ver-
tieft ist, kann stundenlang schreien. Das
ist die Kraft der konzentrierten Energie.

Wir kénnen uns mit dieser vitalen Le-
benskraft verbinden und sie aus unseren
Erfahrungen in der Natur schopfen, in-
dem wir uns fiir ihren Frieden und ihre
wilde Schonheit, ihre Unermesslichkeit,
Kraft und Erhabenheit sensibilisieren. Wir
miussen nur lernen, wie wir mit ihr ver-
traut werden konnen. Die Entwicklung
einer Sensibilitat fiir die Energien und die
Heilkraft der Natur kann zu tiefgreifen-
dem Wachstum und Wohlbefinden fiihren.
Gegenwartigkeit und Bewusstsein sind
der Schliissel dazu. Ich glaube, dass ein
Zustand reinen Bewusstseins oder ein
Zustand der Leere notwendig ist, um eine
ego-freie Prasenz mit ihr aufrechtzuerhal-
ten. Die Grof3artigkeit der Natur kann uns
die reine Freude schenken, die wir brau-
chen, um das Ego zu iiberwinden. Je lee-
rer wir sind, desto mehr Raum bieten wir
der Natur, um uns zu erfillen. Jeder Meis-

17

tersurfer wird Thnen das bestatigen. Die-
ser egolose Zustand der Verbundenheit
mit dem Ozean bringt den Surfer mit
seinem parasympathischen Nervensystem
in Einklang, was Gefiihle von Freude,
Frieden, Ruhe, Glick und ,Flow” hervor-
ruft. Dies fordert die Kreativitit, das
Wohlbefinden, die Intuition und die Lo-
sungsfindung, so dass man sich verbun-
den fiihlt und aufbliiht.

Es ist unmdoglich, mit der Kraft der
Natur zu konkurrieren.

Es gibt keine Moglichkeit, mit der Voll-
kommenheit der Natur zu konkurrieren,
also steht der Geist der strahlenden Ener-
gie der Natur nicht im Weg. Die Yoga-
Meister und Siddhas, die in Schriften und
Versen iiber ihre personlichen inneren
Erfahrungen geschrieben haben, sagen
uns: ,Die Natur ist von Gott gesponnen,
damit der Herr einen schonen Ort zum
Leben hat. “ Mit der Natur verbunden zu
sein, das Meditieren lber die Natur, ja
sogar einfach nur in der Natur zu sein,
kann uns ein bewusstes Gewahrsein der
Verbindung zu Allem vermitteln. Regel-
mafdige Begegnungen mit lebendigen
Waildern, griinen Talern, der Weite des
Himmels, der Wildheit oder Sanftheit des
Windes, Felsen und Sand, dem Meer oder
Ozean konnen uns regenerieren. Wir
konnen die subtile Qualitit des Pranas,
das wir einatmen, steigern, nicht nur iiber
den Atem, iiber die Augen oder iiber die
Haut, sondern auch iiber den Geruchs-
sinn, indem wir uns den Diiften der Natur
hingeben, und tber den Hérsinn, indem
wir den nattirlichen, mantrischen Klangen
der Natur lauschen. Diese Verbundenheit
erfordert alle fiinf Sinne.

Wir haben nicht alle die gleiche Fahig-
keit, Energie zu empfangen oder zu spei-
chern. Diese Fahigkeit muss nicht nur

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



durch das entwickelt werden, was wir
regelmaflig tun, sondern auch durch das,
was wir sind. Die Praktiken der Meditati-
on, des Yoga, des Tantra und der ver-
schiedenen Kampfkiinste werden uns
Energie zufiihren, sie erhéhen und im
Korper speichern. Wir miissen jedoch in
einem bestimmten Zustand sein, um eine
hohere Schwingung des Pranas zu emp-
fangen. Es gibt verschiedene Formen von
Prana. Die ,Quantitat® des Pranas wird
durch die personliche Kraft, den Enthusi-
asmus und die effektive Dynamik ange-
zeigt, aber seine ,Qualitat® wird von der
Personlichkeit, den Winschen und Lei-
denschaften und auch von der Seele der
Person bestimmt.

Sehr dynamische Menschen haben eine
instinktive Kraft, Prana effektiv anzuzie-
hen und zu absorbieren. Jemand kann
uber reichlich Prana verfiigen und kraft-
voll sein, aber diese Kraft kann aufgrund
seiner/ihrer Gedanken und Wiinsche eine
hohe oder niedrige Schwingung haben.
Wie du deine Energie verwendest, beein-
flusst auch die Menge, Farbung und Quali-
tat der Energie, die du erhaltst. Wenn du
Energie fiir rein egoistische Zwecke und
mit wenig Bewusstsein nutzt, wirst du
nicht fiir eine hohere Energie- und Be-
wusstseinsschwingung offen sein. Wenn
du beispielsweise auf Egoismus, Arro-
ganz, Zynismus oder Hass konditioniert
bist oder oft prahlerisch und verletzend
sprichst und Methoden anwendest, um
deine Energie zu steigern, wirst du deine
Energie, aber auch deine Reizbarkeit,
Verwirrung und dunklen Emotionen
verstarken. Du warst nicht in der Lage,
auf die hohere Energieschwingung zu-
riickzugreifen, die dich beruhigen und
ausbalancieren kénnte. Der Kontakt mit
Energie allein macht einen also nicht
unbedingt harmonischer, er erfiillt einen
nur mit immer grofderer Kraft.

18

Wohlbefinden wird durch positives
Denken, Ehrlichkeit und Freundlich-
Keit erreicht.

Die Yoga-Schriften lehren uns, dass wir
durch positives Denken und wahrheits-
gemafdes Sprechen sowie durch ehrliches,
grofdziigiges, freundliches und mitfiihlen-
des Handeln eine hohere Energieschwin-
gung erhalten und uns in Gleichmut und
Zufriedenheit verankern. Wenn unsere
Gedanken, Worte und Taten wahrhaftig
und freundlich sind und andere unter-
stitzen, wird unser Prana rein und erfil-
lend sein. Die Disziplin der Freundlichkeit
in Gedanken, Worten und Taten ist eine
hohe Praxis des Yoga. Durch spirituelle
Praktiken konnen wir unsere Energie
nutzen, um unser Nervensystem, unsere
Disziplin und unsere Konzentration zu
starken. Die Ausgeglichenheit entwickelt
sich jedoch entsprechend dem Grad des
Mitgefiihls und der Freundlichkeit, die wir
anderen und uns selbst gegeniiber regel-
maflig zeigen.

Durch spirituelle Disziplin wird unsere
Fahigkeit, eine hohere Energiespannung
zu empfangen und zu tolerieren, erhoht.
Wenn du die Ubungen unterbrichst oder
zu viel davon machst, kann die hohe
Spannung korperliche oder psychische
Probleme verursachen. Maf3igung in allem
ist auch eine hohe yogische Praxis. Fir
geistiges und korperliches Wohlbefinden
muss man richtig und konsequent auf
einen hohen Grad von Prana zugreifen
und ihn nutzen. Das bedeutet, dass man
von einem Ort der angeborenen Giite aus
einen hoheren Grad der vitalen Lebens-
energie der Natur abrufen, sie speichern
und grof3ziigig und bewusst fiir alle Hand-
lungen und Aktivitaten des Lebens nutzen
sollte.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



19

4. Uberwindung allgemeiner Schwierigkeiten bei der
Meditationspraxis

von M. G. Satchidananda

Hier sind einige Fragen, die ich erhalten
habe, und meine Antworten:

Frage: Beim Meditieren beschiftigt
mich der Gedanke an Zeit und korper-
liches Unbehagen.

Wahrend des Sadhana, fiir die Praxis von
Kriya, stelle ich meinen Timer immer auf
15 Minuten, aber ich merke, dass der
Gedanke an Zeit meine Praxis weiterhin
beeinflusst, mir das Gefiihl gibt, ,es sei
lang” und meinen Kérper mit Unbehagen
erfillt. Das erzeugt viele Empfindun-
gen/Emotionen und Ungeduld im Korper.
Mein Korper lasst mich die verschiedenen
Muskelspannungen spiiren. Wie kann ich
mich von Zeit und koérperlichem Unbeha-
gen losen?

Antwort: Ich glaube, du solltest die
Verwendung eines Timers vermeiden. Ich
denke, das ist wahrscheinlich die Haupt-
ursache deines Problems. Befreie dich von
den Gedanken an die Zeit. Normalerweise
dauert es mindestens 15 Minuten, bis
man in einen meditativen Zustand eintre-
ten kann. Nimm dir also mehr als 15 Mi-
nuten Zeit fiir deine Praxiseinheiten.

Eine Minute lang die einzelnen
Dhyana-Kriyas zu iiben, ist nur ein Mini-
mum. Wie viel Zeit du fiir die einzelnen
Ubungen benétigst, hingt davon ab, wie
aufgeregt dein Geist ist. Wenn er sehr
aufgewiihlt ist, musst du vielleicht min-
destens drei bis fiinf Minuten oder mehr
mit Shuddhi verbringen, bevor du mit Eka
Rupa fortfahren kannst.

Es ist offensichtlich, dass dein physi-
scher Korper auch deine Meditationen
stort. Daher empfehle ich dir, einige der
18 Korperhaltungen paarweise fiir min-
destens 20 bis 30 Minuten zu liben und
mit der 18. Haltung, der vollstandigen
Entspannungshaltung, abzuschliefden,
und zwar jeden Tag vor einer deiner Kriya
Kundalini  Pranayama-Praktiken  und
taglichen Meditationen. Versuche auch,
Kissen zu verwenden, um eine bequeme
Position zu finden. Wenn nichts von alle-
dem bequem ist, setze dich wahrend der
Meditation auf einen Stuhl. Wenn dich
deine verschriankten Arme beim Halten
des Swastik-Mudra wahrend der Medita-
tion storen, entspanne deine Arme und
lege deine Hdnde mit den Chin- und
Jnana-Mudras Gibereinander.

Es ist auch hilfreich, vor der Praxis von
Haltungen, Pranayama und Meditation zu
duschen oder zu baden und saubere Klei-
dung anzuziehen, um den physischen und
vitalen Korper zu entspannen.

Ube vor dem Essen. Deine besten Me-
ditationen finden morgens vor dem Friih-
stiick statt, nachdem du die ganze Nacht
gefastet hast. Die Verdauung wird nicht
mit der Meditation um deine Energie
konkurrieren.

Verbessere deine Erndhrung, indem du
nach und nach auf eine vegetarische,
leicht verdauliche und ausgewogene
Ernahrung umsteigst, wie z. B.
ayurvedisch oder makrobiotisch. Ziehe
Vollwertkost verarbeiteten Lebensmitteln
vor. Vollwertkost liefert die meiste Ener-
gie. Hochverarbeitete Lebensmittel beno-

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



tigen oft mehr Energie fiir die Verdauung,
als sie im Gegenzug liefern.

Ich empfehle dir auch, den Artikel ,Die
bezeugende Prdsenz“ im Kriya Yoga Jour-
nal Winter 2021/22 zu lesen, insbesonde-
re den Abschnitt iiber ,Maya“, der am
Ende von Seite 4 beginnt. Dies wird dir
helfen, das Gefiihl der Begrenztheit zu
iiberwinden, insbesondere durch die
Vorstellung von Zeit.

Frage: Wie kann man Konzentration
entwickeln, insbesondere mit dem 2.
Dhyana Kriya?

Antwort: Widme der Praxis von Shuddhi
Dhyana Kriya mehr Zeit. Nicht nur vor der
2. Dhyana Kriya, sondern wann immer du
kannst, widme dich Shuddhi in zusatzli-
chen oder lingeren Einheiten. Zeichne
deine Shuddhi Dhyana Kriya Meditationen
auf. Deine Konzentrationsfahigkeit hangt
nicht nur davon ab, dass du einen ruhigen
geistigen Zustand herstellst, der sich
durch die Praxis von Shuddhi entwickelt.

Auflerdem solltest du dich mit deiner
vollen Aufmerksamkeit nur auf eine Sache
zur gleichen Zeit konzentrieren. Vermeide
soziale Medien. Sie machen siichtig. Sie
tragen zu einem Defizit an Aufmerksam-
keit bei. Um deine Visualisierungskraft zu
entwickeln, schliefde im Alltag die Augen
und iibe dann, das zu visualisieren, was
du kurz zuvor gesehen hast. Ube dich im
Zeichnen oder Malen. Dein Gehirn wird
die fiir die Visualisierung erforderlichen
Synapsen entwickeln. Diese Synapsen, die
in der frithen Kindheit noch sehr ausge-
pragt waren, sind in der heutigen Zeit
aufgrund elektronischer Medien ver-
kiimmert. Kinder und Erwachsene sind
heute vor allem mit elektronischen Bild-
schirmen beschaftigt.

20

Frage: Warum sollte ich meine Medita-
tionen aufzeichnen?

Antwort: Dein Fortschritt in allen auf-
einanderfolgenden Meditations-Kriyas, die
wahrend der 1. Einweihung gelehrt wer-
den, wird doppelt so grof sein, wenn du
sie in deinem Notizbuch aufzeichnest. Du
nimmst sie viel bewusster wahr, wenn du
sie aufschreibst. Uberpriife regelmaifig,
was du aufgeschrieben hast. Indem du
Shuddhi Dhyana Kriyas aufzeichnest, wirst
du dir der Erinnerungen und Gewohnhei-
ten, die dich kontrollieren und zu deinem
Karma beitragen, starker bewusst. Du
wirst dein Unterbewusstsein viel effekti-
ver bereinigen konnen.

Bei den anderen Dhyana-Kriyas hilft es
dir, die Meditationen, bei denen du inspi-
riert warst oder bei denen die Meditation
ohne oder mit nur wenigen Unterbre-
chungen ablief, aufzuzeichnen und zu
wiederholen, um in solche inspirierten
meditativen Zustinde zuriickzukehren.
Dies ist besonders hilfreich an Tagen, an
denen du dich nicht inspiriert fiihlst.

Frage: Warum sollten wir alle Medita-
tions-Kriyas tiiben, die wahrend der
ersten Einweihung gelehrt werden?

Antwort: Wie bei der Einweihung erklart,
ist Kriya Dhyana Yoga ,die wissenschaftli-
che Kunst, den Geist zu beherrschen Der
Geist hat so viele Fahigkeiten. Jede der
Meditations-Kriyas hat einen anderen
Zweck und ein anderes Potenzial. Viele
Menschen gehen an Yoga und Meditation
mit einem sehr begrenzten Ziel heran:
sich besser zu fiihlen. Aber sich besser zu
fiihlen, indem man durch die Meditation
geistige Ruhe entwickelt, ist nur der erste
Zweck und die Voraussetzung fiir die

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Entwicklung der latenten Fahigkeiten, die
mit der Visualisierung, dem Intellekt, der
Intuition, dem ,psychischen Wesen“ und
dem Uberbewusstsein zusammenhangen,
mit anderen Worten, der Kundalini, deiner
potenziellen Kraft und deinem Bewusst-
sein. Die Kundalini erwacht und manifes-
tiert deine gottliche Natur, wenn du jede
dieser Meditations-Kriyas erforschst und
praktizierst.

21

Wie kann man Regelmifligkeit in der
Praxis erreichen?

Antwort: Gib dir selbst das Versprechen:
,lch werde nichts essen, bevor ich nicht
meine Kriya Kundalini und Dhyana Kriya
gemacht habe“ Dies ist der Ausdruck
deiner Absicht, ein Sankalpa, und indem
du deine Willenskraft trainierst und ge-
duldig durchhaltst, erntest du die Friichte
ihrer Praxis.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



22

5. Orden der Acharyas: Jahresbericht und Plane fiir
2025

HELFT MIT, BABAJI'S KRIYA YOGA ZU ANDEREN MENSCHEN
AUF DER WELT ZU BRINGEN

Dies ist eine gute Zeit, dartiiber nach-
zudenken, dem ,Babaji's Kriya Yoga Orden
der Acharyas" etwas zu spenden, um es
uns weiterhin zu ermoglichen, Babaji’s
Kriya Yoga an Menschen heranzutragen,
die ihn sonst nicht empfangen konnten.

In den letzten zwolf Monaten, seit
September 2023, haben die Mitglieder
des Ordens der Acharyas folgendes
geleistet:

*Es wurden tliber 100 Initiationssemi-
nare mit iber 1000 Teilnehmern aus 18
Landern, darunter Brasilien, Indien, Sri
Lanka, Malaysia, Japan, Spanien, Deutsch-
land, Frankreich, Italien, Osterreich, der
Schweiz, Belgien, Australien, Costa Rica,
Bulgarien, den USA und Kanada abgehal-
ten.

*Es wurden wochentliche Online-
Satsangs liber Zoom in Indien, Nordame-
rika, Brasilien, Deutschland, Sri Lanka,
I[talien und Frankreich sowie tagliche
Sadhana-Einheiten tiber Zoom in Indien
gefordert und deren Organisation unter-
stutzt.

*In Bangalore (Indien) wurden ein
Ashram und ein Verlag unterhalten. Der
Verlag veroffentlichte und vertrieb die
meisten unserer Biicher und Tontrager in
ganz Indien.

*In Badrinath (Indien) wurde ein Ash-
ram unterhalten.

*Die Fertigstellung eines neuen Ash-
rams in Colombo (Sri Lanka) wurde fi-
nanziell unterstiitzt.

*Die Biicher Babaji und die 18 Siddhas
und Die Stimme Babaji’s wurden in tiirki-
scher Sprache, das Buch Kailash auf Hindi
und das Buch Babaji und die 18 Siddhas
auf Malayalam veroffentlicht.

*Es wurden im Ashram in Quebec wo-
chentlich kostenlose offentliche Yoga-
stunden in Babaji's Kriya Yoga sowie
Kirtan-Veranstaltungen gefordert.

*Im September 2024 wurden zwei Pil-
gerreisen auf Englisch mit 24 Personen
und 19 Personen aus Brasilien zum Ash-
ram in Badrinath organisiert.

*Die Ausbildung der neuen Acharyas,
Nila Saraswati aus Miinchen (Deutsch-
land), Ramadevar aus Mumbai (Indien)
und Ramdas aus Rhode Island (USA)
wurde abgeschlossen.

Fiir das Jahr 2024-2025 hat der Orden
folgende Plane:

*Einweihungsseminare in Estland, der
Tiirkei und den meisten der oben genann-
ten Lander stattfinden zu lassen.

*Kostenlose offentliche Yoga- und Me-
ditationskurse in unseren Ashrams in
Quebec, Bangalore (Indien) und in Sri
Lanka vierzehntaglich anzubieten.

*Das Buch Thirumandiram: A Classic of
Yoga and Tantra auf Deutsch und Franzo-
sisch sowie moglicherweise Italienisch
und Portugiesisch zu veroffentlichen. Die
dritte Ausgabe von Die Stimme Babaji’s
auf Hindi, sowie das Buch Yoga of

Babaiji’s Kriya Yoga Journal 2



Tirumular: Essays on the Tirumandiram
auf Franzosisch und gegebenenfalls
Deutsch zu veroffentlichen.

*Die Ausbildung neuer Acharyas in Est-
land und Kanada abzuschlief3en.

*Drei Pilgerreisen nach Badrinath zu
organisieren: eine auf Franzosisch im Juni,
eine auf Englisch im September und eine
auf Portugiesisch von Ende September bis
Mitte Oktober 2025.

Die 38 ehrenamtlichen Acharyas des
Ordens und viele andere freiwillige Orga-
nisatoren brauchen Eure Unterstiitzung,
um dieses Programm fir 2024-2025
umsetzen zu kdnnen. Euer Beitrag kann in
Kanada und den USA von der Steuer ab-
gesetzt werden. Schickt ihn mdglichst bis

23

zum 31.12.2024, dann erhaltet Ihr eine
Spendenquittung fiir die Steuererkldarung
2024. Nutzt wenn moglich eine Kreditkar-
te. Spenden per Kreditkarte oder
Uberweisung sind auch online méglich
unter:

www.babajiskriyayoga.net/german/contr

ibutions.php

Unsere Arbeit wird ausschliefdlich
durch Eure Spenden finanziert. Es warten
viele Menschen auf der ganzen Welt da-
rauf, eingeweiht zu werden. Wir werden
Acharyas dorthin schicken, sobald uns die
Mittel zur Verfiigung stehen, um fir deren
Reisekosten aufzukommen.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal JQ


https://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/contributions.php

24

6. News und Notizen

Es werden Bewerbungen von
Kriyabans fiir einen Aufenthalt im
Ashram in Quebec von Mai bis Oktober
2025 entgegengenommen. Der/die er-
folgreiche Kandidat/in erhalt ein Privat-
zimmer, Mahlzeiten und kann an den
meisten Kriya-Yoga-
Einweihungsseminaren kostenlos teil-
nehmen. Im Gegenzug leistet er/sie 15 bis
20 Stunden pro Woche Karma-Yoga,
inklusive Reinigung und Instandhaltung
des Ashrams. Bewirb dich bis zum 30.
Januar 2025.

Einweihungsseminare im Ashram in
Quebec mit M. G. Satchidananda

auf Englisch:

1. Einweihung: 16.-18. Mai und 23.-25.
Mai 2025

2.Einweihung: 20.-22. Juni und 3.-5. Okto-
ber 2025;

3. Einweihung: 18.-27. Juli 2025.

auf Franzosisch:

1. Einweihung: 9.-11. Mai, 5.-7. September
und 19.-21. September 2025;

2. Einweihung: 13.-15. Juni und 17.-19.
Oktober 2025;

3. Einweihung: 27. Juni bis 6. Juli 2025.

Kriya Hatha Yoga Lehrgang im Ashram
in Quebec vom 31.Juli bis 15.August
2025 mit M. G. Satchidananda, Durga
Ahlund, Acharya Nagalakshimi und Nicole
Marquis (auf Englisch)

Details unter:
www.babajiskriyayoga.net/english /pdfs/
events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-
Training-quebec-2025.pdf

Pilgerreise nach Badrinath (Indien)
mit den Acharyas Ganapati und
Annapurnama, 26. September bis 14.

Oktober 2025.
www.babajiskriyvayoga.net/english /Pilgri

mages-himalayas.htm

Pilgerreise nach Badrinath (Indien)
mit den  Acharyas Sita und
Muktananda, 12. bis 28. September
2025.
www.babajiskriyayoga.net/english /Pilgri
mages-himalayas.htm

»~Homage to the 18 Siddhas“ - ein Mu-
sikalbum, das jedem der 18 Siddhas Tri-
but zollt. Eine Sammlung von Liedern, die
mit Hilfe von Kiinstlicher Intelligenz ge-
neriert wurden.

Du kannst es bei Spotify, YouTube Mu-
sic, Apple Music und anderen Musik-Apps
finden, der Titel ist ,Homage to the 18
Siddhas” von Nityananda. Vom gleichen
Autor gibt es noch weitere Alben mit
Musik zu Mantras und Texten aus Babaji -
Kriya Yoga und die 18 Siddhas.

Flittere deine Kriya-Hingabe mit ihnen!

Hilf mit, deine positiven Erfahrungen
mit Babaji's Kriya Yoga mit anderen zu
teilen, indem du eine Bewertung auf
unserem Google GMB Profil hinter-
ldsst:
https://maps.app.goo.gl/SPINVspKdwgs
WelN9

Dein Feedback ist fiir uns von un-
schatzbarem Wert, nicht nur, weil es uns
hilft, uns zu verbessern, sondern auch,
weil es anderen ermoglicht, die transfor-
mative Erfahrung des Kriya Yoga zu ent-
decken und zu schitzen. Wenn du an

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/pdfs/events/Kriya-Hatha-Yoga-Teacher-Training-quebec-2025.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://www.babajiskriyayoga.net/english/Pilgrimages-himalayas.htm
https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgsWe1N9
https://maps.app.goo.gl/SP9NVspKdwgsWe1N9

unseren Seminaren teilgenommen
und/oder unsere Publikationen gelesen
hast und sie als niitzlich empfunden hast,
waren wir dir dankbar, wenn du uns deine
Gedanken in Form einer Rezension mittei-
len konntest. Deine Unterstiitzung hilft
anderen, uns zu finden und die gleichen
Vorteile zu erfahren. Du kannst deine
Bewertung in jeder beliebigen Sprache
verfassen.

Wir suchen Freiwillige zur Mithilfe bei
der Rezension der Ubersetzung des
Thirumandiram: A Classic of Yoga and
Tantra, in Franzosisch und Deutsch, die
mit der Software DeepL erstellt wurde.
Zuerst werden einige Freiwillige typogra-
phische Fehler korrigieren, und nachdem
diese verbessert sind, korrigieren andere
Freiwillige, die gut Englisch kénnen, Feh-
ler in der Ubersetzung. Kontakt: satchida-
nanda@babajiskriyayoga.net Weitere
Informationen zu der englischen Ausgabe
sind nachzulesen unter:

www.babajiskriyayoga.net/english /books

tore.htm#thirumandiram book

Erhalte unsere Babaji-Gruf3karten! Sie
inspirieren und erinnern dich an Kriya
Babaji und die Weisheit unserer Traditi-
on. Wir senden sie dir tiber Whatsapp 2-
3x pro Woche in sechs verschiedenen,
wahlbaren Sprachen. Gleichzeitig werden
wir sie in englischer Sprache auf
Instagram veroffentlichen

(instagram.com/babajiskriyayoga  bzw.

www.babajiskrivayoga.net/german /week
ly-message.php).

Online-Satsang-Treffen, Yoga-Kurse,
Fragen und Antworten. Viele unserer
Acharyas bieten Eingeweihten und Nicht-
Eingeweihten ihre Unterstiitzung durch
Online-Streaming  von Hatha-Yoga-

25

Unterricht sowie Satsang-Treffen iiber
Cyberspace-Kommunikationsplattformen
wie Zoom an. Andere Kriya Yoga-
Techniken, die wahrend der Einwei-
hungsseminare gelehrt werden, kénnen
jedoch dabei nicht weitergegeben wer-
den. IThr Zweck ist es, die Teilnehmer zur
Meditation zu ermutigen und in zweiter
Linie eine gewisse Inspiration zu geben.
Fragen von Eingeweihten zu den Kriya-
Yoga-Techniken werden nur in einem
individuell abgestimmten Gesprdch beant-
wortet, bei dem Vertraulichkeit gewdhr-
leistet ist, entweder per E-Mail oder Tele-
fon bzw. personlich.

Nutze Zoom, um an online Kriya Hatha
Yoga Kursen, Meditationen und Sat-
sang-Treffen teilzunehmen.
Entsprechende Aufzeichnungen aus den
Jahren 2020-2024 kannst du dir ansehen
unter: patreon.com/babajiskriyayoga.

Internationaler Online-Zoom-Satsang
fir Eingeweihte: Wir machen gemein-
sam unsere tagliche Praxis mit
Pranayama, Meditation und Mantra und
freuen uns, wenn du dich uns anschlief3t!

Wir treffen uns jeden Tag fiir eine Stunde
online um 12:30 Uhr MEZ und jeden
Sonntag um 14:30 Uhr MEZ. Die Sprache
ist Englisch. Wende dich an natha-
lie.kriya@gmx.de, um zu erfahren, wie du
der Gruppe beitreten kannst. Bitte gib an,
wo, wann und von wem du eingeweiht
worden bist.

Besondere Satsang-Events: mit wech-
selnden Acharyas und unserem Online
Satsang-Team (ca. 2 Std.)
nach Ankiindigung, sonntags, 14:30 Uhr
MEZ.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#thirumandiram_book
https://www.babajiskriyayoga.net/english/bookstore.htm#thirumandiram_book
http://instagram.com/babajiskriyayoga
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/weekly-message.php
http://patreon.com/babajiskriyayoga

26

Weitere Details zu den Online-Satsangs
unter:

https://krivababaji.it/babajiskrivayoga o
nline satsang/ bzw.

www.babajiskrivayoga.net/german/satsa
ng.php

Babaiji’s Kriya Yoga Journal @é/


https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://kriyababaji.it/babajiskriyayoga_online_satsang/
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/satsang.php

27

Kriva Yoga Einweihungen und Veranstaltungen

Erste Einweihung

mit Satyananda

Burgdorf (CH) 10. - 13.04.2025
Veranstaltungsort:  Begegnungszentrum
Purnachandra

Weitere Informationen per E-Mail (Kon-
takt: info@babaji.de)

26.-29.06.2025

Veranstaltungsort: Alter Pilgerhof
7weitere Details und Programm

Bad Griesbach (DE)

Burgdorf (CH) 28.-31.08.2025
Veranstaltungsort:  Begegnungszentrum
Purnachandra

Weitere Informationen per E-Mail (Kon-
takt: info@babaji.de)

02.-05.10.2025

Veranstaltungsort: Yogaschule Indra Yoga
7'weitere Details und Programm

Bretten (DE)

Kontakt: info@babaji.de

Mit Nila Saraswati
Waiblingen (DE)

28.02 - 03.03.2025
Veranstaltungsort: Yogaraum bei Bhargavi

7weitere Details und Programm

Kontakt: Nila@babajiskriyayoga.net

mit Brahmananda
Attersee (AT) 24.-26.01.2025

Veranstaltungsort: Kriya Loka »home of yoga«
7weitere Details und Programm

Kontakt: brahmananda@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 5362309

mit Chaitanya

Wieselburg (AT) 28.02.-02.03.2025

Veranstaltungsort: KriyaMandiram
7weitere Details und Programm folgen

26.-29.06.2025

Veranstaltungsort: KriyaMandiram
7weitere Details und Programm folgen

Wieselburg (AT)

Kontakt: chaitanya@babaji.at
Telefon: 0043 (0)664 4180940

Zweite Einweihung
(Anthar Kriya Yoga)

mit Satyananda
Bad Griesbach (DE) 03.-06.07.2025

Veranstaltungsort: Alter  Pilgerhof
Zweitere Details und Programm

Kontakt: info@babaji.de

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


http://www.babajiskriyayoga.net/german/event.php
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-2025-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-B-2025-flyer-Satyananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-DE-2025-02-Flyer-Neelasaraswati.pdf
mailto:Nila@babajiskriyayoga.net
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-I-AT-KL-2025-01-flyer-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/GER-II-DE-2025-flyer-Satyananda.pdf

Burgdorf (CH) 04.-07.09.2025
Veranstaltungsort: Begegnungszentrum
Purnachandra

Weitere Informationen per E-Mail (Kon-
takt: info@babaji.de)

Dritte Einweihung
(Fortgeschrittenentraining)
------- in Planung im Juli/August 2026-------

Besuche die Seite unseres Internetver-
sandhandels unter
www.babajiskrivayoga.net, um per VISA,
American Express oder Mastercard alle
Biicher und andere Produkte von Babaji’s
Kriya Yoga Publications zu beziehen, oder
fir Spenden an den Orden der Acharyas.
Deine Kreditkarten-Informationen wer-
den verschliisselt und geheim gehalten.

Abonniere den Fernstudienkurs Die
Gnade von Babaji’'s Kriya Yoga. Wir
laden dich ein, uns bei diesem Abenteuer
der Selbsterkundung und -entdeckung zu
begleiten, das auf den Biichern beruht, die
von Babaji 1952 und 1953 diktiert wor-
den sind. Erhalte per Post jeden Monat
eine Lektion von 24-30 Seiten zu einem
bestimmten Thema mit praktischen
Ubungen. Details unter:

www.babajiskrivayoga.net/german/shop.
php#GraceCourse.

28

Kriya Hatha-Yoga-Lehrgang

mit Brahmananda und Chaitanya
1. Teil: 10.-18.05.2025
2. Teil: 20.-28.09.2025

Veranstaltungsort: Wieselburg (AT),
KriyaMandiram

7weitere Details, Kontaktdaten und Pro-
gramm

Wir bitten alle Abonnenten des Kriya
Yoga Journals - falls noch nicht ge-
schehen - um die jahrliche Zahlung
von 13 Euro auf das deutsche Konto
von M.G. Satchidananda fiir das Abon-
nement.

Die Kontodaten:

Kontoinhaber: M. Govindan, 196 Moun-
tain Road, P.0.Box 90, Eastman, Quebec,
JOE 1P0O Canada

Kontonummer: 0723106

Bank: Deutsche Bank Privat und Ge-
schdftskunden, Rossmarkt 18, 60254
Frankfurt

BLZ: 500 700 24
IBAN: DE09500700240072310600
BIC/Swift code: DEUTDEDBFRA

Anmerkung fiir Abonnenten des Kriya
Yoga Journals: Das Journal wird viertel-
jahrlich per E-Mail an alle diejenigen
versendet, die liber eine E-Mail Adresse
verfligen. Wir bitten euch darum, uns
mitzuteilen, an welche E-Mail Adresse das
Journal verschickt werden soll und, dass
ihr, falls ihr einen Anti-Spam Blocker

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «


https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2025_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/german/WebPDF/HYTT-2025_Einladung-Chaitanya-Brahmananda.pdf
https://www.babajiskriyayoga.net/
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse
http://www.babajiskriyayoga.net/german/shop.php#GraceCourse

benutzt, unsere E-Mail Adresse in-
fo@babajiskriyayoga.net auf die Ausnah-
meliste setzt. Das Journal wird als ein
formatierter pdf-Anhang mit Bildern
verschickt. Diesen kann man mithilfe des
Adobe Acrobat Readers oOffnen. Andern-
falls konnen wir es auf Anfrage nochmals

29

als unformatiertes Worddokument ohne
Bilder verschicken. Falls du dein Abon-
nement nicht bis zum 31. Mirz 2025
verlangerst, kann es sein, dass du die
nachste Ausgabe nicht erhaltst.

Babaiji’s Kriya Yoga Journal «



